
opusdei.org

Tema 17. La Iglesia y
el mundo

La Iglesia es inseparablemente
humana y divina. Vive y actúa
en el mundo, pero su fin y su
fuerza no están en la tierra,
sino en el Cielo. La Iglesia sólo
busca la salvación de la
humanidad, pero se preocupa
también por los asuntos
temporales. Cada fiel cristiano
participa en la misión de la
Iglesia según su condición y
vocación, y los dones recibidos.
Los laicos están llamados a
santificar el mundo desde
dentro. La Iglesia no puede ni
debe sustituir al Estado, pero



tampoco puede ni debe
quedarse al margen.

01/10/2022

Sumario

• La Iglesia en la historia

• La secularidad cristiana y la misión
de la Iglesia

• El papel de los laicos: santificación
del mundo desde dentro

• Libertad y responsabilidad de los
laicos

• La Iglesia y el Estado

• La libertad religiosa

• Bibliografía básica



La Iglesia se presenta ante el mundo
como la comunidad de los discípulos
de Jesús. Creemos que Cristo es el
Hijo de Dios hecho carne, el rostro
humano de Dios, que sigue actuando
junto con el Espíritu Santo en la
misión de la Iglesia, siguiendo el
proyecto divino de la salvación.

«La Iglesia es, por tanto,
inseparablemente humana y divina.
Es sociedad divina por su origen,
sobrenatural por su fin y por los
medios que próximamente se
ordenan a ese fin; pero, en cuanto se
compone de hombres, es una
comunidad humana (León XIII, Satis
cognitum). Vive y actúa en el mundo,
pero su fin y su fuerza no están en la
tierra, sino en el Cielo»[1].

Todos los seres creados llevan la
huella de Dios, especialmente las
personas, creadas a su imagen y
semejanza. Además, ya desde el
Antiguo Testamento se ve que Dios



ha establecido un orden de
realidades que llamamos “sagradas”,
a través de determinados signos que
pueden ser algunas personas
(ministros sagrados) o realidades
materiales (el templo y los demás
objetos apartados del uso común
para el servicio a Dios). Al lado de
estas “realidades sagradas”, cuyo
sentido es el culto, se sitúa el ámbito
de las realidades creadas (como son
el trabajo, la familia, la cultura y las
relaciones sociales, económicas y
políticas, etc.) que llamamos
“profanas” o “seculares”. Pero no
debe pensarse que lo sagrado es
relativo a Dios y que lo profano es
ajeno a Dios.

Con la Encarnacióndel Hijo de Dios,
las realidades profanas pueden ser
vividas en unión con Él, por la acción
del Espíritu Santo, a través de la fe y
los sacramentos. Y así todas esas
realidades pueden ser también, sin
necesidad de apartarlas de su uso



corriente, un medio de colaboración
con la redención y un medio de 
santificación. A esto se llama la
“secularidad cristiana” (de saeculum
=siglo o mundo). Los cristianos
amamos el mundo, ante todo, porque
ha sido creado por Dios. Y
procuramos llevarlo a Dios, sabiendo
que también en el mundo está
presente el pecado; pero que la
gracia de Dios sana y eleva esa
realidad.

La Iglesia en la historia

La Iglesia, como comunidad humana
y social, está y vive en el mundo.
Iglesia y mundo se relacionan
estrechamente, pero no se
identifican. El mundo no es un
espacio ajeno a Dios, pero su sentido
no se agota en lo terreno, porque está
llamado en Cristo a un nuevo modo
de existencia, que Jesús llama el
“Reino de Dios”. Este reino no es una
realidad política, sino espiritual. El



mundo no es independiente de Dios,
como afirma el laicismo queriendo
relegar la religión al ámbito de lo
privado e irrelevante.

A la vez, el mundo posee una 
autonomía respecto a la Iglesia como
institución eclesiástica. Jesús dijo:
«Dad al César lo que es del
César» (Mt 22,21). No hay una
solución cristiana oficial para todos
los asuntos del mundo, sino diversas
soluciones concretas. Y la Iglesia no
se identifica con ningún orden
histórico concreto: con ninguna
ideología, régimen político,
económico o social. Esto, como
hemos dicho, no significa que los
valores terrenos sean independientes
de Dios. En la visión cristiana del
mundo todo es don de Dios y el
mundo está llamado a ser un camino
para conocer y amar a Dios; y, como
consecuencia, para amar al prójimo
y servir a la unidad del género
humano.



La misión de la Iglesia no es un
proyecto político ni tampoco aspira a
“sacralizar” el mundo, sino que es
una misión religiosa: sólo busca la
salvación de la humanidad, salvación
que va más allá del bienestar o de la
justicia terrena. Al mismo tiempo, la
Iglesia se preocupa también por los
asuntos temporales: porque la
persona no es un abstracto, sino
alguien situado en un contexto
familiar y social, laboral y
económico, y porque el mensaje del
Evangelio pide la redención de la
entera realidad con la promoción de
la justicia y de la paz, de modo que el
Reino de Dios se pueda ir edificando
en la historia.

La Iglesia recuerda a todos la
provisionalidad de los logros
temporales. Lo que hacemos los
hombres requiere ser mejorado,
completado y transformado
finalmente por Dios. Y así puede



formar parte de ese mundo nuevo
que corresponde al Reino.

Por esos motivos la Iglesia, también
institucionalmente, se ocupa de las
cuestiones sociales y temporales, no
en sus aspectos técnicos y
contingentes, sino en cuanto pueden
impedir la unión con Dios y la vida
eterna. El principal obstáculo para
esto es el pecado, y todo pecado es
personal. Las consecuencias del
pecado pueden llegar a constituir en
el ambiente social verdaderas
“estructuras de pecado”, que
impiden a los hombres alcanzar la
verdad y el bien común, la vida de la
gracia y el amor a Dios y al prójimo.
Por eso, cuando la Iglesia enseña su 
Doctrina social, no se sale de su
misión propia, sino que la afronta en
medio de la complejidad del mundo
presente y tratando de mediar en el
diálogo entre las culturas y las
religiones.



La secularidad cristiana y la
misión de la Iglesia

Como hemos señalado, la visión
cristiana del mundo, que la Iglesia
anuncia y enseña, se llama
secularidad cristiana o también
“dimensión secular” de lo cristiano y
de la Iglesia. La secularidad cristiana
tiene su raíz en el hecho de que el
Hijo de Dios se haya hecho hombre
en un tiempo y cultura
determinados. Y se realiza de formas
diversas en todos los cristianos. El
magisterio de la Iglesia enseña:
«Todos los miembros de la Iglesia son
partícipes de su dimensión secular; 
pero lo son de formas
diversas» (Christifideles laici, n. 15).

En relación con esto puede verse el
hecho de que en la Iglesia hay una
pluralidad de posiciones personales
que comportan a su vez diversos
modos de relación con el mundo. El
Concilio Vaticano II lo apunta cuando



usa expresiones diferenciadoras:
pastores, laicos y religiosos
participan en la misión de la Iglesia
cada uno a su modo, de modo
peculiar o por su parte.

La misión de la Iglesia es única y la
misma para todos los bautizados: la
gloria de Dios (que Dios sea conocido,
reconocido y amado) y la salvación
de las personas por medio del
encuentro personal con Cristo. Esta
misión se puede llamar también
evangelización, en cuanto que
anuncia el mensaje de salvación que
Cristo nos ha traído: Evangelio
quiere decir “buena noticia” de esa
salvación.

Esto depende de la propia vocación y
misión de cada uno[2]. Los laicos
ejercen el triple oficio salvífico de
Cristo y realizan la Misión “como
desde dentro”[3] de las realidades
seculares, es decir, en el modo
“ordinario” de relación con el mundo



(y que comparten con los no
cristianos). La vida religiosa implica
un modo propio de testimonio (que
se expresa con la “profesión” de los
consejos evangélicos), necesario para
la Iglesia y el mundo, de la
trascendencia del Reino de Dios al
que aspiramos[4]. Y respecto a los
ministros sagrados, dice el Vaticano
II: «Para apacentar el Pueblo de Dios
y acrecentarlo siempre, Cristo Señor
instituyó en su Iglesia diversos
ministerios, ordenados al bien de
todo el Cuerpo»[5]; «Los pastores
están destinados principal y
expresamente al sagrado ministerio
por razón de su particular
vocación»[6]. Esa es su manera propia
de participar en la Misión.

Así pues, cada fiel cristiano participa
en la misión de la Iglesia según su
condición y vocación, y los dones
recibidos, entre los cuales se cuentan
los sacramentos y los carismas. De
ello dependen también las tareasque



corresponden a cada uno, dentro de
la única Misión de la Iglesia.

Todos los fieles cristianos, en virtud
de su bautismo, están capacitados
para diversas tareas dentro de la
misión evangelizadora de la Iglesia.

Estas tareas se pueden distribuir en
tres ámbitos[7]: A) hacia dentro de la
Iglesia misma (apostolado de los
cristianos o “pastoral” ordinaria); B)
“hacia fuera”, es decir, las relaciones
con otras religiones y con los no
creyentes; C) el ámbito del
ecumenismo (relaciones con los
cristianos no católicos, en orden a
procurar la unidad de los cristianos).
Es importante subrayar que en
cualquiera de las tareas en que
participan los fieles lo hacen de
acuerdo con su propia vocación y
misión.

Hay tareas eclesiales en las que
puede participar cualquier bautizado
y que pueden situarse en relación



con la fe (como la catequesis o la
enseñanza escolar de la religión), con
el culto (participación en la liturgia),
con la caridad (como la atención a los
más necesitados) y en general con la
vida de la Iglesia (como la
participación en consejos o sínodos
para ayudar a la toma de decisiones
pastorales). También pueden los
fieles colaborar con los pastores de la
Iglesia en tareas para las que estén
profesionalmente capacitados, por
ejemplo, en el ámbito económico,
jurídico, etc., incluyendo
determinadas tareas de gobierno.

Algunas de esas tareas (que no
requieren el sacramento del orden)
pueden ser establecidas y
supervisadas oficialmente por la
Iglesia como “ministerios
instituidos” (no ordenados). Por
participar en estas tareas, los fieles
laicos no son ni más laicos ni menos
laicos. A la vez, debe cuidarse que las
desempeñen de acuerdo con su



propia vocación y misión, de modo
que no se les confunda con los
pastores de la Iglesia.

El papel de los laicos: santificación
del mundo desde dentro

Los fieles laicos, por la gracia del
bautismo y los carismas otorgados
por el Espíritu Santo, han recibido de
Dios la vocación y misión propias de
«buscar el Reino de Dios ocupándose
de las realidades temporales y
ordenándolas según Dios»[8].

En consecuencia, además de diversas
tareas que pueden desempeñar como
los demás fieles bautizados, la misión
propia de los fieles laicos consiste en
santificar el mundo «como desde
dentro»[9]. Y esto, no simplemente
porque pasan la mayor parte de su
tiempo en ocupaciones seculares o
resolviendo asuntos temporales, ni
tampoco porque deban “entrar” a la
Iglesia para “salir” a santificar el
mundo; sino por su colaboración con



la gracia, que unifica, da vida e
impulsa su vida cristiana ahí donde
están, integrándola en la acción
salvadora de Dios. En realidad, «su
vocación se extiende a ser testigos de
Cristo en todo momento en medio de
la sociedad humana»[10].

De esta manera los fieles laicos, al
realizar sus deberes profesionales,
familiares, sociales, etc., cara a Dios,
ordenan al mismo tiempo la realidad
temporal según Dios. El Concilio
Vaticano II insistía claramente en
este punto: «Se equivocan los
cristianos que, con el pretexto de que
no tenemos aquí ciudad permanente,
pues buscamos la futura, consideran
que pueden descuidar las tareas
temporales, sin darse cuenta que la
propia fe es un motivo que les obliga
al más perfecto cumplimiento de
todas ellas según la vocación
personal de cada uno»[11].



Al tratar sobre el proceso moderno
de la evolución del laicado, que llevó
a estas afirmaciones del Concilio
Vaticano II acerca de la vocación y
misión de los fieles laicos, decía san
Josemaría poco después del concilio:
«Esto trae consigo una visión más
honda de la Iglesia, como comunidad
formada por todos los fieles, de modo
que todos somos solidarios de una
misma misión, que cada uno debe
realizar según sus circunstancias
personales. Los laicos, gracias a los
impulsos del Espíritu Santo, son cada
vez más conscientes de ser Iglesia, de
tener una misión específica, sublime
y necesaria, puesto que ha sido
querida por Dios. Y saben que esa
misión depende de su misma
condición de cristianos, no
necesariamente de un mandato de la
Jerarquía, aunque es evidente que
deberán realizarla en unión con la
Jerarquía eclesiástica y según las
enseñanzas del Magisterio»[12].



La vocación de los ministros
sagrados y de los religiosos no los
exime de santificar el mundo, pero el
modo en que obran esa santificación
es diferente. Los ministros
ordenados la realizan en el ejercicio
de su propio ministerio. Y los
miembros de la vida religiosa, a
través de su peculiar testimonio
escatológico.

En cuanto a los pastores de la Iglesia,
les corresponde en primer lugar la
enseñanza de la Doctrina social de la
Iglesia; en segundo lugar, la
formación de los fieles y de su
conciencia en ese ámbito;
finalmente, cuando sea necesario les
corresponde el juicio moral en
situaciones excepcionales de orden
social o político. El discernimiento de
los pastores se mueve en el plano del
consejo a los fieles, no del mandato,
aunque éste sería posible en
circunstancias excepcionales.



Así pues, no corresponde a la
Jerarquía una función directa en la
organización de la sociedad. Su
cometido es aportar los “auxilios
morales y espirituales”, junto con la
orientación de los “principios
morales” que han de guiar su
actividad, que los laicos llevarán a
cabo «con su libre iniciativa y sin
esperar pasivamente consignas y
directrices» de los pastores»[13].

La Iglesia acepta cualquier sistema
social en que se respete la dignidad
humana; y los fieles deben acoger el
Magisterio social con una adhesión
de la inteligencia, de la voluntad y de
las obras[14].

Toda la misión de la Iglesia tiene
como centro la caridad, es decir, el
amor a Dios y al prójimo,
especialmente a los más necesitados.
«Un hombre o una sociedad que no
reaccione ante las tribulaciones o las
injusticias, y que no se esfuerce por



aliviarlas, no son un hombre o una
sociedad a la medida del amor del
Corazón de Cristo»[15].

Libertad y responsabilidad de los
laicos

La libertad y responsabilidad en las
diferentes actividades sociales,
políticas y culturales, dentro de la
propia vocación cristiana, nos lleva a
distinguir entre laicidad y laicismo.
Por laicidad se entiende que el
Estado es autónomo respecto a las
leyes eclesiásticas; mientras el 
laicismo pretende una autonomía de
la política respecto al orden moral y
al mismo designio divino, y tiende a
encerrar la religión en la esfera
puramente privada. De este modo
conculca el derecho a la libertad
religiosa y perjudica el orden
social[16].

Una sana laicidad evita dos
extremos: la imposición, por parte
del Estado, de una moral que



decidiría sobre lo que es bueno o
malo en todos los ámbitos —lo que
vendría a ser equivalente a una
pseudorreligión—; y su rechazo a
priori de los valores morales que
provienen de ámbitos culturales o
religiosos que son de libre
pertenencia y no deben ser
gestionados desde el poder político.

Se debe, además, subrayar que es
ilusorio e injusto pedir que los fieles
actúen en política “como si Dios no
existiese”. Es ilusorio, porque todas
las personas actúan en base a sus
convicciones culturales (religiosas,
filosóficas, políticas, etc.), derivadas o
no de una fe religiosa; son, por tanto,
convicciones que influyen sobre el
comportamiento social de los
ciudadanos. Es injusto, porque tanto
los creyentes como los no creyentes
aplican sus propias doctrinas,
independientemente de cuál haya
sido su origen. Solo debe
garantizarse que la actividad social y



política se atenga a la dignidad
humana y al bien común.

Actuar en política de acuerdo con la
propia fe, si es coherente con la
dignidad de las personas, no significa
que la política esté sometida a la
religión; significa que la política está
al servicio de la persona y, por tanto,
debe respetar las exigencias morales,
que es tanto como decir que debe
respetar y favorecer la dignidad de
todo ser humano. En este sentido
vivir el empeño político por un
motivo trascendente se ajusta
perfectamente a la naturaleza
humana y, por eso, estimula ese
empeño y produce mejores
resultados.

La religión puede y debe servir como
elemento crítico en lo que se refiere
a los valores éticos de una sociedad.
Recíprocamente, la ética puede y
debe ser capaz de criticar a los
creyentes de cualquier religión, en



cuanto a la adecuación de sus
creencias (o prácticas religiosas, o
conductas ciudadanas inspiradas en
su fe religiosa) a la dignidad humana
y al bien común. Religión y ética
deben situarse en diálogo dentro de
la vida social y ciudadana.

La Iglesia y el Estado

A lo largo de la historia, los cristianos
han comprendido su misión de
evangelizar en el mundo de maneras
diferentes. Y así también ha variado
el modo en que han comprendido las
relaciones institucionales entre la
Iglesia y el Estado. Durante algunos
siglos, el modelo que se seguía en los
países cristianos era el de un Estado
confesional católico, donde el poder
sagrado de los reyes quedaba
avalado por la autoridad espiritual
de la Iglesia. Se trataba de una mutua
colaboración que en muchas
ocasiones llegó a quitar la libertad a
la Iglesia, que quedaba de hecho



sometida al poder temporal del rey.
Los cambios sociopolíticos que
surgieron alrededor de la Ilustración
contribuyeron a la separación entre
la Iglesia y el Estado, con el
reconocimiento por parte de la
autoridad de la Iglesia de la
legitimidad de cualquier gobierno
elegido democráticamente por el
pueblo.

Pero el régimen de separación no es
el ideal. La relación institucional
entre la Iglesia y el Estado (que
tienen diversidad de naturaleza y de
fines) comporta, más bien, una
distinción sin separación, una unión
sin confusión (cfr. Mt 22,15-21 y
par.). Esa relación será correcta y
fructuosa si existen relaciones
amistosas y colaborativas entre los
dos ámbitos, si se reconoce el papel
de la religión en la vida personal y
social, y si se respeta el derecho de
libertad religiosa.



La Iglesia ha recibido de Cristo el
mandato apostólico: «Id, pues, y
haced discípulos a todos los pueblos,
bautizándoles en el nombre del
Padre y del Hijo y del Espíritu
Santo» (Mt 28,19-20). Con su doctrina
y con su actividad apostólica, tanto
en el nivel universal como en el nivel
concreto de las Iglesias particulares,
ya sean occidentales u orientales, la
Iglesia contribuye a la recta
ordenación de las cosas temporales,
de modo que sirvan al hombre para
alcanzar su fin último y no lo desvíen
de él.

Los medios que la Iglesia como
institución utiliza para llevar a cabo
su misión son, ante todo, espirituales:
la predicación del Evangelio, la
administración de los sacramentos,
la oración. También necesita utilizar
medios materiales, adecuados a la
naturaleza de sus miembros, que son
personas humanas (cfr. Hch 4,32-37;
1 Tm 5,18); estos medios han de ser



siempre conformes al Evangelio. La
Iglesia necesita además
independencia para realizar su
misión en el mundo, pero no un
predominio de carácter político o
económico[17].

El Estado es una institución que
deriva de la natural sociabilidad
humana, cuya finalidad es el bien
común temporal de la sociedad civil.
Este bien no es sólo material sino
también espiritual, pues los
miembros de la sociedad son
personas con cuerpo y alma. El
progreso social requiere, además de
medios materiales, otros muchos
bienes de carácter espiritual: la paz,
el orden, la justicia, la libertad, la
seguridad, etc. Estos bienes sólo
pueden alcanzarse mediante el
ejercicio de las virtudes sociales, que
el Estado debe promover y tutelar
(por ejemplo, la moralidad pública).



La distinción entre el ámbito
religioso y político implica que el
Estado no goza de “sacralidad” ni
debe gobernar las conciencias, ya
que el fundamento moral de la
política se encuentra fuera de ella.
Además, la Iglesia no posee un poder
político coercitivo. En cuanto que la
pertenencia a ella, desde el punto de
vista civil, es voluntaria, su potestad
es de carácter espiritual y no impone
una única solución política. En tal
modo, Estado e Iglesia se ajustan a
sus propias funciones, y esto
favorece la libertad religiosa y social.

De aquí derivan dos importantes
derechos: el derecho a la libertad
religiosa, que consiste en una
inmunidad de coacción por parte del
Estado en materia religiosa; y el
derecho a la libertad de actuación de
los católicos respecto a la jerarquía
en materia temporal: «Los fieles
laicos tienen derecho a que se les
reconozca en los asuntos terrenos



aquella libertad que compete a todos
los ciudadanos; sin embargo, al usar
de esa libertad, han de cuidar de que
sus acciones estén inspiradas por el
espíritu evangélico, y han de prestar
atención a la doctrina propuesta por
el magisterio de la Iglesia, evitando a
la vez presentar como doctrina de la
Iglesia su propio criterio, en materias
opinables»[18].

La libertad religiosa

La distinción institucional entre la
Iglesia y el Estado no comporta –
como se ha dicho– su total
separación, ni que la Iglesia deba
reducir la propia acción al ámbito
privado y espiritual. Ciertamente la
Iglesia «no puede ni debe sustituir al
Estado. Pero tampoco puede ni debe
quedarse al margen en la lucha por
la justicia»[19]. En este sentido, la
Iglesia tiene el derecho y el deber «de
enseñar su doctrina sobre la
sociedad, ejercer su misión entre los



hombres sin traba alguna y dar su
juicio moral, incluso sobre materias
referentes al orden político, cuando
lo exijan los derechos fundamentales
de la persona o la salvación de las
almas»[20].

Un aspecto importante de la relación
entre la Iglesia y el Estado es el 
derecho a la libertad religiosa. Velar
por el respeto de este derecho es
velar por el respeto del entero orden
social. El derecho a la libertad social
y civil en materia religiosa, para
todos los creyentes de cualquier
religión, es la fuente y síntesis de
todos los derechos del hombre.

En muchos países la Constitución (o
sistema de leyes fundamentales que
regulan el sistema de gobierno de un
Estado) garantiza ampliamente la
libertad religiosa de todos los
ciudadanos y grupos religiosos.
Además, si es posible, la Iglesia
procura establecer acuerdos con el



Estado, llamados en general
Concordatos, en los cuales se pactan
soluciones a las cuestiones concretas,
como la libertad de la Iglesia y de sus
entidades para ejercer su misión,
convenios en materia educativa o
económica, días de fiesta, etc.

Enrique Colom, Christian Mendoza y
Ramiro Pellitero

Bibliografía básica

— Catecismo de la Iglesia Católica,
2104-2109; 2244-2246; 2419-2425.

— Concilio Vaticano II, Gaudium et
spes, 74-76; y Dignitatis humanae, 1-8;
13-14.

— San Juan Pablo II, Christifideles
laici, 30-XII-88, 36-44.

Lecturas recomendadas



— Congregación para la Doctrina de
la Fe, Nota doctrinal sobre algunas
cuestiones relativas al compromiso y
la conducta de los católicos en la vida
política, 24-XI-2002.

— Compendio de la doctrina social de
la Iglesia, 49-55; 60-71; 189-191;
238-243; 377-427.

— San Josemaría, homilía Amar al
mundo apasionadamente, en 
Conversaciones con Mons. Escrivá de
Balaguer, 113-123.

[1] San Josemaría,Amar a la Iglesia, n.
6-

[2] Cf. Catecismo de la Iglesia Católica,
901-913.

[3] Cf. Lumen gentium, 31.



[4] Sobre la vida consagrada, 
cf.Catecismo de la Iglesia Católica,
914-933

[5] Lumen gentium, 18.

[6] Ibíd., 31.

[7] Cf. Concilio Vaticano II, Decreto Ad
gentes, 6.

[8] Lumen gentium, 31.

[9] Ibíd.

[10] Gaudium et spes, 43.

[11] Ibíd.

[12] San Josemaría, Conversaciones,n.
59

[13] Cf. Apostolicam actuositatem, 7.

[14] Cf. Lc 10,16; Catecismo de la Iglesia
Católica, 2032 y 2037

[15] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 167.



[16] Cf. Compendio de la doctrina social
de la Iglesia, 572.

[17] Cf. Catecismo de la Iglesia Católica,
2246; Compendio de la doctrina social,
426.

[18] Código de Derecho Canónico,227; 
cf. Gaudium et spes, 76.

[19] Deus caritas est, 28.

[20] Gaudium et spes, 76.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pr/article/tema-17-la-
iglesia-y-el-mundo/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-pr/article/tema-17-la-iglesia-y-el-mundo/
https://opusdei.org/es-pr/article/tema-17-la-iglesia-y-el-mundo/
https://opusdei.org/es-pr/article/tema-17-la-iglesia-y-el-mundo/

	Tema 17. La Iglesia y el mundo

