
opusdei.org

Aprender de San
José, que es un
espejo de la
paternidad de Dios

El Papa Francisco recordó que
aunque “los evangelios no dan
detalles del modo en que José
ejerció su paternidad”,
podemos intuir que “el hecho
de haber sido un hombre 'justo'
influyó en la educación que le
dio a Jesús”. Señaló que es
hermoso pensar que San José se
refleja de alguna forma en la
idea de “padre” enseñada por
Jesús en sus predicaciones.



19/01/2022

Queridos hermanos y hermanas:

Hoy quisiera profundizar en la figura
de San José como padre en la
ternura.

En la Carta Apostólica Patris corde (8
de diciembre de 2020) pude
reflexionar sobre este aspecto de la
ternura, un aspecto de la
personalidad de san José. 

De hecho, incluso si los Evangelios no
nos dan particularidades sobre cómo
ejerció su paternidad, podemos estar
seguros de que su ser hombre “justo”
se tradujo también en la educación
dada a Jesús. «José vio a Jesús
progresar día tras día “en sabiduría,
en estatura y en gracia ante Dios y
los hombres” (Lc 2,52): así dice el
Evangelio. 

https://opusdei.org/es-es/article/san-jose-corazon-padre-carta-apostolica/


Como hizo el Señor con Israel, así él
“le enseñó a caminar, y lo tomaba en
sus brazos: era para él como el padre
que alza a un niño hasta sus mejillas,
y se inclina hacia él para darle de
comer” (cf. Os 11,3-4)» (Patris corde,
2). 

Es bonita esta definición de la Biblia
que hace ver la relación de Dios con
el pueblo de Israel. Y la misma
relación pensamos que haya sido la
de san José con Jesús.

Los Evangelios atestiguan que Jesús
usó siempre la palabra “padre” para
hablar de Dios y de su amor. Muchas
parábolas tienen como protagonista
la figura de un padre [1]. Entre las
más famosas está seguramente la del
Padre misericordioso, contada por el
evangelista Lucas (cf. Lc 15,11-32). 

Precisamente en esta parábola se
subraya, además de la experiencia
del pecado y del perdón, también la
forma en la que el perdón alcanza a

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20201208_patris-corde.html


la persona que se ha equivocado. El
texto dice así: «Estando él todavía
lejos, le vio su padre y, conmovido,
corrió, se echó a su cuello y le besó
efusivamente» (v. 20). El hijo se
esperaba un castigo, una justicia que
al máximo le habría podido dar el
lugar de uno de los siervos, pero se
encuentra envuelto por el abrazo del
padre.

La ternura es algo más grande que la
lógica del mundo. Es una forma
inesperada de hacer justicia. Por eso
no debemos olvidar nunca que Dios
no se asusta de nuestros pecados:
metámonos bien esto en la cabeza. 

Dios no se asusta de nuestros
pecados, es más grande que nuestros
pecados: es padre, es amor, es tierno.
No se asusta de nuestros pecados, de
nuestros errores, de nuestras caídas,
sino que se asusta por el cierre de
nuestro corazón —esto sí, le hace



sufrir—, se asusta de nuestra falta de
fe en su amor. 

Hay una gran ternura en la
experiencia del amor de Dios. Y es
bonito pensar que el primero que
transmite a Jesús esta realidad haya
sido precisamente José. De hecho, las
cosas de Dios nos alcanzan siempre a
través de la mediación de
experiencias humanas. 

Hace tiempo —no sé si ya lo he
contado—un grupo de jóvenes que
hacen teatro, un grupo de jóvenes
pop, “innovadores”, quedaron
impresionados por esta parábola del
padre misericordioso y decidieron
hacer una obra de teatro pop con
este argumento, con esta historia. Y
lo hicieron bien. Y todo el argumento
es, al final, que un amigo escucha al
hijo que se había alejado del padre,
que quería volver a casa, pero tenía
miedo de que el padre lo echase y lo
castigase. Y el amigo le dice, en esa



obra pop: “Manda un mensajero y di
que tú quieres volver a casa, y si el
padre te va a recibir que ponga un
pañuelo en la ventana, la que tú veas
apenas tomes el camino final”. Así lo
hizo. Y la obra, con cantos y bailes,
sigue hasta el momento en el que el
hijo entra en la calle final y se ve la
casa. Y cuando alza los ojos, ve la
casa llena de pañuelos blancos: llena.
No uno, sino tres-cuatro en cada
ventana. Así es la misericordia de
Dios. No se asusta de nuestro pasado,
de nuestras cosas malas: se asusta
solamente del cierre. Todos nosotros
tenemos cuentas que resolver; pero
hacer las cuentas con Dios es algo
muy bonito, porque nosotros
empezamos a hablar y Él nos abraza.
¡La ternura!

Entonces podemos preguntarnos si
nosotros mismos hemos
experimentado esta ternura, y si nos
hemos convertido en testigos de ella.
De hecho, la ternura no es en primer



lugar una cuestión emotiva o
sentimental: es la experiencia de
sentirse amados y acogidos
precisamente en nuestra pobreza y
en nuestra miseria, y por tanto
transformados por el amor de Dios.

Dios no confía solo en nuestros
talentos, sino también en nuestra
debilidad redimida. 

Esto, por ejemplo, lleva a san Pablo a
decir que también hay un proyecto
sobre su fragilidad. Así, de hecho,
escribe a la comunidad de Corinto:
«Para que no me engreía con la
sublimidad de esas revelaciones, fue
dado un aguijón a mi carne, un ángel
de Satanás que me abofetea […]. Por
este motivo tres veces rogué al Señor
que se alejase de mí. Pero él me dijo:
“Mi gracia te basta, que mi fuerza se
muestra perfecta en la flaqueza”» (2
Cor 12,7-9). 

El Señor no nos quita todas las
debilidades, sino que nos ayuda a



caminar con las debilidades,
tomándonos de la mano. Toma de la
mano nuestras debilidades y se pone
cerca de nosotros. Y esto es la
ternura. 

La experiencia de la ternura consiste
en ver el poder de Dios pasar
precisamente a través de lo que nos
hace más frágiles; siempre y cuando
nos convirtamos de la mirada del
Maligno que «nos hace mirar nuestra
fragilidad con un juicio negativo»,
mientras que el Espíritu Santo «la
saca a la luz con ternura» (Patris
corde, 2). «La ternura es el mejor
modo para tocar lo que es frágil en
nosotros. […] Mirad cómo las
enfermeras, los enfermeros tocan las
heridas de los enfermos: con ternura,
para no herirles más. Y así el Señor
toca nuestras heridas, con la misma
ternura. Por esta razón es
importante encontrarnos con la
Misericordia de Dios, especialmente
en el sacramento de la

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20201208_patris-corde.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20201208_patris-corde.html
https://opusdei.org/es-es/article/la-confesion-una-guia-breve/


Reconciliación, en la oración
personal con Dios, teniendo una
experiencia de verdad y ternura. 

Paradójicamente, incluso el Maligno
puede decirnos la verdad: él es
mentiroso, pero se las arregla para
decirnos la verdad para llevarnos a
la mentira; pero, si lo hace, es para
condenarnos. En cambio, el Señor
nos dice la verdad y nos tiende la
mano para salvarnos. Sabemos, sin
embargo, que la Verdad que viene de
Dios no nos condena, sino que nos
acoge, nos abraza, nos sostiene, nos
perdona» (Patris corde, 2). 

Dios perdona siempre: metéoslo,
esto, en la cabeza y en el corazón.
Dios perdona siempre. Somos
nosotros que nos cansamos de pedir
perdón. Pero Él perdona siempre,
también las cosas más malas.

Nos hace bien entonces mirarnos en
la paternidad de José que es un
espejo de la paternidad de Dios, y

https://opusdei.org/es-es/article/la-confesion-una-guia-breve/
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20201208_patris-corde.html


preguntarnos si permitimos al Señor
que nos ame con su ternura,
transformando a cada uno de
nosotros en hombres y mujeres
capaces de amar así. 

Sin esta “revolución de la ternura” —
hace falta, ¡una revolución de la
ternura!— corremos el riesgo de
permanecer presos en una justicia
que no permite levantarnos
fácilmente y que confunde la
redención con el castigo. 

Por esto, hoy quiero recordar de
forma particular a nuestros
hermanos y a nuestras hermanas
que están en la cárcel. Es justo que
quien se ha equivocado pague por su
error, pero es igualmente justo que
quien se ha equivocado pueda
redimirse del propio error. No puede
haber condenas sin ventanas de
esperanza. Cualquier condena
siempre tiene una ventana de
esperanza. 



Pensemos en nuestros hermanos y
nuestras hermanas encarcelados, y
pensemos en la ternura de Dios por
ellos y recemos por ellos, para que
encuentren en esa ventana de
esperanza una salida hacia una vida
mejor.

Y concluimos con esta oración:

San José, padre en la ternura,

enséñanos a aceptar ser amados
precisamente en lo que en nosotros
es más débil.

Haz que no pongamos ningún
impedimento

entre nuestra pobreza y la grandeza
del amor de Dios.

Suscita en nosotros el deseo de
acercarnos al Sacramento de la
Reconciliación,

para ser perdonados y también
capaces de amar con ternura



a nuestros hermanos y a nuestras
hermanas en su pobreza.

Sé cercano a aquellos que se han
equivocado y por esto pagan un
precio;

ayúdales a encontrar, junto a la
justicia, también la ternura para
poder volver a empezar.

Y enséñales que la primera forma de
volver a empezar

es pedir perdón sinceramente, para
sentir la caricia del Padre.

[1] Cf. Mt 15,13; 21,28-30; 22,2; Lc
15,11-32; Jn 5,19-23; 6,32-40;
14,2;15,1.8.

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pr/article/san-jose-
ternura-paternidad/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/es-pr/article/san-jose-ternura-paternidad/
https://opusdei.org/es-pr/article/san-jose-ternura-paternidad/
https://opusdei.org/es-pr/article/san-jose-ternura-paternidad/

	Aprender de San José, que es un espejo de la paternidad de Dios

