
opusdei.org

Relación de la III
Asamblea General
Extraordinaria del
Sínodo de los
Obispos

Los desafíos pastorales de la
familia en el contexto de la
evangelización.

18/10/2014

Í N D I C E

Introducción

I Parte



La escucha: el contexto y los desafíos
de la familia

El contexto sociocultural

La importancia de la vida afectiva

El desafío para la pastoral

II Parte

La mirada fija en Cristo: el
Evangelio de la familia

La mirada fija en Jesús y la
pedagogía divina en la historia de la
salvación

La familia en el designio salvífico de
Dios

La familia en los documentos de la
Iglesia

La indisolubilidad del matrimonio y
el gozo de vivir juntos



Verdad y belleza de la familia y
misericordia para con las familias
heridas y frágiles

III Parte

La confrontación: perspectivas
pastorales

Anunciar el Evangelio de la familia
hoy, en los diversos contextos

Guiar a los prometidos en el camino
de preparación al matrimonio

Acompañar en los primeros años de
la vida matrimonial

Solicitud pastoral por quienes viven
en el matrimonio civil o en
convivencias

Cuidar de las familias heridas
(separados, divorciados no vueltos a
casar, divorciados vueltos a casar,
familias monoparentales)



La atención pastoral por las personas
con orientación homosexual

La transmisión de la vida y el desafío
de la disminución de la natalidad

El desafío de la educación y el rol de
la familia en la evangelización

Conclusión

Introducción

1. El Sínodo de los Obispos reunido
en torno al Papa dirige su
pensamiento a todas las familias del
mundo con sus alegrías, fatigas y
esperanzas. En particular, siente el
deber de agradecer al Señor la
generosa fidelidad con la cual tantas
familias cristianas responden a su
vocación y misión. Lo hacen con
alegría y con fe incluso cuando en el
camino familiar encuentran
obstáculos, incomprensiones y
sufrimientos. A estas familias va el
aprecio, el agradecimiento y el



aliento de toda la Iglesia y de este
Sínodo. En la vigilia de oración
celebrada en la Plaza de San Pedro el
sábado 4 de octubre de 2014 en
preparación al Sínodo de la familia,
el Papa Francisco evocó de manera
simple y concreta la centralidad de la
experiencia familiar en la vida de
todos, expresándose así: «Cae ya la
noche en nuestra asamblea. Es la
hora en la que se regresa a casa de
buen grado para encontrarse en la
misma mesa, en el espesor de los
afectos, del bien realizado y recibido,
de los encuentros que enardecen el
corazón y lo hacen crecer, buen vino
que anticipa en los días del hombre
la fiesta sin ocaso. Es también la hora
más fuerte para quien se encuentra
cara a cara con su propia soledad, en
el crepúsculo amargo de sueños y
proyectos destrozados: cuántas
personas arrastran sus días en el
callejón ciego de la resignación, del
abandono, si no del rencor; en
cuántas casas ha faltado el vino de la

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141004_incontro-per-la-famiglia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141004_incontro-per-la-famiglia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141004_incontro-per-la-famiglia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141004_incontro-per-la-famiglia.html


alegría y, por lo tanto, el sabor —la
sabiduría misma— de la vida... De
unos y de otros nos hacemos voz esta
noche con nuestra oración, una
oración para todos».

2. Regazo de alegrías y pruebas, de
afectos profundos y de relaciones a
veces heridas, la familia es una
auténtica "escuela de
humanidad" (cfr. Gaudium et Spes,
52), de la que se percibe fuertemente
la necesidad. A pesar de las
numerosas señales de crisis de la
institución familiar en los diversos
contextos de la "aldea global", el
deseo de familia permanece vivo,
especialmente entre los jóvenes, y
esto motiva a la Iglesia, experta en
humanidad y fiel a su misión, a
anunciar sin descanso y con
profunda convicción el "Evangelio de
la familia" que le fue encomendado
con la revelación del amor de Dios en
Jesucristo e ininterrumpidamente
enseñado por los Padres, los

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


Maestros de espiritualidad y el
Magisterio de la Iglesia. La familia
asume para la Iglesia una
importancia del todo particular y en
un momento en que se invita a todos
los creyentes a salir de sí mismos es
necesario redescubrir la familia
como sujeto imprescindible para la
evangelización. El pensamiento va al
testimonio misionero de tantas
familias.

3. El Obispo de Roma invitó al Sínodo
de los Obispos, reunido en su
Asamblea General Extraordinaria de
octubre de 2014, a reflexionar sobre
la realidad de la familia, decisiva y
preciosa, para profundizar después
la reflexión en la Asamblea General
Ordinaria que tendrá lugar en
octubre de 2015, así como durante
todo el año que transcurrirá entre los
dos eventos sinodales. «El convenire
in unum alrededor del Obispo de
Roma ya es un evento de gracia, en el
cual la colegialidad episcopal se



manifiesta en un camino de
discernimiento espiritual y pastoral»:
así describió el Papa Francisco la
experiencia sinodal, indicando como
tarea escuchar tanto los signos de
Dios como los de la historia de los
hombres, y vivir la consiguiente
doble y única fidelidad a ambos.

4. A la luz de este mismo discurso,
hemos reunido los resultados de
nuestras reflexiones y
conversaciones en las tres partes
siguientes: la escucha, para mirar la
realidad de la familia hoy, en la
complejidad de sus luces y sombras;
la mirada fija en Cristo para repensar
con renovada frescura y entusiasmo
lo que la revelación, transmitida en
la fe de la Iglesia, nos dice sobre la
belleza y sobre la dignidad de la
familia; la confrontación con el Señor
Jesús a fin de discernir los caminos
para renovar la Iglesia y la sociedad
en su compromiso por la familia



basada en el matrimonio entre
hombre y mujer.

Primera parte

La escucha: el contexto y los
desafíos de la familia

El contexto sociocultural

5. Fieles a las enseñanzas de Cristo
miramos a la realidad de la familia
hoy en toda su complejidad, en sus
luces y sombras. Pensamos en los
padres, los abuelos, los hermanos y
hermanas, los familiares próximos y
lejanos, y en el vínculo entre dos
familias que se crea con cada
matrimonio. El cambio
antropológico-cultural hoy influye en
todos los aspectos de la vida y
requiere un enfoque analítico y
diversificado. Hay que subrayar ante
todo los aspectos positivos: la mayor
libertad de expresión y el
reconocimiento más amplio de los
derechos de la mujer y de los niños,



al menos en algunas regiones. Pero,
por otra parte, también hay que
considerar el creciente peligro que
representa un individualismo
exasperado que desvirtúa los
vínculos familiares y acaba por
considerar a cada componente de la
familia como una isla, haciendo que
prevalezca, en ciertos casos, la idea
de un sujeto que se construye según
sus propios deseos asumidos con
carácter absoluto. A esto se añade la
crisis de la fe que afecta a tantos
católicos y que a menudo está en el
origen de las crisis del matrimonio y
de la familia.

6. Una de las mayores pobrezas de la
cultura actual es la soledad, fruto de
la ausencia de Dios en la vida de las
personas y de la fragilidad de las
relaciones. Asimismo, hay una
sensación general de impotencia
frente a la realidad socioeconómica
que a menudo acaba por aplastar a
las familias. Esto se debe a la



creciente pobreza y precariedad
laboral que a veces se vive como una
auténtica pesadilla, o a una fiscalidad
demasiado alta que ciertamente no
alienta a los jóvenes a contraer
matrimonio. Con frecuencia las
familias se sienten abandonadas por
el desinterés y la poca atención de las
instituciones. Las consecuencias
negativas desde el punto de vista de
la organización social son evidentes:
de la crisis demográfica a las
dificultades educativas, de la fatiga a
la hora de acoger la vida naciente al
sentir la presencia de los ancianos
como un peso, hasta el difundirse de
un malestar afectivo que a veces
llega a la violencia. El Estado tiene la
responsabilidad de crear las
condiciones legislativas y laborales
para garantizar el futuro de los
jóvenes y ayudarlos a realizar su
proyecto de formar una familia.

7. Existen contextos culturales y
religiosos que plantean desafíos



particulares. En algunas sociedades
todavía está en vigor la práctica de la
poligamia y en algunos contextos
tradicionales la costumbre del
"matrimonio por etapas". En otros
contextos permanece la práctica de
los matrimonios combinados. En los
países en que la presencia de la
Iglesia Católica es minoritaria son
numerosos los matrimonios mixtos y
de disparidad de culto, con todas las
dificultades que conllevan respecto a
la configuración jurídica, al bautismo
y a la educación de los hijos y al
respeto mutuo desde el punto de
vista de la diversidad de la fe. Estos
matrimonios corren el riesgo del
relativismo o de la indiferencia, pero
a su vez pueden representar una
buena posibilidad para favorecer el
espíritu ecuménico y el diálogo
interreligioso en una armoniosa
convivencia de comunidades que
viven en el mismo lugar. En
numerosos contextos, y no sólo
occidentales, se está ampliamente



difundiendo la praxis de la
convivencia que precede al
matrimonio, así como convivencias
no orientadas a asumir la forma de
un vínculo institucional. A esto se
añade a menudo una legislación civil
que compromete el matrimonio y la
familia. A causa de la secularización
en muchas partes del mundo la
referencia a Dios ha disminuido
fuertemente y la fe ya no es un hecho
socialmente compartido.

8. Son muchos los niños que nacen
fuera del matrimonio, especialmente
en algunos países, y muchos los que
después crecen con uno solo de los
padres o en un contexto familiar
ampliado o reconstituido. El número
de divorcios es creciente y no es raro
el caso de opciones determinadas
únicamente por factores de orden
económico. Con frecuencia los niños
son motivo de contienda entre los
padres y además los hijos son las
verdaderas víctimas de las



laceraciones familiares. Los padres a
menudo están ausentes —no sólo por
causas económicas— precisamente
allí donde se percibe la necesidad de
que ellos asuman más claramente la
responsabilidad de los hijos y de la
familia. Todavía es preciso defender
y promover la dignidad de la mujer.
En efecto, hoy en muchos contextos
ser mujer es objeto de
discriminación, y con frecuencia se
penaliza el don de la maternidad en
lugar de presentarlo como un valor.
Tampoco hay que olvidar los
crecientes fenómenos de violencia de
los que son víctimas las mujeres, a
veces lamentablemente también en
el seno de las familias, ni la grave y
difundida mutilación genital de la
mujer en algunas culturas. Por otro
lado, la explotación sexual de la
infancia constituye una de las
realidades más escandalosas y
perversas de la sociedad actual.
Asimismo, en las sociedades
golpeadas por la violencia a causa de



la guerra, del terrorismo o de la
presencia del crimen organizado, se
dan situaciones familiares
deterioradas y sobre todo en las
grandes metrópolis y en sus
periferias crece el llamado fenómeno
de los niños de la calle. Las
migraciones, por su parte,
representan otro signo de los
tiempos que hay que afrontar y
comprender con toda la carga de
consecuencias sobre la vida familiar.

La importancia de la vida afectiva

9. Frente al cuadro social delineado,
en muchas partes del mundo, se
observa en los individuos una mayor
necesidad de cuidar la propia
persona, de conocerse interiormente,
de vivir mejor en sintonía con las
propias emociones y los propios
sentimientos, de buscar relaciones
afectivas de calidad. Esta justa
aspiración puede abrir al deseo de
comprometerse en construir



relaciones de entrega y reciprocidad
creativas, solidarias y que
responsabilicen, como las familiares.
El peligro individualista y el riesgo
de vivir en clave egoísta son
relevantes. El desafío para la Iglesia
es ayudar a los esposos a una
maduración de la dimensión
emocional y al desarrollo afectivo
promoviendo el diálogo, la virtud y la
confianza en el amor misericordioso
de Dios. El pleno compromiso que se
requiere en el matrimonio cristiano
puede ser un fuerte antídoto a la
tentación de un individualismo
egoísta.

10. En el mundo actual no faltan
tendencias culturales que parece que
impongan una afectividad sin límites
de la que se quieren explorar todos
los aspectos, incluso los más
complejos. De hecho, la cuestión de
la fragilidad afectiva es de gran
actualidad: una afectividad
narcisista, inestable y cambiante que



no siempre ayuda a los sujetos a
alcanzar una mayor madurez.
Preocupa una cierta difusión de la
pornografía y de la comercialización
del cuerpo, favorecida entre otras
cosas por un uso desequilibrado de
Internet, al igual que hay que
denunciar la situación de las
personas que se ven obligadas a
practicar la prostitución. En este
contexto, a menudo los cónyuges se
sienten inseguros, indecisos y les
cuesta encontrar los modos para
crecer. Son numerosos los que suelen
quedarse en los estadios primarios
de la vida emocional y sexual. La
crisis de los esposos desestabiliza la
familia y a través de las separaciones
y los divorcios puede llegar a tener
serias consecuencias para los
adultos, los hijos y la sociedad,
debilitando al individuo y los
vínculos sociales. Asimismo, el
descenso demográfico, debido a una
mentalidad antinatalista y
promovido por las políticas



mundiales de salud reproductiva, no
sólo determina una situación en la
cual el sucederse de las generaciones
ya no está asegurado, sino que se
corre el riesgo de que con el tiempo
lleve a un empobrecimiento
económico y a una pérdida de
esperanza en el futuro. El avance de
las biotecnologías también ha tenido
un fuerte impacto sobre la natalidad.

El desafío para la pastoral

11. En este contexto la Iglesia siente
la necesidad de decir una palabra de
verdad y de esperanza. Es preciso
partir de la convicción de que el
hombre viene de Dios y, por tanto, de
que una reflexión capaz de volver a
proponer las grandes preguntas
acerca del significado del ser
hombres, encontrará un terreno
fértil en las expectativas más
profundas de la humanidad. Los
grandes valores del matrimonio y de
la familia cristiana corresponden a la



búsqueda que impregna la existencia
humana también en este tiempo
marcado por el individualismo y el
hedonismo. Hay que acoger a las
personas con su existencia concreta,
saber sostener su búsqueda, alentar
el deseo de Dios y la voluntad de
sentirse plenamente parte de la
Iglesia, incluso en quien ha
experimentado el fracaso o se
encuentra en las situaciones más
disparatadas. El mensaje cristiano
siempre lleva en sí mismo la realidad
y la dinámica de la misericordia y de
la verdad, que en Cristo convergen.

II Parte

La mirada fija en Cristo: el
Evangelio de la familia

La mirada fija en Jesús y la
pedagogía divina en la historia de
la salvación

12. A fin de «verificar nuestro paso
en el terreno de los desafíos



contemporáneos, la condición
decisiva es mantener fija la mirada
en Jesucristo, detenerse en la
contemplación y en la adoración de
su rostro [...]. En efecto, cada vez que
volvemos a la fuente de la
experiencia cristiana se abren
caminos nuevos y posibilidades
inesperadas» (Papa
Francisco,Discurso del 4 de octubre de
2014). Jesús miró a las mujeres y a
los hombres con los que se encontró
con amor y ternura, acompañando
sus pasos con verdad, paciencia y
misericordia, al anunciar las
exigencias del Reino de Dios.

13. Puesto que el orden de la
creación está determinado por la
orientación a Cristo, hay que
distinguir sin separar los diversos
grados mediante los cuales Dios
comunica a la humanidad la gracia
de la alianza. En razón de la
pedagogía divina, según la cual el
orden de la creación evoluciona en el

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141004_incontro-per-la-famiglia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141004_incontro-per-la-famiglia.html


de la redención mediante etapas
sucesivas, es necesario comprender
la novedad del sacramento nupcial
cristiano en continuidad con el
matrimonio natural de los orígenes.
Así aquí se entiende el modo de
actuar salvífico de Dios, tanto en la
creación como en la vida cristiana.
En la creación: puesto que todas las
cosas fueron creadas por medio de
Cristo y para Cristo (cfr. Col 1,16), los
cristianos deben «descubrir gozosa y
respetuosamente las semillas del
Verbo latentes en ellas; pero, al
mismo tiempo, deben estar atentos a
la profunda transformación que se
produce entre las gentes» (Ad Gentes,
11). En la vida cristiana: en cuanto
con el bautismo el creyente es
introducido en la Iglesia mediante la
Iglesia doméstica, que es su familia,
él emprende ese «proceso dinámico,
que avanza gradualmente con la
progresiva integración de los dones
de Dios» (Familiaris Consortio, 9),
mediante la conversión continua al

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_ad-gentes_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio_sp.html


amor que salva del pecado y dona
plenitud de vida.

14. Jesús mismo, refiriéndose al
designio primigenio sobre el hombre
y la mujer, reafirma la unión
indisoluble entre ellos, si bien
diciendo que «por la dureza de
vuestro corazón os permitió Moisés
repudiar a vuestras mujeres; pero, al
principio, no era así» (Mt 19,8). La
indisolubilidad del matrimonio («Lo
que Dios ha unido, que no lo separe
el hombre»Mt 19,6), no hay que
entenderla ante todo como un "yugo"
impuesto a los hombres sino como
un "don" hecho a las personas unidas
en matrimonio. De ese modo, Jesús
muestra que la condescendencia
divina acompaña siempre el camino
humano, sana y transforma el
corazón endurecido con su gracia,
orientándolo hacia su principio, a
través del camino de la cruz. De los
Evangelios emerge claramente el
ejemplo de Jesús, que es



paradigmático para la Iglesia. Jesús,
en efecto, asumió una familia, inició
sus milagros en la fiesta nupcial en
Caná, anunció el mensaje
concerniente al significado del
matrimonio como plenitud de la
revelación que recupera el proyecto
originario de Dios (cfr. Mt 19,3). Sin
embargo, al mismo tiempo puso en
práctica la doctrina enseñada,
manifestando así el verdadero
significado de la misericordia. Esto se
ve claramente en los encuentros con
la samaritana (cfr. Jn 4,1-30) y con la
adultera (cfr. Jn 8,1-11) en los que
Jesús, con una actitud de amor hacia
la persona pecadora, lleva al
arrepentimiento y a la conversión
(«Anda, y en adelante no peques
más»), condición para el perdón.

La familia en el designio salvífico
de Dios

15. Las palabras de vida eterna que
Jesús dejó a sus discípulos



comprendían la enseñanza sobre el
matrimonio y la familia. Esta
enseñanza de Jesús nos permite
distinguir tres etapas fundamentales
en el proyecto de Dios sobre el
matrimonio y la familia. Al inicio,
está la familia de los orígenes,
cuando Dios creador instituyó el
matrimonio primordial entre Adán y
Eva, como sólido fundamento de la
familia. Dios no sólo creó al ser
humano hombre y mujer (cfr. 
Gén1,27), sino que los bendijo para
que fueran fecundos y se
multiplicaran (cfr. Gén 1,28). Por
esto, «abandonará el hombre a su
padre y a su madre, se unirá a su
mujer y serán los dos una sola
carne» (Gén 2,24). Esta unión, dañada
por el pecado, se convirtió en la
forma histórica de matrimonio en el
Pueblo de Dios, por lo cual Moisés
concedió la posibilidad de escribir un
acta de divorcio (cfr. Dt 24, 1ss).
Dicha forma era predominante en
tiempos de Jesús. Con su venida y la



reconciliación del mundo caído
gracias a la redención que Él obró,
terminó la era inaugurada con
Moisés.

16. Jesús, que reconcilió cada cosa en
sí misma, volvió a llevar el
matrimonio y la familia a su forma
original (cfr. Mc10,1-12). La familia y
el matrimonio fueron redimidos por
Cristo (cfr. Ef 5,21-32), restaurados a
imagen de la Santísima Trinidad,
misterio del que brota todo amor
verdadero. La alianza esponsal,
inaugurada en la creación y revelada
en la historia de la salvación, recibe
la plena revelación de su significado
en Cristo y en su Iglesia. De Cristo
mediante la Iglesia, el matrimonio y
la familia reciben la gracia necesaria
para testimoniar el amor de Dios y
vivir la vida de comunión. El
Evangelio de la familia atraviesa la
historia del mundo desde la creación
del hombre a imagen y semejanza de
Dios (cfr. Gén 1, 26-27) hasta el



cumplimiento del misterio de la
Alianza en Cristo al final de los siglos
con las bodas del Cordero (cfr. Ap
19,9; Juan Pablo II, Catequesis sobre
el amor humano).

La familia en los documentos de la
Iglesia

17. «A lo largo de los siglos, la Iglesia
no ha dejado de ofrecer su
enseñanza constante sobre el
matrimonio y la familia. Una de las
expresiones más altas de este
Magisterio la propuso el Concilio
Ecuménico Vaticano II, en la
Constitución pastoral Gaudium et
Spes, que dedica un capítulo entero a
la promoción de la dignidad del
matrimonio y la familia (cfr.Gaudium
et Spes, 47-52). Define el matrimonio
como comunidad de vida y de amor
(cfr. Gaudium et Spes, 48), poniendo
el amor en el centro de la familia,
mostrando, al mismo tiempo, la
verdad de ese amor frente a las

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


diversas formas de reduccionismo
presentes en la cultura
contemporánea. El "verdadero amor
entre marido y mujer" (Gaudium et
Spes, 49) implica la entrega mutua,
incluye e integra la dimensión sexual
y la afectividad, conformemente al
designio divino (cfr.Gaudium et Spes,
48-49). Además, Gaudium et Spes 48
subraya el arraigo en Cristo de los
esposos: Cristo Señor "sale al
encuentro de los esposos cristianos
en el sacramento del matrimonio", y
permanece con ellos. En la
encarnación, Él asume el amor
humano, lo purifica, lo lleva a
plenitud, y dona a los esposos, con su
Espíritu, la capacidad de vivirlo,
impregnando toda su vida de fe,
esperanza y caridad. De este modo,
los esposos son consagrados y,
mediante una gracia propia, edifican
el Cuerpo de Cristo y constituyen una
Iglesia doméstica (cfr. Lumen
Gentium, 11), de manera que la
Iglesia, para comprender plenamente

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html


su misterio, mira a la familia
cristiana, que lo manifiesta de modo
genuino» (Instrumentum Laboris, 4).

18. «Siguiendo las huellas del
Concilio Vaticano II, el Magisterio
pontificio ha ido profundizando la
doctrina sobre el matrimonio y la
familia. En particular Pablo VI, con la
Encíclica Humanae Vitae, puso de
relieve el vínculo íntimo entre amor
conyugal y engendramiento de la
vida. San Juan Pablo II dedicó
especial atención a la familia
mediante sus catequesis sobre el
amor humano, la Carta a las familias
(Gratissimam Sane) y sobre todo con
la Exhortación ApostólicaFamiliaris
Consortio. En esos documentos, el
Pontífice definió a la familia "vía de
la Iglesia"; ofreció una visión de
conjunto sobre la vocación al amor
del hombre y la mujer; propuso las
líneas fundamentales para la
pastoral de la familia y para la
presencia de la familia en la

https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20140626_instrumentum-laboris-familia_sp.html#La_familia_en_los_documentos_de_la_Iglesia
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20140626_instrumentum-laboris-familia_sp.html#La_familia_en_los_documentos_de_la_Iglesia
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_25071968_humanae-vitae_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/letters/1994/documents/hf_jp-ii_let_02021994_families_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio_sp.html


sociedad. En particular, tratando de
la caridad conyugal (cfr. Familiaris
Consortio, 13), describió el modo
como los cónyuges, en su mutuo
amor, reciben el don del Espíritu de
Cristo y viven su llamada a la
santidad» (Instrumentum Laboris, 5).

19. «Benedicto XVI, en la Encíclica 
Deus Caritas Est, retomó el tema de
la verdad del amor entre hombre y
mujer, que se ilumina plenamente
sólo a la luz del amor de Cristo
crucificado (cfr. Deus Caritas Est, 2).
Él recalca que: "El matrimonio
basado en un amor exclusivo y
definitivo se convierte en el icono de
la relación de Dios con su pueblo y,
viceversa, el modo de amar de Dios
se convierte en la medida del amor
humano" (Deus Caritas Est, 11).
Además, en la Encíclica Caritas in
Veritate, pone de relieve la
importancia del amor como principio
de vida en la sociedad (cfr. Caritas in
Veritate, 44), lugar en el que se

https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20140626_instrumentum-laboris-familia_sp.html#La_familia_en_los_documentos_de_la_Iglesia
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20140626_instrumentum-laboris-familia_sp.html#La_familia_en_los_documentos_de_la_Iglesia
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_sp.html


aprende la experiencia del bien
común» (Instrumentum Laboris, 6).

20. «El Papa Francisco, en la
Encíclica Lumen Fidei, al afrontar el
vínculo entre la familia y la fe,
escribe: "El encuentro con Cristo, el
dejarse aferrar y guiar por su amor,
amplía el horizonte de la existencia,
le da una esperanza sólida que no
defrauda. La fe no es un refugio para
gente pusilánime, sino que ensancha
la vida. Hace descubrir una gran
llamada, la vocación al amor, y
asegura que este amor es digno de fe,
que vale la pena ponerse en sus
manos, porque está fundado en la
fidelidad de Dios, más fuerte que
todas nuestras debilidades" (Lumen
Fidei, 53)» (Instrumentum Laboris, 7).

La indisolubilidad del matrimonio
y el gozo de vivir juntos

21. El don recíproco constitutivo del
matrimonio sacramental arraiga en
la gracia del bautismo, que establece

https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20140626_instrumentum-laboris-familia_sp.html#La_familia_en_los_documentos_de_la_Iglesia
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20140626_instrumentum-laboris-familia_sp.html#La_familia_en_los_documentos_de_la_Iglesia
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20140626_instrumentum-laboris-familia_sp.html#La_familia_en_los_documentos_de_la_Iglesia
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20140626_instrumentum-laboris-familia_sp.html#La_familia_en_los_documentos_de_la_Iglesia


la alianza fundamental de toda
persona con Cristo en la Iglesia. En la
acogida mutua y con la gracia de
Cristo los novios se prometen entrega
total, fidelidad y apertura a la vida, y
además reconocen como elementos
constitutivos del matrimonio los
dones que Dios les ofrece, tomando
en serio su mutuo compromiso, en su
nombre y frente a la Iglesia. Ahora
bien, la fe permite asumir los bienes
del matrimonio como compromisos
que se pueden sostener mejor
mediante la ayuda de la gracia del
sacramento. Dios consagra el amor
de los esposos y confirma su
indisolubilidad, ofreciéndoles la
ayuda para vivir la fidelidad, la
integración recíproca y la apertura a
la vida. Por tanto, la mirada de la
Iglesia se dirige a los esposos como al
corazón de toda la familia, que a su
vez dirige su mirada hacia Jesús.

22. En la misma perspectiva,
haciendo nuestra la enseñanza del



Apóstol según el cual todo fue creado
por Cristo y para Cristo (cfr. Col 1,16),
el Concilio Vaticano II quiso expresar
su estima por el matrimonio natural
y por los elementos válidos presentes
en las otras religiones (cfr. Nostra
Aetate, 2) y en las culturas, a pesar de
sus límites e insuficiencias (cfr. 
Redemptoris Missio, 55). La presencia
de los semina Verbi en las culturas
(cfr. Ad Gentes, 11) también se podría
aplicar, en ciertos aspectos, a la
realidad matrimonial y familiar de
numerosas culturas y de personas no
cristianas. Por tanto, también hay
elementos válidos en algunas formas
fuera del matrimonio cristiano —
siempre fundado en la relación
estable y verdadera entre un hombre
y una mujer—, que en cualquier caso
consideramos orientadas a éste. Con
la mirada puesta en la sabiduría
humana de pueblos y culturas, la
Iglesia reconoce también esta familia
como la célula básica necesaria y
fecunda de la convivencia humana.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_07121990_redemptoris-missio_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_ad-gentes_sp.html


Verdad y belleza de la familia y
misericordia para con las familias
heridas y frágiles

23. Con íntimo gozo y profunda
consolación, la Iglesia mira a las
familias que permanecen fieles a las
enseñanzas del Evangelio,
agradeciéndoles el testimonio que
dan y alentándolas. Gracias a ellas,
en efecto, se hace creíble la belleza
del matrimonio indisoluble y fiel
para siempre. En la familia, «que se
podría llamar Iglesia
doméstica» (Lumen Gentium, 11),
madura la primera experiencia
eclesial de la comunión entre
personas, en la que se refleja, por
gracia, el misterio de la Santa
Trinidad. «Aquí se aprende la
paciencia y el gozo del trabajo, el
amor fraterno, el perdón generoso,
incluso reiterado, y sobre todo el
culto divino por medio de la oración
y la ofrenda de la propia
vida» (Catecismo de la Iglesia

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p2s2c3a7_sp.html#IV%20Los%20efectos%20del%20sacramento%20del%20Matrimonio
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p2s2c3a7_sp.html#IV%20Los%20efectos%20del%20sacramento%20del%20Matrimonio


Católica, 1657). En esto la Santa
Familia de Nazaret es el modelo
admirable, en cuya escuela «se
comprende la necesidad de tener
una disciplina espiritual, si se quiere
seguir la doctrina del Evangelio y
llegar a ser discípulos de
Cristo» (Pablo VI, Discurso en
Nazaret, 5 de enero de 1964). El
Evangelio de la familia, alimenta
también estas semillas que todavía
esperan madurar, y tiene que
hacerse cargo de los árboles que han
perdido vitalidad y necesitan que no
se les descuide.

24. La Iglesia, maestra segura y
madre atenta, aunque reconozca que
para los bautizados no hay otro
vínculo nupcial que no sea el
sacramental, y que toda ruptura de
éste va contra la voluntad de Dios,
también es consciente de la
fragilidad de muchos de sus hijos, a
los que les cuesta el camino de la fe.
«Por lo tanto, sin disminuir el valor

https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p2s2c3a7_sp.html#IV%20Los%20efectos%20del%20sacramento%20del%20Matrimonio
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p2s2c3a7_sp.html#IV%20Los%20efectos%20del%20sacramento%20del%20Matrimonio
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/speeches/1964/documents/hf_p-vi_spe_19640105_nazareth_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/speeches/1964/documents/hf_p-vi_spe_19640105_nazareth_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/speeches/1964/documents/hf_p-vi_spe_19640105_nazareth_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/speeches/1964/documents/hf_p-vi_spe_19640105_nazareth_sp.html


del ideal evangélico, hay que
acompañar con misericordia y
paciencia las etapas posibles de
crecimiento de las personas que se
van construyendo día a día. […]. Un
pequeño paso, en medio de grandes
límites humanos, puede ser más
agradable a Dios que la vida
exteriormente correcta de quien
transcurre sus días sin enfrentar
importantes dificultades. A todos
debe llegar el consuelo y el estímulo
del amor salvífico de Dios, que obra
misteriosamente en cada persona,
más allá de sus defectos y
caídas» (Evangelii Gaudium, 44).

25. Respecto a un enfoque pastoral
dirigido a las personas que han
contraído matrimonio civil, que son
divorciados y vueltos a casar, o que
simplemente conviven, compete a la
Iglesia revelarles la divina pedagogía
de la gracia en sus vidas y ayudarles
a alcanzar la plenitud del designio
que Dios tiene para ellos. Siguiendo

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


la mirada de Cristo, cuya luz alumbra
a todo hombre (cfr. Jn 1,9; Gaudium
et Spes, 22) la Iglesia mira con amor a
quienes participan en su vida de
modo incompleto, reconociendo que
la gracia de Dios también obra en sus
vidas, dándoles la valentía para
hacer el bien, para hacerse cargo con
amor el uno del otro y estar al
servicio de la comunidad en la que
viven y trabajan.

26. La Iglesia guarda con
preocupación a la desconfianza de
tantos jóvenes hacia el compromiso
conyugal, sufre por la precipitación
con la que tantos fieles deciden
poner fin al vínculo asumido,
instaurando otro. Estos fieles, que
forman parte de la Iglesia, necesitan
una atención pastoral misericordiosa
y alentadora, distinguiendo
adecuadamente las situaciones. Es
preciso alentar a los jóvenes
bautizados a no dudar ante la
riqueza que el sacramento del

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


matrimonio procura a sus proyectos
de amor, con la fuerza del sostén que
reciben de la gracia de Cristo y de la
posibilidad de participar plenamente
en la vida de la Iglesia.

27. En ese sentido, una dimensión
nueva de la pastoral familiar
hodierna consiste en prestar
atención a la realidad de los
matrimonios civiles entre hombre y
mujer, a los matrimonios
tradicionales y, salvando las debidas
diferencias, también a las
convivencias. Cuando la unión
alcanza una estabilidad notable
mediante un vínculo público, está
connotada de afecto profundo, de
responsabilidad por la prole, de
capacidad de superar las pruebas,
puede ser vista como una ocasión de
acompañamiento en la evolución
hacia el sacramento del matrimonio.
En cambio, con mucha frecuencia, la
convivencia no se establece con
vistas a un posible futuro



matrimonio, sino más bien sin
ninguna intención de entablar una
relación institucional.

28. Conforme a la mirada
misericordiosa de Jesús, la Iglesia
debe acompañar con atención y
cuidado a sus hijos más frágiles,
marcados por el amor herido y
extraviado, dándoles de nuevo
confianza y esperanza, como la luz
del faro de un puerto o de una
antorcha llevada en medio de la
gente para iluminar a quienes han
perdido el rumbo o se encuentran en
medio de la tempestad. Conscientes
de que la mayor misericordia es
decir la verdad con amor, vayamos
más allá de la compasión. El amor
misericordioso, al igual que atrae y
une, transforma y eleva. Invita a la
conversión. Así entendemos la
enseñanza del Señor, que no
condena a la mujer adúltera, pero le
pide que no peque más (cfr. Jn
8,1-11).



III Parte

La confrontación: perspectivas
pastorales

Anunciar el Evangelio de la familia
hoy, en los diversos contextos

29. El diálogo sinodal se detuvo en
algunas cuestiones pastorales más
urgentes que encomendar a la
concretización en cada una de las
Iglesias locales, en la comunión cum
Petro et sub Petro. El anuncio del
Evangelio de la familia constituye
una urgencia para la nueva
evangelización. La Iglesia está
llamada a darlo con ternura de
madre y claridad de maestra (cfr. Ef
4,15), en fidelidad a la kenosi
misericordiosa de Cristo. La verdad
se encarna en la fragilidad humana
no para condenarla, sino para
salvarla (cfr. Jn 3,16 -17).

30. Evangelizar es responsabilidad
de todo el pueblo de Dios, cada uno



según su propio ministerio y
carisma. Sin el testimonio gozoso de
los cónyuges y de las familias,
Iglesias domésticas, el anuncio,
aunque fuese correcto, corre el
riesgo de ser incomprendido o de
ahogarse en el mar de palabras que
caracteriza nuestra sociedad (cfr. 
Novo Millennio Ineunte, 50). Los
Padres sinodales hicieron hincapié
en más de una ocasión en que las
familias católicas, en virtud de la
gracia del sacramento nupcial, están
llamadas a ser sujetos activos de la
pastoral familiar.

31. Es decisivo resaltar la primacía
de la gracia y, por tanto, las
posibilidades que el Espíritu dona en
el sacramento. Se trata de hacer
experimentar que el Evangelio de la
familia es alegría que «llena el
corazón y la vida entera», porque en
Cristo somos «liberados del pecado,
de la tristeza, del vacío interior, del
aislamiento» (Evangelii Gaudium, 1).

https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/2001/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte_sp.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


A la luz de la parábola del sembrador
(cfr. Mt 13,3-9), nuestra tarea es
cooperar en la siembra: lo demás es
obra de Dios. Tampoco hay que
olvidar que la Iglesia que predica
sobre la familia es signo de
contradicción.

32. Esto exige a toda la Iglesia una
conversión misionera: es necesario
no quedarse en un anuncio
meramente teórico y desvinculado
de los problemas reales de las
personas. Nunca hay que olvidar que
la crisis de la fe ha conllevado una
crisis del matrimonio y de la familia
y, como consecuencia, a menudo se
ha interrumpido incluso la
transmisión de la fe de padres a
hijos. Ante una fe fuerte la
imposición de algunas perspectivas
culturales que debilitan la familia y
el matrimonio no tiene incidencia.

33. Asimismo, se requiere la
conversión del lenguaje a fin de que



resulte efectivamente significativo. El
anuncio debe hacer experimentar
que el Evangelio de la familia
responde a las expectativas más
profundas de la persona humana: a
su dignidad y a la realización plena
en la reciprocidad, en la comunión y
en la fecundidad. No se trata
solamente de presentar una
normativa, sino de proponer valores,
respondiendo a la necesidad que se
constata hoy, incluso en los países
más secularizados, de tales valores.

34. La Palabra de Dios es fuente de
vida y espiritualidad para la familia.
Toda la pastoral familiar deberá
dejarse modelar interiormente y
formar a los miembros de la Iglesia
doméstica mediante la lectura orante
y eclesial de la Sagrada Escritura. La
Palabra de Dios no sólo es una buena
nueva para la vida privada de las
personas, sino también un criterio de
juicio y una luz para el
discernimiento de los diversos



desafíos que deben afrontar los
cónyuges y las familias.

35. Al mismo tiempo, muchos Padres
sinodales han insistido en un
enfoque más positivo respecto a las
riquezas de las diferentes
experiencias religiosas, sin acallar
las dificultades. En estas diversas
realidades religiosas y en la gran
diversidad cultural que caracteriza a
las naciones es oportuno apreciar
primero las posibilidades positivas y
a la luz de éstas valorar los límites y
carencias.

36. El matrimonio cristiano es una
vocación que se acoge con una
adecuada preparación en un
itinerario de fe, con un
discernimiento maduro, y no hay que
considerarlo sólo como una tradición
cultural o una exigencia social o
jurídica. Por tanto, es preciso realizar
itinerarios que acompañen a la
persona y a los esposos de modo que



a la comunicación de los contenidos
de la fe se una la experiencia de vida
ofrecida por toda la comunidad
eclesial.

37. Se ha recordado repetidamente la
necesidad de una renovación radical
de la praxis pastoral a la luz del
Evangelio de la familia, superando
los enfoques individualistas que
todavía la caracterizan. Por esto, se
ha insistido en varias ocasiones
sobre la renovación de la formación
de los presbíteros, los diáconos, los
catequistas y los demás agentes
pastorales, mediante una mayor
implicación de las mismas familias.

38. Asimismo se ha subrayado la
necesidad de una evangelización que
denuncie con franqueza los
condicionamientos culturales,
sociales, políticos y económicos,
como el espacio excesivo concedido a
la lógica de mercado, que impiden
una auténtica vida familiar,



determinando discriminaciones,
pobreza, exclusiones y violencia.
Para ello, hay que entablar un
diálogo y una cooperación con las
estructuras sociales, así como alentar
y sostener a los laicos que se
comprometen, como cristianos, en el
ámbito cultural y sociopolítico.

Guiar a los prometidos en el
camino de preparación al
matrimonio

39. La compleja realidad social y los
desafíos que la familia está llamada a
afrontar hoy requieren un
compromiso mayor de toda la
comunidad cristiana para la
preparación de los prometidos al
matrimonio. Es preciso recordar la
importancia de las virtudes. Entre
éstas, la castidad resulta condición
preciosa para el crecimiento genuino
del amor interpersonal. Respecto a
esta necesidad, los Padres sinodales
eran concordes en subrayar la



exigencia de una mayor implicación
de toda la comunidad, privilegiando
el testimonio de las familias, además
de un arraigo de la preparación al
matrimonio en el camino de
iniciación cristiana, haciendo
hincapié en el nexo del matrimonio
con el bautismo y los otros
sacramentos. Del mismo modo, se
puso de relieve la necesidad de
programas específicos para la
preparación próxima al matrimonio
que sean una auténtica experiencia
de participación en la vida eclesial y
profundicen en los diversos aspectos
de la vida familiar.

Acompañar en los primeros años
de la vida matrimonial

40. Los primeros años de matrimonio
son un período vital y delicado
durante el cual los cónyuges crecen
en la conciencia de los desafíos y del
significado del matrimonio. De aquí
la exigencia de un acompañamiento



pastoral que continúe después de la
celebración del sacramento (cfr. 
Familiaris Consortio, parte III).
Resulta de gran importancia en esta
pastoral la presencia de esposos con
experiencia. La parroquia se
considera el lugar donde los
cónyuges expertos pueden ofrecer su
disponibilidad a ayudar a los más
jóvenes, con el eventual apoyo de
asociaciones, movimientos eclesiales
y nuevas comunidades. Hay que
alentar a los esposos a una actitud
fundamental de acogida del gran don
de los hijos. Es preciso resaltar la
importancia de la espiritualidad
familiar, de la oración y de la
participación en la Eucaristía
dominical, alentando a los cónyuges
a reunirse regularmente para que
crezca la vida espiritual y la
solidaridad en las exigencias
concretas de la vida. Liturgias,
prácticas de devoción y Eucaristías
celebradas para las familias, sobre
todo en el aniversario del

https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio_sp.html


matrimonio, se citaron como
ocasiones vitales para favorecer la
evangelización mediante la familia.

Solicitud pastoral por quienes
viven en el matrimonio civil o en
convivencias

41. El Sínodo anuncia y promueve el
matrimonio cristiano, a la vez que
alienta el discernimiento pastoral de
las situaciones de tantas personas
que ya no viven esta realidad. Es
importante entrar en diálogo
pastoral con ellas a fin de poner de
relieve los elementos de su vida que
puedan llevar a una mayor apertura
al Evangelio del matrimonio en su
plenitud. Los pastores deben
identificar elementos que favorezcan
la evangelización y el crecimiento
humano y espiritual. Una
sensibilidad nueva de la pastoral
hodierna, consiste en identificar los
elementos positivos presentes en los
matrimonios civiles y, salvadas las



debidas diferencias, en las
convivencias. Es preciso que en la
propuesta eclesial, aun afirmando
con claridad el mensaje cristiano,
indiquemos también los elementos
constructivos en aquellas situaciones
que todavía no corresponden o ya no
corresponden a dicho mensaje.

42. Se observó también que en
numerosos países un «creciente
numero de parejas conviven ad
experimentum, sin matrimonio ni
canónico, ni civil» (Instrumentum
Laboris, 81). En algunos países esto
sucede especialmente en el
matrimonio tradicional, concertado
entre familias y con frecuencia
celebrado en diversas etapas. En
otros países, en cambio, crece
continuamente el número de quienes
después de haber vivido juntos
durante largo tiempo piden la
celebración del matrimonio en la
Iglesia. La simple convivencia a
menudo se elige a causa de la

https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20140626_instrumentum-laboris-familia_sp.html#Las_convivencia
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20140626_instrumentum-laboris-familia_sp.html#Las_convivencia
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20140626_instrumentum-laboris-familia_sp.html#Las_convivencia
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20140626_instrumentum-laboris-familia_sp.html#Las_convivencia


mentalidad general contraria a las
instituciones y a los compromisos
definitivos, pero también porque se
espera adquirir una mayor seguridad
existencial (trabajo y salario fijo). En
otros países, por último, las uniones
de hecho son muy numerosas, no
sólo por el rechazo de los valores de
la familia y del matrimonio, sino
sobre todo por el hecho de que
casarse se considera un lujo, por las
condiciones sociales, de modo que la
miseria material impulsa a vivir
uniones de hecho.

43. Es preciso afrontar todas estas
situaciones de manera constructiva,
tratando de transformarlas en
oportunidad de camino hacia la
plenitud del matrimonio y de la
familia a la luz del Evangelio. Se trata
de acogerlas y acompañarlas con
paciencia y delicadeza. Para ello es
importante el testimonio atractivo de
auténticas familias cristianas, como



sujetos de la evangelización de la
familia.

Cuidar de las familias heridas
(separados, divorciados no vueltos
a casar, divorciados vueltos a
casar, familias monoparentales)

44. Cuando los esposos experimentan
problemas en sus relaciones, deben
poder contar con la ayuda y el
acompañamiento de la Iglesia. La
pastoral de la caridad y la
misericordia tratan de recuperar a
las personas y las relaciones. La
experiencia muestra que, con una
ayuda adecuada y con la acción de
reconciliación de la gracia, un gran
porcentaje de crisis matrimoniales se
superan de manera satisfactoria.
Saber perdonar y sentirse
perdonados es una experiencia
fundamental en la vida familiar. El
perdón entre los esposos permite
experimentar un amor que es para
siempre y no acaba nunca (cfr. 1 Cor



13,8). Sin embargo, a veces resulta
difícil para quien ha recibido el
perdón de Dios tener la fuerza para
ofrecer un perdón auténtico que
regenere a la persona.

45. En el Sínodo resonó con claridad
la necesidad de opciones pastorales
valientes. Reconfirmando con fuerza
la fidelidad al Evangelio de la familia
y reconociendo que separación y
divorcio siempre son una herida que
provoca profundos sufrimientos para
los cónyuges que los viven y para los
hijos, los Padres sinodales señalaron
la urgencia de caminos pastorales
nuevos, que partan de la realidad
efectiva de las fragilidades
familiares, sabiendo que con
frecuencia más bien son "soportadas"
con sufrimiento que elegidas en
plena libertad. Se trata de situaciones
diversas por factores tanto
personales como culturales y
socioeconómicos. Hace falta una
mirada que discierna bien las



situaciones, como sugería san Juan
Pablo II (cfr. Familiaris Consortio,
84).

46. Ante todo, hay que escuchar a
cada familia con respeto y amor,
haciéndose compañeros de camino
como Cristo con los discípulos en el
camino de Emaús. Valen
especialmente para estas situaciones
las palabras del Papa Francisco: «La
Iglesia tendrá que iniciar a sus
hermanos —sacerdotes, religiosos y
laicos— en este "arte del
acompañamiento", para que todos
aprendan siempre a quitarse las
sandalias ante la tierra sagrada del
otro (cfr. Ex 3,5). Tenemos que darle
a nuestro caminar el ritmo sanador
de projimidad, con una mirada
respetuosa y llena de compasión
pero que al mismo tiempo sane,
libere y aliente a madurar en la vida
cristiana» (Evangelii Gaudium, 169).

https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio_sp.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


47. Un discernimiento particular es
indispensable para acompañar
pastoralmente a los separados, los
divorciados, los abandonados. Hay
que acoger y valorar especialmente
el dolor de quienes han sufrido
injustamente la separación, el
divorcio o el abandono, o bien, se
han visto obligados por los maltratos
del cónyuge a romper la convivencia.
El perdón por la injusticia sufrida no
es fácil, pero es un camino que la
gracia hace posible. De aquí la
necesidad de una pastoral de la
reconciliación y de la mediación, a
través de centros de escucha
especializados que habría que
establecer en las diócesis. Asimismo,
siempre hay que subrayar que es
indispensable hacerse cargo de
manera leal y constructiva de las
consecuencias de la separación o del
divorcio sobre los hijos, en cualquier
caso víctimas inocentes de la
situación. Los hijos no pueden ser un
"objeto" que contenderse y hay que



buscar las mejores formas para que
puedan superar el trauma de la
escisión familiar y crecer de la
manera más serena posible. En cada
caso la Iglesia siempre deberá poner
de relieve la injusticia que con
mucha frecuencia deriva de la
situación del divorcio. Hay que
prestar especial atención al
acompañamiento de las familias
monoparentales; en particular, hay
que ayudar a las mujeres que deben
llevar adelante solas la
responsabilidad de la casa y la
educación de los hijos.

48. Un gran número de los Padres
subrayó la necesidad de hacer más
accesibles y ágiles, posiblemente
totalmente gratuitos, los
procedimientos para el
reconocimiento de los casos de
nulidad. Entre las propuestas se
indicaron: dejar atrás la necesidad de
la doble sentencia conforme; la
posibilidad de determinar una vía



administrativa bajo la
responsabilidad del Obispo
diocesano; un juicio sumario a poner
en marcha en los casos de nulidad
notoria. Sin embargo, algunos Padres
se manifiestan contrarios a estas
propuestas porque no garantizarían
un juicio fiable. Cabe recalcar que en
todos estos casos se trata de
comprobación de la verdad acerca de
la validez del vínculo. Según otras
propuestas, habría que considerar la
posibilidad de dar relevancia al rol
de la fe de los prometidos en orden a
la validez del sacramento del
matrimonio, teniendo presente que
entre bautizados todos los
matrimonios válidos son sacramento.

49. Acerca de las causas
matrimoniales, la agilización del
procedimiento —requerido por
muchos— además de la preparación
de suficientes agentes, clérigos y
laicos con dedicación prioritaria,
exige resaltar la responsabilidad del



Obispo diocesano, quien en su
diócesis podría encargar a
consultores debidamente preparados
que aconsejaran gratuitamente a las
partes acerca de la validez de su
matrimonio. Dicha función puede ser
desempeñada por una oficina o por
personas calificadas (cfr. Dignitas
Connubii, art. 113, 1).

50. Hay que alentar a las personas
divorciadas que no se han vuelto a
casar —que a menudo son testigos de
la fidelidad matrimonial— a
encontrar en la Eucaristía el
alimento que las sostenga en su
estado. La comunidad local y los
Pastores deben acompañar a estas
personas con solicitud, sobre todo
cuando hay hijos o su situación de
pobreza es grave.

51. Las situaciones de los divorciados
vueltos a casar también exigen un
atento discernimiento y un
acompañamiento con gran respeto,

https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/intrptxt/documents/rc_pc_intrptxt_doc_20050125_dignitas-connubii_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/intrptxt/documents/rc_pc_intrptxt_doc_20050125_dignitas-connubii_sp.html


evitando todo lenguaje y actitud que
los haga sentir discriminados y
promoviendo su participación en la
vida de la comunidad. Hacerse cargo
de ellos, para la comunidad cristiana
no implica un debilitamiento de su fe
y de su testimonio acerca de la
indisolubilidad matrimonial, es más,
en ese cuidado expresa precisamente
su caridad.

52. Se reflexionó sobre la posibilidad
de que los divorciados y vueltos a
casar accediesen a los sacramentos
de la Penitencia y la Eucaristía.
Varios Padres sinodales insistieron
en favor de la disciplina actual, en
virtud de la relación constitutiva
entre la participación en la Eucaristía
y la comunión con la Iglesia y su
enseñanza sobre el matrimonio
indisoluble. Otros se expresaron en
favor de una acogida no generalizada
a la mesa eucarística, en algunas
situaciones particulares y con
condiciones bien precisas, sobre todo



cuando se trata de casos irreversibles
y vinculados a obligaciones morales
para con los hijos, quienes
terminarían por padecer injustos
sufrimientos. El eventual acceso a los
sacramentos debería ir precedido de
un camino penitencial bajo la
responsabilidad del Obispo
diocesano. Todavía es necesario
profundizar la cuestión, teniendo
bien presente la distinción entre
situación objetiva de pecado y
circunstancias atenuantes, dado que
«la imputabilidad y la
responsabilidad de una acción
pueden quedar disminuidas e incluso
suprimidas» a causa de diversos
«factores psíquicos o
sociales» (Catecismo de la Iglesia
Católica, 1735).

53. Algunos Padres sostuvieron que
las personas divorciadas y vueltas a
casar o convivientes pueden recurrir
provechosamente a la comunión
espiritual. Otros Padres se

https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p3s1c1a3_sp.html#I%20Libertad%20y%20responsabilidad
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p3s1c1a3_sp.html#I%20Libertad%20y%20responsabilidad
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p3s1c1a3_sp.html#I%20Libertad%20y%20responsabilidad
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p3s1c1a3_sp.html#I%20Libertad%20y%20responsabilidad


preguntaron porque entonces no
pueden acceder a la comunión
sacramental. Se requiere, por tanto,
una profundización de la temática
que haga emerger la peculiaridad de
las dos formas y su conexión con la
teología del matrimonio.

54. Las intervenciones de los Padres
sinodales hicieron referencia a
menudo a las problemáticas relativas
a los matrimonios mixtos. La
diversidad de la disciplina
matrimonial de las Iglesias ortodoxas
en algunos contextos plantea
problemas acerca de los cuales es
necesario reflexionar en ámbito
ecuménico. Análogamente para los
matrimonios interreligiosos será
importante la contribución del
diálogo con las religiones.

La atención pastoral por las
personas con orientación
homosexual



55. Algunas familias viven la
experiencia de tener en su seno
personas con orientación
homosexual. Al respecto, la
Asamblea se interrogó sobre qué
atención pastoral es oportuna frente
a esta situación, refiriéndose a lo que
enseña la Iglesia: «No existe ningún
fundamento para asimilar o
establecer analogías, ni siquiera
remotas, entre las uniones
homosexuales y el designio de Dios
sobre el matrimonio y la familia». No
obstante, los hombres y mujeres con
tendencias homosexuales deben ser
acogidos con respeto y delicadeza.
«Se evitará, respecto a ellos, todo
signo de discriminación
injusta» (Congregación para la
Doctrina de la Fe, Consideraciones
acerca de los proyectos de
reconocimiento legal de las uniones
entre personas homosexuales, 4).

56. Es del todo inaceptable que los
Pastores de la Iglesia sufran

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20030731_homosexual-unions_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20030731_homosexual-unions_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20030731_homosexual-unions_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20030731_homosexual-unions_sp.html


presiones en esta materia y que los
organismos internacionales
condicionen las ayudas financieras a
los países pobres a la introducción de
leyes que instituyan el "matrimonio"
entre personas del mismo sexo.

La transmisión de la vida y el
desafío de la disminución de la
natalidad

57. No es difícil constatar que se está
difundiendo una mentalidad que
reduce la generación de la vida a una
variable de los proyectos
individuales o de los cónyuges. Los
factores de orden económico ejercen
un peso a veces determinante,
contribuyendo a la fuerte
disminución de la natalidad que
debilita el tejido social, compromete
la relación entre las generaciones y
hace más incierta la mirada sobre el
futuro. La apertura a la vida es
exigencia intrínseca del amor
conyugal. En esta perspectiva, la



Iglesia sostiene a las familias que
acogen, educan y rodean con su
afecto a los hijos diversamente
hábiles.

58. También en este ámbito es
necesario partir de la escucha de las
personas y dar razón de la belleza y
de la verdad de una apertura
incondicional a la vida, necesaria
para que el amor humano sea vivido
en plenitud. Sobre esta base puede
apoyarse una enseñanza adecuada
sobre los métodos naturales para la
procreación responsable. Dicha
enseñanza ayuda a vivir de manera
armoniosa y consciente la comunión
entre los cónyuges, en todas sus
dimensiones, junto a la
responsabilidad generativa. Es
preciso redescubrir el mensaje de la
Encíclica Humanae Vitae de Pablo VI,
que hace hincapié en la necesidad de
respetar la dignidad de la persona en
la valoración moral de los métodos
de regulación de la natalidad. La

https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_25071968_humanae-vitae_sp.html


adopción de niños, huérfanos y
abandonados, acogidos como hijos
propios, es una forma específica de
apostolado familiar (cfr. Apostolicam
Actuositatem, 11), repetidamente
recordada y alentada por el
magisterio (cfr.Familiaris Consortio,
41; Evangelium Vitae, 93). La opción
de la adopción y de la acogida
expresa una fecundidad particular
de la experiencia conyugal, no sólo
cuando se ve marcada por la
esterilidad. Esta opción es signo
elocuente del amor familiar, ocasión
para testimoniar la propia fe y
devolver dignidad filial a quien ha
sido privado de ella.

59. Es necesario ayudar a vivir la
afectividad, también en el vínculo
conyugal, como un camino de
maduración, siempre en la más
profunda acogida del otro y en una
entrega cada vez más plena. En ese
sentido, cabe subrayar la necesidad
de ofrecer itinerarios formativos que

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651118_apostolicam-actuositatem_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651118_apostolicam-actuositatem_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae_sp.html


alimenten la vida conyugal y la
importancia de un laicado que
ofrezca un acompañamiento a partir
de un testimonio vivo. Es de gran
ayuda el ejemplo de un amor fiel y
profundo lleno de ternura y respeto,
capaz de crecer en el tiempo y que en
su apertura concreta a la generación
de la vida haga experiencia de un
misterio que nos trasciende.

El desafío de la educación y el rol
de la familia en la evangelización

60. Uno de los desafíos
fundamentales frente al que se
encuentran las familias de hoy es
seguramente el desafío educativo,
todavía más arduo y complejo a
causa de la realidad cultural actual y
de la gran influencia de los medios
de comunicación. Hay que tener en
debida cuenta las exigencias y
expectativas de familias capaces de
ser en la vida cotidiana, lugares de
crecimiento, de concreta y esencial



transmisión de las virtudes que dan
forma a la existencia. Esto indica que
los padres puedan elegir libremente
el tipo de educación que dar a sus
hijos según sus convicciones.

61. La Iglesia desempeña un rol
precioso de apoyo a las familias,
partiendo de la iniciación cristiana, a
través de comunidades acogedoras.
Se le pide, hoy más que nunca, tanto
en las situaciones complejas como en
las ordinarias, que sostenga a los
padres en su empeño educativo,
acompañando a los niños,
muchachos y jóvenes en su
crecimiento mediante itinerarios
personalizados, que introduzcan al
sentido pleno de la vida y susciten
decisiones y responsabilidad, vividas
a la luz del Evangelio. María, en su
ternura, misericordia, sensibilidad
materna puede alimentar el hambre
de humanidad y vida; por eso la
invocan las familias y el pueblo
cristiano. La pastoral y una devoción



mariana son un punto de partida
oportuno para anunciar el Evangelio
de la familia.

Conclusión

62. Las reflexiones propuestas, fruto
del trabajo sinodal que tuvo lugar en
un clima de gran libertad y en un
estilo de escucha mutua, desean
plantear cuestiones e indicar
perspectivas que deberán ser
maduradas y precisadas por la
reflexión de las Iglesias locales
durante el año que nos separa de la
Asamblea General Ordinaria del
Sínodo de los Obispos prevista para
octubre de 2015, dedicada a la
vocación y misión de la familia en la
Iglesia y en el mundo
contemporáneo. No se trata de
decisiones tomadas ni de
perspectivas fáciles. Sin embargo, el
camino colegial de los Obispos y la
implicación de todo el pueblo de Dios
bajo la acción del Espíritu Santo, con



la mirada puesta en el modelo de la
Santa Familia, podrán guiarnos a
encontrar caminos de verdad y de
misericordia para todos. Es el deseo
que nos expresó el Papa Francisco
desde el inicio de nuestros trabajos,
invitándonos a la valentía de la fe y a
la acogida humilde y honrada de la
verdad en la caridad.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

Enlace al texto en vatican.va

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pr/article/relacion-de-la-
iii-asamblea-general-extraordinaria-del-

sinodo-de-los-obispos/ (29/01/2026)

https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20141018_relatio-synodi-familia_sp.html
https://opusdei.org/es-pr/article/relacion-de-la-iii-asamblea-general-extraordinaria-del-sinodo-de-los-obispos/
https://opusdei.org/es-pr/article/relacion-de-la-iii-asamblea-general-extraordinaria-del-sinodo-de-los-obispos/
https://opusdei.org/es-pr/article/relacion-de-la-iii-asamblea-general-extraordinaria-del-sinodo-de-los-obispos/
https://opusdei.org/es-pr/article/relacion-de-la-iii-asamblea-general-extraordinaria-del-sinodo-de-los-obispos/

	Relación de la III Asamblea General Extraordinaria del Sínodo de los Obispos

