
opusdei.org

Textos del beato
Álvaro sobre la
Cuaresma y la
Semana Santa

Ofrecemos varios textos del
beato Álvaro del Portillo, sobre
los domingos de Cuaresma y
sobre la Semana Santa, en el
aniversario de su nacimiento
(11 de marzo de 1914).

06/03/2025

Índice

► Hacia la Cuaresma



► Domingo I de Cuaresma

► Domingo II de Cuaresma

► Domingo III de Cuaresma

► Domingo IV de Cuaresma

► Domingo V de Cuaresma

► Semana Santa

Hacia la Cuaresma

Poner por obra la recomendación
de la Iglesia de crecer en espíritu
de penitencia y de mortificación.

(Texto del 2 de febrero de 1985
publicado en Caminar con Jesús al
compás del año litúrgico, Madrid:
Ediciones Cristiandad, 2014, pp.
109-112).



Dentro de poco comenzará la
Cuaresma, tiempo que la Iglesia
dedica a la purificación y a la
penitencia, recordando los cuarenta
días de oración y ayuno con que
Jesucristo se preparó para su
ministerio público. Querría que a lo
largo de esas semanas, siguiendo
fielmente el espíritu del Evangelio,
todos nosotros —y las personas que
se acogen al calor de nuestro camino
— nos decidiéramos de verdad a
seguir las recomendaciones del
Señor, que la liturgia recoge en la
Misa del Miércoles de Ceniza[1],
cuando nos invita a incrementar el
ayuno, la oración y las obras de
caridad —las tres prácticas
penitenciales por excelencia— con
rectitud de intención y con alegría,
pidiendo a Dios que, al luchar contra
el espíritu del mal, seamos protegidos
con las armas de la austeridad[2].

La Cuaresma es una llamada
apremiante a vigilar contra las



asechanzas del Maligno, empuñando
las armas de la oración y de la
penitencia. Con palabras de nuestro
Padre, muchas veces os he recordado
que «el demonio no se toma
vacaciones», que no ceja nunca en su
empeño de apartar las almas de Dios.
(...) Hemos de dar —entre nuestros
colegas, amigos y parientes— un
testimonio decidido y generoso de
reciedumbre y de templanza, de
austeridad en el uso de los bienes de
la tierra y de sobriedad en las
comidas y bebidas. Está en juego la
autenticidad de nuestra vocación y la
realidad de nuestro servicio a la
Iglesia, porque una persona, si se
deja prender por los atractivos de las
cosas materiales, pierde la eficacia
apostólica en esta batalla por la
gloria de Dios y la salvación de las
almas, que estamos combatiendo (...).

[Los aniversarios de la historia del
Opus Dei] tienen el denominador
común del espíritu de oración y de



penitencia de nuestro amadísimo
Padre. El Espíritu Santo le empujó —
en los primeros años y siempre— a
prácticas heroicas de penitencia,
porque había de ser el fundamento
de esta divina construcción, que ha
de durar siglos. ¡Cuántas veces, al
hablar de la expansión de la Obra,
afirmaba que se había ido
difundiendo por todas partes al paso
de Dios, con la oración y
mortificación suya y de muchas otras
personas! Comentaba también que,
marcando ese paso de Dios, iba el
son de sus disciplinas..., y —añado yo
— de la heroica sobriedad de nuestro
Fundador, que supo mortificarse lo
indecible en la comida, en la bebida,
en el descanso, siempre con una
sonrisa, para ser el instrumento
idóneo en manos de Dios y hacer así
el Opus Dei en la tierra.

También ahora rige la misma ley,
hijas e hijos míos. También ahora la
mortificación y la penitencia, la



austeridad de vida, son necesarias
para que la Obra se desarrolle al
paso de Dios. Y nos toca a nosotros —
a ti y a mí, a cada una y a cada uno—
seguir los pasos de nuestro Padre, del
modo más adecuado a las
circunstancias personales. (...) Deseo
que consideréis, concretamente,
cómo estáis viviendo las indicaciones
sobre templanza que os vengo dando
desde hace algún tiempo, para
ayudaros a vivir delicadamente esta
virtud. No las consideréis, hijos,
como algo negativo. Por el contrario,
vedlas como disposiciones que —si se
viven con generosidad y alegría—
aligeran de peso nuestra alma y la
hacen más capaz de elevarse 
—«como esas aves de vuelo
majestuoso, que parecen mirar el sol
de hito en hito»— a las alturas de la
vida interior y del apostolado.

Examínate con valor y sinceridad:
¿cultivo la templanza en todos los
momentos de mi vida? ¿Mortifico la



vista con naturalidad, sin rarezas,
pero realmente, cuando voy por las
calles o leo el periódico? ¿Lucho
contra la tendencia a la comodidad?
¿Evito crearme necesidades? ¿Sé
poner «entre los ingredientes de la
comida, "el riquísimo" de la
mortificación»[3], y me mortifico
voluntariamente en la bebida? ¿Me
dejo llevar por la excusa de que esa
conducta llamaría la atención en mi
ambiente, en mi círculo de amigos,
entre mis relaciones sociales? (...)

No perdáis de vista, además, que el
ejemplo de una vida sobria
constituye el bonus odor Christi[4] [el
buen aroma de Cristo] que atrae a
otras almas. Muchas personas,
jóvenes y menos jóvenes, están
hastiadas de llevar una vida fácil,
muelle, sin relieve humano ni
sobrenatural. El testimonio de
nuestra vida entregada, el ambiente
de nuestros Centros, de nuestros
hogares —un ambiente de austeridad



alegre, de exigencia y de
comprensión al mismo tiempo, sin
concesiones a la facilonería—, viene a
ser como un imán que atrae a los
más nobles, a los más sinceros, a los
más deseosos de cosas grandes. Y
éstas son las personas que el Señor
quiere necesitar, para llegar a la
masa de la humanidad —nos
interesan todas las almas— con
nuestra actuación, a modo de
fermento.

[1] Cfr. Misal Romano, Miércoles de
Ceniza (Evangelio: Mt 6, 1-6. 16-18).

[2] Misal Romano, Miércoles de Ceniza
(Oración Colecta).

[3] San Josemaría, Forja, n. 783.

[4] 2 Cor 2, 15.

Domingo I de Cuaresma



Incrementar la lucha ascética
personal y la práctica de las obras
de misericordia, especialmente la
de difundir la buena doctrina.

(Texto del 1 de febrero de 1989
publicado en Caminar con Jesús al
compás del año litúrgico, Madrid:
Ediciones Cristiandad, 2014, pp.
126-130).

«Ahora es el tiempo favorable, ahora
es el día de la salvación»[1], [hemos
leído] (…) en la liturgia de la Misa, al
inicio de la Cuaresma. Aunque no
hay época del año que no sea rica en
dones divinos, este tiempo lo es de
modo particular, por servir de
preparación inmediata a la Pascua, la
solemnidad más grande del año
litúrgico. En los días de Semana
Santa, en efecto, la Iglesia recuerda y
revive la Pasión, Muerte y
Resurrección de Jesucristo, por las
que el demonio ha sido vencido, el



mundo redimido de los pecados y los
hombres hechos hijos de Dios.

«Entramos en la Cuaresma, es decir,
en una época de fidelidad mayor al
servicio del Señor. Viene a ser —
escribe el Papa san León— como si
entrásemos en un combate de
santidad»[2]. ¡Qué familiares suenan
estas palabras, claro reflejo de la
Tradición viva de la Iglesia, en los
oídos de los hijos de Dios en el Opus
Dei! Son exhortaciones a no cejar en
la pelea interior, a no concedernos
tregua en la lucha contra los
enemigos de nuestra santificación.

Esta pelea, lo sabemos bien, es deber
de todos los cristianos. Al recibir las
aguas del Bautismo, prometimos —y
lo hemos ratificado luego en el
Sacramento de la Confirmación—
renunciar a Satanás y a todas sus
obras, para servir solamente a
Jesucristo. Un compromiso que exige
un combate perenne. «Este es



nuestro destino en la tierra: luchar,
por amor, hasta el último instante. 
Deo gratias!»[3], escribió nuestro
Padre el último día de 1971,
sintetizando sus propósitos y sus
anhelos después de muchos años de
pelea personal constante (…).

Siendo la Cuaresma, como antes os
recordaba, una época de más rigor
en la pelea, deseo invitaros a renovar
vuestro combate con la ayuda del
Señor, en estas semanas de
preparación para la Pascua. ¿Cómo
lo haremos? Cada uno de vosotros,
hijas e hijos míos, responsable y
libremente, procurará concretar lo
que os señalo —«hacerse un traje a la
medida», diría nuestro queridísimo
Padre—, de acuerdo con las
necesidades de su alma, a la luz de
los consejos que reciba en la
Confesión sacramental, en la charla
fraterna [dirección espiritual
personal] y en los Círculos.



La ascética cristiana ha reconocido
siempre, como especialmente
propios de este tiempo litúrgico, la
oración, el ayuno y la limosna; es
decir, el amor a Dios —manifestado
en la oración de la mente y en la
oración de los sentidos, que eso es la
mortificación— y el amor a todas las
almas, mediante la práctica generosa
de las obras de misericordia y de
apostolado.

Me gustaría, pues, que todos a una,
latiendo nuestros corazones al
unísono, nos planteásemos
decididamente en esta Cuaresma
vivir con mayor intensidad, cada día,
la oración mental y vocal; ser
generosos en la mortificación de los
sentidos, mirando la Cruz de Cristo; y
practicar con más asiduidad las
obras espirituales y corporales de
misericordia. He escrito con más
asiduidad, porque todos los días, con
distintos matices, se nos presentarán
muchas ocasiones de llevar a Cristo a



otras almas, o de encontrarle y
servirle en las personas que nos
rodean en la convivencia ordinaria.

En estas líneas, hijas e hijos míos,
deseo recordaros una de las
principales manifestaciones de
misericordia con las almas: enseñar
al que no sabe. La necesidad de llevar
a cabo un generoso apostolado de la
doctrina, que se robustece con la
formación que recibimos y es tan
querido y deseado por todos en el
Opus Dei, nos hace presente lo que
tantas veces enseñó nuestro Padre:
que «el mejor servicio que podemos
hacer a la Iglesia y a la humanidad es
dar doctrina. Gran parte de los males
que afligen al mundo se deben a la
falta de doctrina cristiana (...). Toda
nuestra labor tiene, por tanto,
realidad y función de catequesis.
Hemos de dar doctrina en todos los
ambientes»[4].



Para esto se requiere, en primer
lugar, que tengamos doctrina clara,
abundante, segura: ¡cuidadme los
medios de formación que la
Prelatura dispensa a manos llenas!
Acudid a las clases y Círculos, a las
meditaciones y charlas, a los retiros...
con «la ilusión de la primera vez»,
aunque hayan transcurrido muchos
años desde entonces, y con deseos
sinceros de sacarles el provecho que
encierran. Sólo así estaréis en
condiciones de ayudar a tantas
personas que la Divina Providencia
pone diariamente a vuestro lado
para que alumbréis su inteligencia y
su conducta con la luz de la doctrina
católica.

Resulta urgente y necesario realizar
una siembra generosa de doctrina,
en todos los campos de la actividad
humana. Cada cristiano debería
sentirse personalmente responsable
de hacer llegar a su entorno
concreto, a su ambiente, las



enseñanzas que Jesucristo ha
entregado a su Esposa para que las
conserve intactas y las transmita de
generación en generación. Todos, en
efecto, en virtud del Bautismo
recibido, estamos llamados a
colaborar en la misión
evangelizadora de la Iglesia. Piensa
ahora por tu cuenta, hija mía, hijo
mío, cómo estás contribuyendo al
cumplimiento de ese divino encargo: 
id al mundo entero y predicad el
Evangelio a toda criatura...[5], en
todas las circunstancias de tu trabajo
profesional, de tu caminar junto a las
demás personas en esta etapa de la
historia.

[1] Misal Romano, Miércoles de Ceniza
(Segunda lectura: 2 Cor 6, 2).

[2] San León Magno, Homilía 39, 3.

[3] San Josemaría, Nota manuscrita
del 31-XII-1971.



[4] San Josemaría, Carta 9-I-1932, nn.
27-28.

[5] Mc 16, 15.

Domingo II de Cuaresma

Los detalles de caridad fraterna y
de servicio a los demás ayudan a
mejorar el espíritu de penitencia

(Texto del 1 de febrero de 1993,
publicado en “Caminar con Jesús al
compás del año litúrgico", Ed.
Cristiandad, Madrid 2014, pp.
120-121).

El servicio a los demás, concretado
en la preocupación por sus
necesidades espirituales y
materiales, constituye una de las
tradicionales prácticas de la piedad
cristiana que la Iglesia pone en
primer plano especialmente durante



la Cuaresma. De cara a este tiempo
litúrgico, deseo que cuidéis de modo
particular —junto con una mayor
exigencia en la oración y en la
mortificación— los detalles concretos
de caridad fraterna, como nos
enseñó nuestro santo y amadísimo
Fundador, «para que nuestras
conversaciones no giren en torno a
nosotros mismos, para que la sonrisa
reciba siempre los detalles molestos,
para hacer la vida agradable a los
demás»[1].

Más aún, os pido —nos pide a todos
la Trinidad Beatísima— que
busquemos las ocasiones para
mejorar nuestro espíritu de
penitencia precisamente en el
servicio a quienes están a nuestro
alrededor, por el motivo que sea,
aunque sea unos pocos instantes: en
nuestra vida en familia, en el seno de
las familias de mis hijas y de mis
hijos Agregados o Supernumerarios,
en la convivencia diaria con los



colegas y compañeros de trabajo... En
una palabra, poned en práctica el
consejo del Apóstol: llevad los unos
las cargas de los otros, y así
cumpliréis la ley de Cristo[2]. Nuestro
Padre lo comentaba así: «Debéis
tener empeño, un empeño muy
particular en hacer agradable la vida
a los demás, sin mortificaros jamás
unos a otros. Diciendo: me voy a
fastidiar yo un poco, para hacer más
amable el camino divino de los
demás»[3]. Y añadía: «Que os sepáis
fastidiar alegremente y
discretamente para hacer agradable
la vida a los demás, para hacer
amable el camino de Dios en la
tierra. Este modo de proceder es
verdadera caridad de Jesucristo»[4].

Exigíos en este campo, hijas e hijos
míos, atribuyendo mucha
importancia a las pequeñas
mortificaciones que hacen más
alegre y amable el camino de los
demás, viendo siempre en ellos a



Cristo, sin olvidar que «una sonrisa
puede ser, a veces, la mejor muestra
del espíritu de penitencia»[5]. De este
modo, vuestros pequeños sacrificios
subirán al Cielo in odorem
suavitatis[6], como el incienso que se
quema en honor del Señor, y se
reforzará la fuerza de vuestras
oraciones por la Iglesia, por la Obra,
por mis intenciones.

[1] San Josemaría, Notas de una
meditación, 13-IV-1954 (AGP,
biblioteca, P01, IV-1963, p. 10).

[2] Gal 6, 2.

[3] San Josemaría, Notas de una
meditación, 13-IV-1954 (AGP,
biblioteca, P01, IV-1963, p. 12).

[4] Ibid., p. 11.

[5] San Josemaría, Forja, n. 149.

[6] Ef 5, 2.



Domingo III de Cuaresma

La confesión de los pecados en el
sacramento de la Penitencia es
fuente de alegría

(Texto del 16 de enero de 1984,
publicado en “Caminar con Jesús al
compás del año litúrgico", Ed.
Cristiandad, Madrid 2014, pp.
122-124).

Deseo, hijos míos, que vuestra alma
rebose siempre de gozo, y que lo
transmitáis a las personas que tenéis
alrededor. Pero no olvidéis que la
alegría es consecuencia de la paz
interior —y, por tanto, de la lucha de
cada uno contra sí mismo—, y que en
esa pelea personal la verdadera paz
es inseparable de la compunción, del
dolor humilde y sincero por nuestras
faltas y pecados, que Dios perdona en
el Santo Sacramento de la Penitencia,



dándonos además su fuerza para
pelear con más empeño.

Hijas e hijos míos, cuidad con esmero
la Confesión sacramental (…), que es
una de las Normas de nuestro plan
de vida; esforzaos de verdad por
alejar de este Sacramento Santo la
rutina o el acostumbramiento;
exigíos en puntualidad; preparadla
con amor, pidiendo al Espíritu Santo
sus luces para ir a la raíz de vuestras
faltas; fomentad la contrición, sin
darla nunca por supuesta; haced
vuestros propósitos y luchad para
ponerlos en práctica, contando
siempre con la gracia sacramental,
que obrará maravillas en nuestras
almas, si no ponemos obstáculos a su
acción.

Y con esta determinación renovada
para confesaros mejor vosotros
mismos, lanzaos sin tregua al 
apostolado de la Confesión, que tan
urgente es en estos tiempos de la



vida del mundo y de la Iglesia. ¡Con
qué fuerza lo predicaba nuestro
Padre!: «¡El Señor está esperando a
muchos para que se den un buen
baño en el Sacramento de la
Penitencia! Y les tiene preparado
un gran banquete, el de las bodas,
el de la Eucaristía; el anillo de la
alianza y de la fidelidad y de la
amistad para siempre. ¡Que vayan
a confesar! (...). ¡Que sea mucha la
gente que se acerque al perdón de
Dios!»[1].

El retorno a la amistad con Dios, rota
por el pecado, es la raíz de la
verdadera y más profunda alegría,
que tantos hombres y mujeres
buscan afanosamente sin
encontrarla. Recordádselo con santa
audacia, hijas e hijos míos, a vuestros
parientes, a vuestras amistades, a
vuestros colegas de trabajo, a
cuantas personas tengáis ocasión de
tratar, convencidos de que las
abundantes gracias [de estos días]



(…), que estamos celebrando en
unión con la Iglesia universal, son
poderosas para despertar las
conciencias, mover los corazones al
arrepentimiento y la voluntad a los
propósitos de conversión. No cortéis
por falsas prudencias o por respetos
humanos ese carisma de la Confesión
que, en frase del Santo Padre Juan
Pablo II, distingue a los miembros del
Opus Dei. Meditad con frecuencia
que la amistad con Dios —y, por
tanto, la piadosa recepción del
Sacramento de la Penitencia— es el
punto de partida indispensable para
que vuestro apostolado personal
produzca sólidos frutos (…).

A mis hijos sacerdotes, a todos,
quiero insistirles en que dediquen
mucho tiempo —todo el que puedan
— a administrar el perdón de Dios en
este Sacramento de reconciliación y
de alegría. Estad siempre disponibles
para atender a las almas. Buscad con
pasión —la administración del Santo



Sacramento de la Penitencia y la
dirección espiritual son una de
nuestras “pasiones dominantes"— la
oportunidad de aumentar vuestra
labor de confesonario.
Experimentaréis así la alegría del
Buen Pastor, que sale en busca de la
oveja perdida y, cuando la halla, se la
pone sobre los hombros muy
gozoso[2]. Y haced partícipes de esta
alegría a otros muchos hermanos
vuestros en el sacerdocio, para que
sean cada vez más los que
administren la misericordia divina
en este Sacramento del perdón.

[1]San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 6-VII-1974 (AGP,
biblioteca, P04, 1974 vol. II, p. 214).

[2]Lc 15, 5.

Domingo IV de Cuaresma



La fiesta de san José invita a
renovar la entrega a Dios y a
recomenzar la lucha ascética

(Texto del 1 de marzo de 1984,
publicado en "Caminar con Jesús al
compás del año litúrgico", Ed.
Cristiandad, Madrid 2014, pp.
116-120).

Crecer en vida interior es una
exigencia de nuestra vocación
divina. Crecer significa renovarse,
abandonar lo que se ha hecho viejo
—con la vejez del acostumbramiento,
de la rutina, de la tibieza— y
reencontrar la juventud de espíritu,
que únicamente brota de un corazón
enamorado. Así nos lo recalcó
nuestro Fundador, que cada día
sabía hallar en la Santa Misa —ese
«encuentro personalísimo con el
Amor de mi alma»[1], decía— el
impulso para renovar y acrecentar
constantemente su entrega, porque
—añadía— «soy joven, y lo seré



siempre, ya que mi juventud es la de
Dios, que es eterno. Jamás podré con
este amor sentirme viejo»[2].

También nosotros, hijas e hijos míos,
hemos de mantener joven y vibrante
nuestra respuesta a la llamada que
recibimos, nuestra entrega, sin
reservarnos nada: proyectos, afectos,
recuerdos, ilusiones... todo ha de
estar bien abandonado en el Señor —
relictis omnibus![3]—, si de verdad
deseamos ser fieles a esta vocación
divina. Examinaos con valentía, con
sinceridad, con hondura: ¿cómo he
vivido este año las obligaciones —
¡gustosas obligaciones!— de mi 
compromiso de amor? ¿Me he
esmerado con el Señor en
delicadezas de persona enamorada o,
por el contrario, he soslayado alguna
de las consecuencias concretas de la
entrega? ¿He luchado decididamente
contra todo aquello que podía
entibiarla? Fomentad en vuestro
examen el dolor de amor, porque



todos podíamos haber puesto más
cariño y más debida exigencia en
nuestro trato con Dios. Y si descubrís
algo que os ate a cosas que no sean
las suyas (…), reaccionad con
energía, porque hemos sido
escogidos para ser santos de verdad,
para dar la caza al Amor que no
conoce fin: ese Amor que nos
enciende cada día, que nos mantiene
siempre jóvenes —con una juventud
de alma y de espíritu—, aunque
transcurra el tiempo y en el cuerpo
se perciba el desgaste de los años.

Al renovar vuestra entrega el
próximo día 19[4], considerad la
fidelidad de san José a su vocación
específica, teniendo delante de los
ojos el ejemplo heroico de nuestro
Padre. Llevad a vuestra meditación
personal —como ya habréis hecho a
lo largo de estas semanas— la vida
del santo Patriarca, que no regateó
esfuerzos para dar cumplimiento a la
misión que le había sido confiada.



«Mirad, nos enseñaba nuestro
Fundador: ¿qué hace José, con María
y con Jesús, para seguir el mandato
del Padre, la moción del Espíritu
Santo? Entregarle su ser entero,
poner a su servicio su vida de
trabajador. José, que es una criatura,
alimenta al Creador; él, que es un
pobre artesano, santifica su trabajo
profesional (...). Le da su vida, le
entrega el amor de su corazón y la
ternura de sus cuidados, le presta la
fortaleza de sus brazos, le da... todo
lo que es y puede»[5] (…).

Cuando la pelea resulta fácil y
cuando se presente difícil, cuando el
entusiasmo acompaña y cuando falta
la ilusión humana, cuando se
recogen victorias y cuando parece
que sólo cosechamos fracasos...,
mantened vivo el sentido del deber:
¡seamos leales! El Señor no se cansa
nunca de nosotros: nos perdona una
vez y otra, nos llama cada día, con
una sucesión ininterrumpida de



mociones que nos transforman —si
procuramos corresponder a esas
gracias— en instrumentos aptos,
aunque no nos demos cuenta (…).

Os pido también una constancia
diaria en ese apostolado de la
Confesión, que la Iglesia espera de
nosotros y que es el requisito
indispensable para realizar una
honda labor de almas. Derrochad
mucha paciencia con las personas
que tratáis, sin desanimaros cuando
no respondan. Dedicadles tiempo,
queredlas de verdad, y acabarán
rindiéndose al Amor de Dios que
descubrirán en vuestra conducta.

[1]San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 15-III-1969 (AGP,
biblioteca, P01, 1969, p. 403).

[2] Ibid., pp. 405-406.

[3] Lc 5, 11.



[4] N. ed. En la fiesta de san José, los
fieles del Opus Dei renuevan
personalmente, sin ninguna
formalidad,los compromisos que
libremente asumieron al
incorporarse a la Obra. Es buen
momento para que los cristianos
renueven sus compromisos
bautismales.

[5]San Josemaría, Notas de una
meditación, 19-III-1968 (AGP,
biblioteca, P09, p. 99).

Domingo V de Cuaresma

La verdadera felicidad sólo se
encuentra en la Cruz. Darse a los
demás, por amor de Dios, es la
receta para ser dichosos también
en la tierra

(Texto del 1 de abril de 1993,
publicado en “Caminar con Jesús al



compás del año litúrgico", Ed.
Cristiandad, Madrid 2014, pp.
164-168)

Hemos llegado a los umbrales de la
Semana Santa. Dentro de pocos días,
al asistir a las ceremonias litúrgicas
del solemne Triduo Pascual,
participaremos en las últimas horas
de la vida terrena de Nuestro Señor
Jesucristo, cuando se ofreció al
Eterno Padre como Sacerdote y
Víctima de la Nueva Alianza,
sellando con su Sangre la
reconciliación de todos los hombres
con Dios. A pesar de su carga
dramática, a la que no debemos ni
podemos acostumbrarnos —¡el
Inocente cargado con las culpas de
los pecadores, el Justo que muere en
lugar de los injustos!—, la tragedia de
la Semana Santa es fuente de la más
pura alegría para los cristianos. ¡Feliz
la culpa que mereció tal Redentor![1],
canta la Iglesia en el Pregón pascual,
a propósito del pecado de nuestros



primeros padres, y queremos decir
nosotros de nuestros errores
personales diarios, si nos sirven para
rectificar llenos de dolor de amor y
crecer en espíritu de compunción.

Os aconsejo, hijas e hijos míos, que
en estas jornadas santas que se
avecinan procuréis fomentar en
vuestras almas muchos actos de
reparación y de dolor —dolor de
amor—, pidiendo al Señor perdón
por vuestras faltas personales y por
las de la humanidad entera. Poneos
con el pensamiento y el deseo junto a
Cristo, en aquellas pruebas amargas
de la Pasión, y tratad de consolarle
con vuestras palabras llenas de
cariño, con vuestras obras fieles, con
vuestra mortificación y vuestra
penitencia generosas, sobre todo en
el cumplimiento de los deberes de
cada momento. Si lo hacéis así, estad
seguros de que ayudaréis a Jesús a
llevar la Cruz —esa Cruz que pesa y
pesará sobre el Cuerpo místico de



Cristo hasta el final de los siglos—,
siendo con Él corredentores.
Participaréis de la gloria de su
Resurrección, porque habréis
padecido con Él[2], y quedaréis
colmados de alegría, de una alegría
que nada ni nadie os podrá quitar[3].

No olvidemos nunca, hijas e hijos de
mi alma, que el gaudium cum pace, la
alegría y la paz que el Señor nos ha
prometido si somos fieles, no
depende del bienestar material, ni de
que las cosas salgan a la medida de
nuestros deseos. No se funda en
motivos de salud, ni en el éxito
humano. Esa sería, en todo caso, una
felicidad efímera, perecedera,
mientras que nosotros aspiramos a
una bienaventuranza eterna. La
alegría profunda, que llena
completamente al alma, tiene su
origen en la unión con Nuestro
Señor. Recordad aquellas palabras
que nuestro amadísimo Fundador
nos repitió en una de sus últimas



tertulias: «Si quieres ser feliz, sé
santo; si quieres ser más feliz, sé más
santo; si quieres ser muy feliz —¡ya
en la tierra!—, sé muy santo»[4].

Hija mía, hijo mío: la receta viene
muy experimentada, porque nuestro
santo Fundador, que tanto sufrió por
el Señor, fue felicísimo en la tierra.
Mejor dicho: precisamente por
haberse unido íntimamente a
Jesucristo en la Santa Cruz —en esto
consiste la santidad, en
identificarnos con Cristo crucificado
—, recibió el premio de la alegría y
de la paz.

Escuchad lo que nos confiaba en
1960, predicando una meditación el
día de Viernes Santo. Rememoraba
en su oración personal esa forja de
sufrimientos que fue su vida, y nos
animaba a no tener «miedo al dolor,
ni a la deshonra, sin puntos de
soberbia. El Señor, cuando llama a
una criatura para que sea suya, le



hace sentir el peso de la Cruz. Sin
ponerme de ejemplo, os puedo decir
que a lo largo de mi vida yo he
sufrido dolor, amargura. Pero en
medio de todo me he encontrado
siempre feliz, Señor, porque Tú has
sido mi Cirineo.

»¡Rechaza el miedo a la Cruz, hijo
mío! ¿Ves a Cristo clavado en ella y,
sin embargo, buscas sólo lo
placentero? ¡Esto no va! ¿No te
acuerdas de que no es el discípulo
más que su Maestro? (cfr. Mt 10, 24).

»Señor, una vez más renovamos la
aceptación de todo aquello que se
llama en ascética tribulación, aunque
a mí no me gusta esta palabra. Yo no
tenía nada: ni años, ni experiencia, ni
dinero; me encontraba humillado, no
era... ¡nada, nada! Y de ese dolor
llegaban salpicaduras a los que se
hallaban a mi lado. Fueron años
tremendos, en los que sin embargo
jamás me sentí desgraciado. Señor,



que mis hijos aprendan de mi pobre
experiencia. Siendo miserable, no
estuve nunca amargado. ¡He
caminado siempre feliz! Feliz,
llorando; feliz, con penas. ¡Gracias,
Jesús! Y perdona por no haber sabido
aprovechar mejor la lección»[5].

Al meditar estas palabras de nuestro
Padre, la conclusión que hemos de
sacar es clara: no debemos perder
nunca, en ninguna circunstancia, la
alegría sobrenatural que dimana de
nuestra condición de hijos de Dios. Si
alguna vez nos falta, acudiremos
inmediatamente a la oración y a la
dirección espiritual, al examen de
conciencia bien hecho, para
descubrir la causa y poner el
remedio oportuno.

Es cierto que, en ocasiones, esa
ausencia de alegría puede nacer de la
enfermedad o del cansancio; es
entonces obligación grave de los
Directores facilitar a esos hermanos



suyos el descanso y los cuidados
oportunos, vigilando para que nadie
—por un recargo excesivo de trabajo,
por falta de sueño, por agotamiento o
por la razón que sea— llegue a
ponerse en una situación que causa
un daño a su respuesta interior.

En otros momentos, como nos
señalaba nuestro Padre, la pérdida
de la alegría esconde raíces ascéticas.
¿Sabéis cuál es la más frecuente? La
preocupación excesiva por la propia
persona, el dar vueltas y revueltas en
torno a uno mismo. Con lo poquita
cosa que somos cada uno, ¿cómo se
te ocurre a veces, hijo mío, hija mía,
girar alrededor de tu propio yo? «Si
nos amamos a nosotros mismos de
un modo desordenado —escribe
nuestro Padre—, motivo hay para
estar tristes: ¡cuánto fracaso, cuánta
pequeñez! La posesión de esa
miseria nuestra ha de causar tristeza,
desaliento. Pero si amamos a Dios
sobre todas las cosas, y a los demás y



a nosotros mismos en Dios y por
Dios, ¡cuánto motivo de gozo!»[6].

Este ha sido el ejemplo del Maestro,
que entregó su vida por nosotros.
Vamos, pues, a corresponder de
modo igual por Él y por los demás.
Vamos a alejar de nuestro horizonte
cotidiano cualquier preocupación
personal; y si nos asalta alguna, la
abandonaremos con plena confianza
en el Sagrado Corazón de Jesús, en el
Corazón Dulcísimo de María, nuestra
Madre, y nos quedaremos tranquilos.
Nosotros, hijas e hijos míos, hemos
de preocuparnos —mejor dicho,
hemos de ocuparnos— sólo de las
cosas de Dios, que son las cosas de la
Iglesia, de la Obra, de las almas. ¿No
os dais cuenta de que hasta
humanamente salimos ganando? Y,
además, sólo así estaremos siempre
llenos del gaudium cum pace y
atraeremos a muchas otras personas
a nuestro camino.



[1]Misal Romano, Vigilia Pascual
(Pregón pascual).

[2]Cfr. Rm 8, 18.

[3]Cfr. Jn 16, 22.

[4]San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 7-VI-1975 (AGP,
biblioteca, P01, VII-1975, p. 219).

[5] San Josemaría, Notas de una
meditación, 15-IV-1960.

[6]San Josemaría, Carta 24-III-1931, n.
25.

Semana Santa

Acompañar a Cristo en la pasión

(Texto del 1 de abril de 1987,
publicado en “Caminar con Jesús al
compás del año litúrgico", Ed.



Cristiandad, Madrid 2014, pp.
152-157).

Se aproximan los días de la Semana
Santa, en los que la Iglesia celebra de
modo solemne el adorable misterio
de la Pasión, Muerte y Resurrección
de Nuestro Señor Jesucristo; y estas
fechas son especialmente apropiadas
para poner en práctica aquel consejo
de nuestro Padre: «¿Quieres
acompañar de cerca, muy de cerca, a
Jesús?... Abre el Santo Evangelio y lee
la Pasión del Señor. Pero leer sólo,
no: vivir. La diferencia es grande.
Leer es recordar una cosa que pasó;
vivir es hallarse presente en un
acontecimiento que está sucediendo
ahora mismo, ser uno más en
aquellas escenas»[1].

Sí, hijas e hijos míos. Hemos de
procurar ser uno más, viviendo en
intimidad de entrega y de
sentimientos, los diversos pasos del
Maestro durante la Pasión;



acompañar con el corazón y la
cabeza a Nuestro Señor y a la
Santísima Virgen en aquellos
acontecimientos tremendos, de los
que no estuvimos ausentes cuando
sucedieron, porque el Señor ha
sufrido y ha muerto por los pecados
de cada una y de cada uno de
nosotros. Pedid a la Trinidad
Santísima que nos conceda la gracia
de entrar más a fondo en el dolor
que cada uno ha causado a
Jesucristo, para adquirir el hábito de
la contrición, que fue tan profundo
en la vida de nuestro santo
Fundador, y le llevó a heroicos
grados de Amor.

Meditemos a fondo y despacio las
escenas de estos días. Contemplemos
a Jesús en el Huerto de los Olivos,
miremos cómo busca en la oración la
fuerza para enfrentarse a los
terribles padecimientos, que Él sabe
tan próximos. En aquellos
momentos, su Humanidad Santísima



necesitaba la cercanía física y
espiritual de sus amigos; y los
Apóstoles le dejan solo: ¡Simón!,
¿duermes? ¿No has podido velar una
hora?[2]. Nos lo dice también a ti y a
mí, que tantas veces hemos
asegurado, como Pedro, que
estábamos dispuestos a seguirle
hasta la muerte y que, sin embargo, a
menudo le dejamos solo, nos
dormimos. Hemos de dolernos por
estas deserciones personales, y por
las de los otros, y hemos de
considerar que abandonamos al
Señor, quizá a diario, cuando
descuidamos el cumplimiento de
nuestro deber profesional,
apostólico; cuando nuestra piedad es
superficial, ramplona; cuando nos
justificamos porque humanamente
sentimos el peso y la fatiga; cuando
nos falta la divina ilusión para
secundar la Voluntad de Dios,
aunque se resistan el alma y el
cuerpo.



En cambio —empapémonos de esta
realidad, actual entonces como ahora
—, los enemigos de Dios están en
vela: Judas, el traidor, y la chusma no
se han concedido reposo, y llegan en
plena noche para entregar con un
beso al Hijo del hombre. Sigue
golpeando en mi alma la impresión
que me produjo, en México, la
imagen de Cristo crucificado con una
llaga tremenda en la mejilla —el beso
de Judas—, imaginada por la piedad
del pueblo cristiano, para simbolizar
la herida que causó en su Corazón la
defección de uno de los que Él había
elegido personalmente.

Hijos de mi alma: ¡que no nos
separemos nunca del Señor!
Dejadme que insista: vamos a
procurar seguirle muy de cerca, para
que no se repita —en lo que dependa
de nosotros— la indiferencia, el
abandono, los besos traidores... En
estos días, y siempre, «deja que tu
corazón se expansione, que se ponga



junto al Señor. Y cuando notes que se
escapa —que eres cobarde, como los
otros—, pide perdón por tus
cobardías y las mías»[3], agarrado de
la mano de tu Madre santa María,
para que Ella infunda en tu alma un
afán decidido y sincero, ¡operativo!,
de fidelidad a ese Cristo que se
entrega por nosotros.

Después del prendimiento en
Getsemaní, acompañamos a Jesús a
casa de Caifás y presenciamos el
juicio —parodia blasfema— ante el
Sanedrín. Abundan los insultos de
los fariseos y levitas, las calumnias
de los falsos testigos, bofetadas como
aquélla, cobarde, del siervo del
Pontífice, y suenan de forma
sobrecogedora las negaciones de
Pedro: ¡qué dolor el de nuestro Jesús,
y qué lecciones para cada uno
nosotros! Luego, el proceso ante
Pilatos: aquel hombre es cobarde; no
encuentra culpa en Cristo, pero no se
atreve a pechar con las



consecuencias de un
comportamiento honrado. Primero
busca una estratagema: ¿a quién
dejamos libre, a Barrabás o a Jesús?
[4]; y cuando le falla este expediente,
ordena que sus soldados torturen al
Señor, con la flagelación y la
coronación de espinas. Ante el
cuerpo destrozado del Salvador, nos
hará mucho bien seguir aquel
consejo de nuestro Padre: «Míralo,
míralo... despacio»[5]; y
preguntarnos: «Tú y yo, ¿no le
habremos vuelto a coronar de
espinas, y a abofetear, y a
escupir?»[6]. Por último, la
crucifixión. «Una Cruz. Un cuerpo
cosido con clavos al madero. El
costado abierto... Con Jesús quedan
sólo su Madre, unas mujeres y un
adolescente. Los apóstoles, ¿dónde
están? ¿Y los que fueron curados de
sus enfermedades: los cojos, los
ciegos, los leprosos?... ¿Y los que le
aclamaron?... ¡Nadie responde»![7].



Me ha ayudado a hacer la oración la
descripción de los sufrimientos de
Nuestro Señor, que hace santo Tomás
de Aquino[8], con estilo literario
escueto. Explica el Doctor Angélico
que Jesús padeció por parte de todo
tipo de hombres, pues le ultrajaron
gentiles y judíos, varones y mujeres,
sacerdotes y populacho,
desconocidos y amigos, como Judas
que le entregó y Pedro que le negó.
Padeció también en la fama, por las
blasfemias que le dijeron; en la
honra, al ser objeto de ludibrio por
los soldados y con los insultos que le
dirigieron; en las cosas exteriores,
pues fue despojado de sus vestiduras
y azotado y maltratado; y en el alma,
por el miedo y la angustia. Sufrió el
martirio en todos los miembros del
cuerpo: en la cabeza, la corona de
espinas; en las manos y pies, las
heridas de los clavos; en la cara,
bofetadas y salivazos; en el resto del
cuerpo, la flagelación. Y los
sufrimientos se extendieron a todos



los sentidos: en el tacto, las heridas;
en el gusto, la hiel y el vinagre; en el
oído, las blasfemias e insultos; en el
olfato, pues le crucificaron en un
lugar hediondo; en la vista, al ver
llorar a su Madre... y —añado yo—
nuestra poca colaboración, nuestra
indiferencia.

Hijas e hijos míos, al meditar en la
Pasión surge espontáneo en el alma
un afán de reparar, de dar consuelo
al Señor, de aliviarle sus dolores.
Jesús sufre por los pecados de todos
y, en estos tiempos nuestros, los
hombres se empeñan, con una triste
tenacidad, en ofender mucho a su
Creador. ¡Decidámonos a
desagraviar! ¿Verdad que todos
sentís el deseo de ofrecer muchas
alegrías a nuestro Amor? ¿Verdad
que comprendéis que una falta
nuestra —por pequeña que sea—
tiene que suponer un gran dolor para
Jesús? Por eso os insisto en que
valoréis en mucho lo poco, en que



afinéis en los detalles, en que tengáis
auténtico pavor a caer en la rutina:
¡Dios nos ha concedido tanto, y Amor
con amor se paga! Me dirijo a Jesús,
contemplándole en el patíbulo de la
Santa Cruz, y le ruego que nos
alcance el don de que nuestras
confesiones sacramentales sean más
contritas: porque —como nos
enseñaba nuestro Padre— sigue en
ese Madero, desde hace veinte siglos,
y es hora de que ahí nos coloquemos
nosotros. Le suplico también que nos
aumente el imperioso afán de llevar
más almas a la Confesión.

En la Cruz, Jesús exclama: sitio![9];
tengo sed; y nuestro Padre nos
recuerda que «ahora tiene sed... de
amor, de almas»[10]. La redención se
está haciendo, y nosotros hemos
recibido una vocación divina que nos
capacita y nos obliga a participar en
la misión corredentora de la Iglesia,
según el modo específico —querido



por Dios para su Obra— que nos ha
transmitido nuestro Padre.

El Señor y la Iglesia esperan que
seamos leales a esta misión, que nos
gastemos totalmente en nuestro
empeño por ser apóstoles de
Jesucristo. Esperan que carguemos
sobre nuestros hombros, con alegría,
la Cruz de Jesús, y que la abracemos
«con la fuerza del Amor, llevándola
en triunfo por todos los caminos de
la tierra»[11].

Las almas necesitan que realicemos
una labor mucho más extensa e
intensa de apostolado y proselitismo:
¡urge mucho! ¿Y las dificultades del
ambiente? Sabéis que el hecho de
que exista un ambiente más o menos
hostil al sacrificio, a la entrega, no es
motivo para disminuir nuestro afán
apostólico, ¡al contrario!: montes
sicut cera fluxerunt a facie
Domini[12]; los obstáculos se derriten
como cera ante el fuego de la gracia



divina. Nunca olvidéis que la obra de
Cristo no termina en la Cruz y en el
sepulcro, que no son un fracaso; que
culmina en la Resurrección y en la
Ascensión al Cielo, y en el envío del
Paráclito: la Pentecostés ubérrima de
frutos, que también ha de repetirse,
necesariamente, en la vida de los
cristianos, pues si hemos muerto con
Cristo, creemos que también
viviremos con Él [13]; y con Él, y por
Él, y en Él llevaremos a
innumerables hombres y mujeres, en
los más diversos confines del mundo,
el alegre anuncio de la Redención: el
gozo y la paz que el Espíritu Santo
derrama en los corazones fieles.

[1]San Josemaría, Vía Crucis, IX
estación, punto 3.

[2] Mc 14, 37.

[3]San Josemaría, Vía Crucis, IX
estación, punto 3.

[4]Cfr. Mt 17, 17.



[5]San Josemaría, Santo Rosario, II
misterio doloroso.

[6]Ibid., III misterio doloroso.

[7]San Josemaría, Vía Crucis, XII
estación, punto 2.

[8] Cfr. Santo Tomás, S.Th., III, q. 46, a.
5 c.

[9] Jn 19, 28.

[10]San Josemaría, Santo Rosario, V
misterio doloroso.

[11] San Josemaría, Vía Crucis, IV
estación.

[12]Sal 96, 5.

[13] Rm 6, 8.

Artículo publicado
originalmente en 2019



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pr/article/preparar-la-
cuaresma-con-el-beato-alvaro-2/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/es-pr/article/preparar-la-cuaresma-con-el-beato-alvaro-2/
https://opusdei.org/es-pr/article/preparar-la-cuaresma-con-el-beato-alvaro-2/
https://opusdei.org/es-pr/article/preparar-la-cuaresma-con-el-beato-alvaro-2/

	Textos del beato Álvaro sobre la Cuaresma y la Semana Santa

