
opusdei.org

Pasión por la verdad

El mundo necesita “testigos
apasionados y coherentes de la
verdad”. En una época en la
que el relativismo ha
convencido a muchos de que es
imposible conocer la verdad, la
pasión por buscarla y
transmitirla se ha convertido en
una gustosa tarea para los
cristianos.

29/05/2019

«Amó de manera desinteresada la
verdad. La buscó allí donde pudiera
manifestarse, poniendo de relieve al



máximo su universalidad. El
Magisterio de la Iglesia ha visto y
apreciado en él la pasión por la
verdad; su pensamiento, al
mantenerse siempre en el horizonte
de la verdad universal, objetiva y
trascendente, alcanzó cotas que la
inteligencia humana jamás podría
haber pensado» [1].

Estas palabras de Juan Pablo II se
refieren a Santo Tomás de Aquino, y
constituyen un elogio significativo de
un gran santo, a la vez que muestran
cuánto la Iglesia valora el don de la
inteligencia.

Según Juan Pablo II, tomando una
expresión de Pablo VI, «con razón se
puede llamar al Aquinate “el apóstol
de la verdad”. Precisamente porque
la buscaba sin reservas, supo
reconocer en su realismo la
objetividad de la verdad. Su filosofía
es verdaderamente la filosofía del ser
y no del simple parecer» [2].



Alabar la finura filosófica y teológica
de un santo supone también
encomiar una determinada actitud
ante la verdad: el amor, la pasión, su
búsqueda, apertura y
reconocimiento.

Parte de la misión de la Iglesia
consiste en encender y expandir en
el ánimo de los cristianos y de todos
los hombres el impulso y la tensión
hacia la verdad. Ésta ha sido una
mira constante del magisterio de
Juan Pablo II –ejemplos claros son las
encíclicas Fides et ratio o Veritatis
splendor– y es también la actitud de
Benedicto XVI cuando, ya desde los
primeros días de su pontificado,
anima a todos los hombres a que no
se dejen vencer por la mentalidad
relativista, que no es otra cosa que
un modo de renunciar a la
indagación sobre las verdades que
dan sentido a la vida, con la
consiguiente restricción del
horizonte vital.



El relativismo, al que se ha referido
hace algunos años el ahora Papa
Benedicto XVI como «el problema
central de la fe cristiana» [3] es una
postura ante la vida, que fácilmente
toma cuerpo de oficio en la cultura,
impregnando las relaciones sociales
entre los hombres. No es tanto un
sistema filosófico o un organismo
doctrinal, sino un estilo de pensar en
el que se evita hablar en términos de
verdadero o falso, pues no se
reconoce una instancia de validez
objetiva acerca de juicios que se
refieran a realidades que trasciendan
lo que cada uno puede ver y tocar:
Dios, el alma, incluso la más íntima
meta del amor.

Esta actitud, además, comporta un
modo de hacer que manifiesta una
perplejidad de fondo ante la
realidad: como no puedo conocer
nada de forma definitiva, tampoco
puedo tomar decisiones que
entrañen una entrega indiscutible y



para siempre. Todo puede cambiar,
todo es provisional.

En el fondo, según esta postura, es
tan imperfecto y tan relativo lo que
podemos conocer y afirmar sobre las
realidades divinas y las que se
refieren al sentido de la vida y del
mundo, que nuestras palabras no
tienen ningún contenido de verdad.

En esta perspectiva, cualquier
intento de escapar al método de
cálculo y control de las ciencias
experimentales, única fuente
autorizada de saber, resulta ilusorio,
o es simplemente declarado como
una vuelta al conocimiento
precientífico, o una reinstauración
de antiguas mitologías.

Verdad y libertad

El relativismo trata, pues, de
imponer una postura existencial: si
no puedo llegar a ninguna
conclusión cierta, al menos tratemos



de establecer un camino –un método–
que me permita alcanzar la mayor 
cantidad de felicidad posible en este 
pobre mundo nuestro; una felicidad
que, por la misma dinámica de los
hechos –contingentes y finitos–, será
fragmentaria y limitada.

Lógicamente, en este contexto, lo
más importante es evadir el
problema de la verdad: cualquier
opinión tiene carta de ciudadanía en
nuestra cultura con tal de que no se
presente con pretensiones de
universalidad, como una explicación
–tendencialmente– completa sobre
Dios y el mundo.

Así, las verdades religiosas quedan a
merced de la preferencia del
momento o del gusto, reducidas a
cuestiones opinables –para algunos
quizá privilegiadas, dentro del
supermercado de creencias y
presunciones que se cocinan y
despachan en el piélago de lo 



sobrenatural– y carentes de
racionalidad, precisamente porque
no se pueden validar según los
criterios de la ciencia experimental.

De este modo, el relativismo se
convierte en la justificación vital, no
teórica, para conducir una existencia
vivible en un mundo privado de
espesor. ¿Qué mejor garantía para
que todos los hombres puedan
mantener una convivencia pacífica,
que un mundo sin verdad?

En muchas de nuestras sociedades,
una idea débil de razón se ha alzado
como presupuesto necesario de la
democracia y de la cohabitación: en
una sociedad multicultural,
multiétnica y multireligiosa defender
la existencia de verdades conduce al
conflicto y a la violencia, pues
quienes estén convencidos de tales
verdades son sospechosos de querer
imponer –de modo fundamentalista,



dicen– algo que no pasa de mera
opinión.

Pero, curiosamente, sucede al
contrario. La falta de sensibilidad
hacia la verdad, hacia la búsqueda de
respuestas sobre la realidad de las
cosas y el sentido de la propia vida,
lleva consigo la deformación, cuando
no la corrupción, de la idea y de la
experiencia de la libertad.

No puede extrañar que la
consolidación social y legal de los
modos de vida congruentes con el
relativismo se fundamente siempre
en un presunto “derecho de
conquista” por parte de la libertad.

Ciertamente, la libertad política ha
sido una de las grandes conquistas de
la edad moderna. Y, sin embargo, la
libertad en el hombre no es un
absoluto; todo lo contrario: se halla
ligada, en primer lugar, a la
naturaleza humana.



Si se la desconecta de la razón y de la
totalidad del hombre, de modo que
sea concebida como un “poder
desear todo” y “poder poner en
práctica todo lo que se desea”, al
final resulta que «el propio deseo es
la única norma de nuestras
acciones» [4].

Todos percibimos que no nos
movemos simplemente por las
ganas. La misma realidad ya es
orientadora y nos sugiere motivos de
actuación. Nadie compra un bote de
mermelada sólo por el diseño del
tarro; una buena ama de casa antes
pregunta, se informa, lee las
características que anuncia... y
después elige. Y en esa elección –el
ejemplo es banal, pero indicativo– se
dan razones: el porcentaje de fruta,
su calidad, la procedencia, si se trata
de agricultura “biológica”, si se
añade azúcar o no, etc. La libertad no
es una potencia irrestricta, tiene sus



límites: está ligada al bien integral
del hombre, es decir, a su verdad.

Parece más bien que, debajo de la
acusación de fundamentalismo que
se hace a muchos cristianos que
quieren ser coherentes con su fe, se
disimula el auténtico
fundamentalismo: el de la debilidad
de las convicciones; mucho más
peligroso por ocultarse bajo la
máscara de la tolerancia.

En todo caso, argumentando en
positivo, habría que aclarar que esa
acusación mezcla dos planos: el de
las convicciones personales acerca
de la verdad, y el de su realización en
el campo político.

Estar persuadido de la verdad no
implica necesariamente tratar de
imponerla a los demás. Por tanto,
ante la inculpación de despotismo –
más o menos implícita– dirigida a
todo el que defiende el valor de la
verdad como un bien al que la



persona no puede renunciar, hay que
decir que éste no es producido por el
reconocimiento de verdades
universales y absolutas, sino por la
falta de respeto a la libertad.

La estima de las ideas contrarias, y
sobre todo de las personas que las
pronuncian, no nace de la debilidad
de las propias creencias, ni de estar
dispuesto a poner en duda cualquier
convicción; ocurre más bien lo
contrario: para que exista una
auténtica actitud de respeto hacia
todos, son necesarias algunas
verdades universalmente aceptadas,
“no negociables”, empezando por el
reconocimiento de la dignidad de
cada ser humano, presupuesto para
respetar su libertad.

Cuanto más fuertemente
convencidos estamos de esa verdad –
que a los cristianos nos parece tan
obvia, al comprender que todos los
hombres son hijos del mismo Padre–,



más posible será que se garantice el
respeto a todos, incluidos quienes no
comparten ese principio.

De hecho, si no se admite la
universalidad de los derechos
humanos ni la validez objetiva que
los sustenta –la dignidad de cada
persona–, tampoco serán exigibles
para todos los ciudadanos, ni se
podrá limitar por tanto la
arbitrariedad en el ejercicio del
poder, con lo que la propia
democracia quedará indefensa ante
sus propios abusos.

El problema del relativismo se
encuentra en la entraña del mismo
hombre, que, por más que aspire
gozar de una autonomía sin vínculos
ni límites, deseará siempre conocer
el sentido de su vida, anhelo que se
da en estrecha correspondencia con
la pregunta sobre Dios y la salvación.

El Señor proclamó que no sólo de
pan vive el hombre, sino de toda



palabra que procede de la boca de
Dios [5]; el deseo natural de saber y
el hambre de la palabra divina son
inextinguibles, y nadie podrá
hacerlos desaparecer de la vida
humana: así será la palabra que
sale de mi boca: no volverá a mí de
vacío, sino que hará lo que Yo
quiero y realizará la misión que le
haya confiado [6].

Hacer amable la verdad

La verdad es amable de por sí y, sin
embargo, a veces la podemos
defender de manera un tanto
antipática. Es cierto que algunas
verdades incomodan a quienes las
escuchan, y que una vida coherente
no es un camino fácil para nadie;
pero esto no quita que la verdad
tenga de por sí una fuerza de
atracción que hemos de procurar no
esconder.

Para mostrar el esplendor de la
verdad conviene, en primer lugar,



hacer el esfuerzo de buscarla,
conocerla y contemplarla, también
con el estudio y con la formación. Si
se ama realmente la verdad es más
fácil expresarla con don de lenguas, y
hacerla visible con la vida.

Parte del servicio a la verdad
consiste en hacerse cargo de las
distintas situaciones, con el fin de
encontrar los cauces apropiados para
transmitir su atractivo e invitar a los
demás a buscarla.

Es más fácil, a veces, emplear un
tono negativo que tratar de conocer a
los interlocutores para buscar el
mejor modo de explicar las cosas;
pero, ciertamente, es mucho menos
eficaz.

Mostrar la amabilidad de la verdad
es una tarea muy apropiada para los
cristianos, porque sabemos que amor
y verdad se identifican. La encíclica
del Santo Padre es ya una respuesta
al reto que él mismo planteó en los



días previos a su elección, y en otros
escritos anteriores, en los que –como
dijimos– ha caracterizado el
relativismo como “el problema
central para la fe”.

Si el relativismo es una actitud que
rehúye el encuentro con la verdad
por miedo a perder la libertad y la
felicidad, ¿no será la caridad la que
pueda reconciliar verdad, libertad y
felicidad? «La verdad y el amor son
idénticos. Esta proposición –
comprendida en toda su
profundidad– es la suprema garantía
de la tolerancia; de una relación con
la verdad cuya única arma es ella
misma y que, por serlo, es el
amor» [7].

El Santo Padre, en los puntos
iniciales de su primera encíclica,
plantea un interrogante que describe
la actitud un tanto defensiva de
muchas personas ante la verdad, en
este caso ante algunas verdades



morales afirmadas por la Iglesia: «la
Iglesia –se preguntan–, con sus
preceptos y prohibiciones, ¿no
convierte acaso en amargo lo más
hermoso de la vida? ¿No pone quizás
carteles de prohibición precisamente
allí donde la alegría, predispuesta en
nosotros por el Creador, nos ofrece
una felicidad que nos hace pregustar
algo de lo divino?» [8].

Hacer amable la verdad consiste
precisamente en mostrar que se
encuentra mayor felicidad viviendo
en la verdad que tratando de
esquivarla. Cuando te lances al
apostolado, convéncete de que se trata
siempre de hacer feliz, muy feliz, a la
gente: la Verdad es inseparable de la
auténtica alegría [9].

Hacer amable la verdad es una
buena definición del apostolado, en
el que se unen amor y verdad. Una
verdad cruda y sin caridad se hará
antipática e incluso inalcanzable,



porque las verdades decisivas para la
existencia «no se logran sólo por vía
racional, sino también mediante el
abandono confiado en otras
personas, que pueden garantizar la
certeza y la autenticidad de la verdad
misma» [10].

Los cristianos servimos a la verdad
sobre todo cuando la acompañamos
y la envolvemos con la caridad de
Cristo, con la santidad de vida, que
supone, entre otras cosas, saber
acoger a todos.

San Josemaría amaba la verdad y la
libertad; por eso enseñaba que la
verdad no se impone, sino que se
ofrece: ¿Te sientes depositario del
bien y de la verdad absoluta y, por
tanto, investido de un título personal
o de un derecho a desarraigar el mal a
toda costa? –Por ese camino no
arreglarás nada: ¡sólo por Amor y con
amor!, recordando que el Amor te ha
perdonado y te perdona tanto [11].



El ambiente en el que se aprende a
amar la verdad no es un ambiente de
enfrentamiento; de vencedores y
vencidos. La amistad, la alegría, el
cariño y la actitud de servicio
convencen, mueven, iluminan,
preparan el espíritu para romper los
muros del relativismo que cierran la
inteligencia a la consideración de la
verdad. «La mejor defensa de Dios y
del hombre consiste precisamente en
el amor» [12]. El ambiente que
devuelve la confianza en encontrar
la verdad, y que prepara para
recibirla y amarla, es el de la
coherencia de vida.

También entre personas que no han
conocido a Cristo, no han faltado
testigos apasionados y coherentes de
la verdad. Pensemos en los
testimonios que han llegado de
Sócrates, uno de los grandes
buscadores de la verdad, que Juan
Pablo II cita en la encíclica Fides et
ratio: sus palabras, pero sobre todo



su actitud de coherencia hasta la
muerte, han marcado el pensamiento
filosófico desde hace más de dos mil
años [13].

Con mucha más razón pueden los
cristianos testimoniar la Verdad no
sólo con la inteligencia, cultivada con
la lectura, el estudio y la reflexión;
sino también a través de las virtudes
que reflejan a Cristo, verdad hecha
vida.

El ambiente de la sociedad (...)
necesita una nueva forma de vivir y de
propagar la verdad eterna del
Evangelio: en la misma entraña de la
sociedad, del mundo, los hijos de Dios
han de brillar por sus virtudes como
linternas en la oscuridad –«quasi
lucernæ lucentes in caliginoso loco»
[14].

Cristo nos ha enseñado la Verdad
sobre Dios muriendo en la Cruz. Los
santos han hecho creíble que Dios es
amor, entregando la vida por amor a



Dios y a los demás. La Iglesia no cesa
de empeñarse en esta tarea de
iluminar al mundo y sacarlo de las
tinieblas de una vida sin verdad y sin
sentido.

Artículo publicado en 2007

[1] Juan Pablo II, Litt. enc. Fides et
ratio, n. 44.

[2] Ibid. Cfr. Pablo VI, Litt. apost.
Lumen Ecclesiae, 20-XI-1974, 8.

[3] J. Ratzinger, Fe, verdad y
tolerancia, 2ª edición en castellano, p.
105.

[4] Ibid., p. 201.

[5] Mt 4, 4.

[6] Is 55, 11.



[7] J. Ratzinger, Fe, verdad y
tolerancia, p. 199.

[8] Benedicto XVI, Litt. enc. Deus
caritas est, n. 3.

[9] Surco, n. 185.

[10] Juan Pablo II, Litt. enc. Fides et
ratio, n. 33.

[11] Surco, n. 824.

[12] Benedicto XVI, Litt. enc. Deus
caritas est, n. 31.

[13] Cfr. Juan Pablo II, Litt. enc. Fides
et ratio, n. 26.

[14] Surco, n. 318.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pr/article/pasion-por-la-
verdad/ (06/02/2026)

https://opusdei.org/es-pr/article/pasion-por-la-verdad/
https://opusdei.org/es-pr/article/pasion-por-la-verdad/
https://opusdei.org/es-pr/article/pasion-por-la-verdad/

	Pasión por la verdad

