
opusdei.org

El Papa Francisco en
Lituania, Letonia y
Estonia

Intervenciones del Santo Padre
durante su viaje apostólico a los
Países Bálticos (22-25 de
septiembre de 2018).

26/09/2018

Programa

Sábado 22. Roma-Vilna

Llegada al aeropuerto internacional
de Vilna. Ceremonia de bienvenida y



visita de cortesía al Presidente en el
Palacio Presidencial

Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo
Diplomático en la plaza del Palacio
Presidencial

Visita al Santuario Mater
Misericordiae

Encuentro con los jóvenes en la plaza
de la Catedral. Visita a la Catedral

Domingo 23. Vilna-Kaunas-Vilna

Santa Misa en el Parque Santakos de
Kaunas

Ángelus en el Parque Santakos de
Kaunas.

Almuerzo con los obispos en el
Palacio de la Curia

Encuentro con sacerdotes, religiosos/
as, consagrados/as y seminaristas en
la Catedral de Kaunas



Traslado al Museo de la Ocupación y
de la Lucha por la Libertad, con una
breve parada de oración ante el
Monumento a las víctimas del gueto
(Plaza Rūdnikų)

Visita y oración en el Museo de la
Ocupación y de la Lucha por la
Libertad

Palabras desde la ventana de la
Nunciatura de Vilna

Lunes 24. Vilna-Riga-Vilna

Llegada al aeropuerto internacional
de Riga. Recibimiento oficial

Ceremonia de bienvenida en el patio
del Palacio Presidencial. Visita de
cortesía al presidente en el Palacio
Presidencial

Encuentro con las autoridades
civiles, la sociedad civil y el Cuerpo
Diplomático en el Salón de



recibimientos del Palacio
Presidencial

Ofrenda floral y ceremonia en el
Monumento a la Libertad

Encuentro ecuménico en la Catedral
evangélica luterana de Riga

Encuentro con los asistidos por las
obras de caridad de la Iglesia

Visita a la Catedral católica de
Santiago

Almuerzo con los obispos en la Casa
Archidiocesana de la Sagrada Familia

Santa Misa en el Santuario de la
Madre de Dios de Aglona

Ceremonia de despedida en el
helipuerto de Aglona

Martes 25. Vilna-Tallin-Roma

Llegada al aeropuerto internacional
de Tallin. Recibimiento oficial.



Ceremonia de bienvenida en la plaza
de Palacio Presidencial.Visita de
cortesía al presidente en el Palacio
Presidencial

Encuentro con las autoridades
civiles, la sociedad civil y el Cuerpo
Diplomático en el Jardín de las Rosas
del Palacio Presidencial

Encuentro ecuménico con los jóvenes
en la "Kaarli Lutheran Church"

Almuerzo con el séquito papal en el
Convento de Santa Brígida, Pirita

Encuentro con los asistidos por las
obras de caridad de la Iglesia en la
Catedral de San Pedro y San Pablo

Santa Misa en la Plaza de la Libertad

Ceremonia de despedida en el
aeropuerto internacional de Tallin



Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo
Diplomático en la plaza del Palacio
Presidencial

Señora Presidenta,

Miembros del Gobierno y del Cuerpo
Diplomático,

Representantes de la sociedad civil,

Distinguidas autoridades,

Señoras y señores:

Es motivo de alegría y esperanza
comenzar esta peregrinación por los
Países Bálticos en tierra lituana que,
como le gustaba llamar a san Juan
Pablo II, es «testimonio silencioso de
un amor apasionado por la libertad
religiosa» (Discurso en la ceremonia
de bienvenida, Vilna, 4 septiembre
1993).

Le agradezco, señora Presidenta, las
cordiales palabras de bienvenida que

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es.html


me ha dirigido en nombre propio y
de su pueblo. En usted quiero
saludar en primer lugar a todo el
pueblo lituano que hoy me abre las
puertas de su hogar y de su patria. A
todos vosotros mi afecto y sincero
agradecimiento.

Esta visita se desarrolla en un
momento particularmente
importante de vuestra vida como
nación al celebrarse los 100 años de
la declaración de independencia.

Un siglo marcado por múltiples
pruebas y sufrimientos que han
tenido que sobrellevar (detenciones,
deportaciones, incluso el martirio).
Celebrar los cien años de
independencia significa detenerse un
poco en el tiempo, recuperar la
memoria de lo vivido para tomar
contacto con todo aquello que los ha
forjado como nación y encontrar allí
las claves que les permitan mirar los
desafíos presentes, y proyectarse



hacia el futuro, en un clima de
diálogo y de unidad con todos sus
habitantes, de manera que nadie
quede excluido. Cada generación está
llamada a hacer suyas las luchas y
los logros pasados y honrar en su
presente la memoria de sus mayores.
No sabemos cómo será el mañana; lo
que sí sabemos es que a cada época
le corresponde conservar el “alma”
que la construyó y ayudó a
transformar toda situación de dolor e
injusticia en oportunidad, además de
conservar viva y eficaz la raíz que
dio los frutos de hoy. Este pueblo
tiene un “alma” fuerte que le
permitió resistir y construir. Y así
dice vuestro himno nacional: «Que
tus hijos desde el pasado extraigan
fortaleza» para mirar el presente con
valentía.

«Que tus hijos extraigan fortaleza
del pasado»



Durante su historia, Lituania supo
hospedar, acoger y recibir pueblos de
diversas etnias y religiones. Todos
han encontrado en estas tierras un
lugar para vivir: lituanos, tártaros,
polacos, rusos, bielorrusos,
ucranianos, armenios, alemanes…;
católicos, ortodoxos, protestantes,
viejos católicos, musulmanes,
judíos…; han vivido juntos y en paz
hasta que llegaron las ideologías
totalitarias que quebraron la
capacidad de albergar y armonizar
las diferencias sembrando violencia
y desconfianza. Extraer fuerzas del
pasado es recuperar la raíz y
mantener siempre vivo lo más
auténtico y original que vive en
vosotros y que os ha permitido
crecer y no sucumbir como nación:
la tolerancia, la hospitalidad, el
respeto y la solidaridad.

Mirando el escenario mundial que
nos toca vivir, en el que crecen las
voces que siembran división y



enfrentamiento —
instrumentalizando muchas veces la
inseguridad o los conflictos— o que
pregonan que la única manera
posible de garantizar la seguridad y
la subsistencia de una cultura nace
buscando eliminar, cancelar o
expulsar a las otras, vosotros lituanos
tenéis una palabra autóctona que
aportar: “albergar las diferencias”.
Por medio del diálogo, de la apertura
y la comprensión estas pueden
convertirse en puente de unión entre
el oriente y el occidente europeo.
Este puede ser el fruto de una
historia madura, que como pueblo
ofrecéis a la comunidad
internacional y en particular a la
Unión Europea. Vosotros habéis
sufrido en “carne propia” los intentos
de imponer un modelo único, que
anulase lo diverso con la pretensión
de creer que los privilegios de
algunos pocos estén por encima de la
dignidad de los otros o del bien
común. Bien lo señaló Benedicto XVI:

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es.html


«Desear el bien común y esforzarse
por él es exigencia de justicia y
caridad. […] Se ama al prójimo tanto
más eficazmente, cuanto más se
trabaja por un bien común que
responda también a sus necesidades
reales» (Carta enc. Caritas in veritate,
7). Todos los conflictos que se
presentan tienen soluciones
duraderas siempre y cuando se
sustenten en el reconocimiento
concreto de las personas,
especialmente de las más débiles y
en el sentirse desafiados a «ampliar
la mirada para reconocer un bien
mayor que los beneficiará a todos»
(Exhort. ap. Evangelii gaudium, 235).

En este sentido, extraer fortaleza del
pasado es prestar atención a los más
jóvenes, que no solo son el futuro,
sino el presente de esta nación,
siempre y cuando permanezcan
unidos a las raíces del pueblo. Un
pueblo donde los jóvenes encuentran
espacios para desarrollarse y

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_todo_es_superior_a_la_parte


trabajar, les ayudará sentirse
protagonistas de la construcción del
entramado social y comunitario. Eso
posibilitará a todos alzar la mirada
con ilusión hacia el mañana. La
Lituania que soñáis se juega en la
búsqueda incansable por promover
todo tipo de políticas que incentiven
la participación activa de los más
jóvenes en la sociedad. Sin duda, eso
será semilla de esperanza, puesto
que portará a un dinamismo en el
que el “alma” de este pueblo seguirá
gestando hospitalidad: hospitalidad
hacia el extranjero, hospitalidad
hacia los jóvenes, hacia los ancianos,
que son memoria viva, hacia el
pobre, en definitiva, hospitalidad al
porvenir.

Le aseguro señora Presidenta que
pueden contar —como hasta ahora—
con el esfuerzo y el trabajo
mancomunado de la Iglesia católica,
para que esta tierra pueda cumplir



su vocación de ser tierra puente de
comunión y esperanza.

Visita al Santuario Mater
Misericordiae

Queridos hermanos y hermanas:

Estamos frente a la “Puerta de la
Aurora”, lo que queda del muro
protector de esta ciudad que servía
para defenderse de cualquier peligro
y provocación, y que en 1799 el
ejército invasor destruyó en su
totalidad, dejando solo esta puerta:
ya entonces estaba allí la imagen de
la “Virgen de la Misericordia”, la
Santa Madre de Dios que siempre
está dispuesta a socorrernos, a salir
en nuestro auxilio.

Ya desde esos días, ella nos quería
enseñar que se puede proteger sin
atacar, que es posible cuidar sin la



necesidad enfermiza de desconfiar
de todos. Esta Madre, sin Niño, toda
dorada, es la Madre de todos; ella ve
en cada uno de los que vienen hasta
aquí lo que tantas veces ni nosotros
mismos alcanzamos a percibir: el
rostro de su Hijo Jesús grabado en
nuestro corazón.

Y porque la imagen de Jesucristo está
puesta como un sello en todo corazón
humano, todo hombre y toda mujer
nos dan la posibilidad de
encontrarnos con Dios. Cuando nos
encerramos dentro de nosotros
mismos por miedo a los demás,
cuando construimos muros y
barricadas, terminamos privándonos
de la Buena Noticia de Jesús que
conlleva la historia y la vida de los
demás. Hemos construido
demasiadas fortalezas en nuestro
pasado, pero hoy sentimos la
necesidad de mirarnos a la cara y
reconocernos como hermanos, de
caminar juntos descubriendo y



experimentando con alegría y paz el
valor de la fraternidad (cf. Exhort.
ap.Evangelii gaudium, 87). Cada día
visitan a la Madre de la Misericordia
en este lugar multitud de personas
venidas de muchos países: lituanos,
polacos, bielorrusos y rusos; católicos
y ortodoxos. Hoy lo permite la
fluidez de las comunicaciones, la
libertad de circulación entre
nuestros países. Qué bueno sería que
a esta facilidad para movernos de un
lugar a otro se le sumara también la
facilidad para establecer puntos de
encuentro y solidaridad entre todos,
para hacer circular los dones que
gratuitamente hemos recibido, para
salir de nosotros mismos y darnos a
los demás, acogiendo a su vez la
presencia y la diversidad de los otros
como un regalo y una riqueza en
nuestras vidas.

A veces pareciera que abrirnos al
mundo nos lanza a espacios de
competencia, donde “el hombre es

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#S%C3%AD_a_las_relaciones_nuevas_que_genera_Jesucristo


lobo para el hombre” y solo hay
lugar para el conflicto que nos
divide, las tensiones que nos agotan,
el odio y la enemistad que no nos
llevan a ninguna parte(cf. Exhort. ap.
Gaudete et exsultate, 71-72).

La Madre de la Misericordia, como
toda buena madre, busca reunir a la
familia y nos dice al oído: “Busca a tu
hermano”. Así nos abre la puerta a
un nuevo amanecer, a una nueva
aurora. Nos lleva hasta el umbral,
como en la puerta del rico Epulón del
Evangelio (cf. Lc 16,19-31). Hoy nos
han esperado niños y familias con las
llagas sangrando; no son las de
Lázaro en la parábola, son las de
Jesús; son reales, concretas y, desde
su dolor y oscuridad, claman para
que nosotros les acerquemos la
sanadora luz de la caridad. Porque es
la caridad la llave que nos abre la
puerta del cielo.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#%C2%ABFelices_los_mansos,_porque_heredar%C3%A1n_la_tierra%C2%BB


Queridos hermanos: Que al cruzar
este umbral experimentemos la
fuerza que purifica nuestro modo de
abordar a los demás, y la Madre nos
permita mirar sus limitaciones y
defectos con misericordia y
humildad, sin creernos superiores a
nadie (cf. Flp 2,3). Que al contemplar
los misterios del rosario le pidamos
ser una comunidad que sabe
anunciar a Cristo Jesús, nuestra
esperanza, a fin de construir una
patria que sabe acoger a todos, que
recibe de la Virgen Madre los dones
del diálogo y la paciencia, de la
cercanía y la acogida que ama,
perdona y no condena (cf. Exhort.
ap. Evangelii gaudium, 165); una
patria que elige construir puentes y
no muros, que prefiere la
misericordia y no el juicio. Que
María sea siempre la Puerta de la
Aurora para toda esta bendita tierra.

Dejándonos guiar por ella, recemos
ahora una decena del Rosario,

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Una_catequesis_kerygm%C3%A1tica_y_mistag%C3%B3gica


contemplando el tercer misterio
gozoso.

Encuentro con los jóvenes en la
plaza de la Catedral

Buenas tardes a todos.

Muchas gracias Mónica y Jonás por
vuestro testimonio. Lo he recibido
como un amigo, como si hubiéramos
estado sentados juntos, en algún bar,
contándonos cosas de la vida,
mientras tomamos una cerveza o un
“gira” después de haber ido al
“Jaunimo teatras”.

Pero vuestras vidas no son una obra
de teatro, son reales, concretas, como
las de cada uno de los que estamos
acá, en esta hermosa plaza situada
entre estos dos ríos. Y quizá todo esto
nos sirva para releer vuestras
historias y descubrir en ellas el paso



de Dios... porque Dios pasa siempre
por nuestras vidas. Pasa siempre. Un
filósofo importante decía: «Tengo
miedo de que el Señor pase y yo no lo
reconozca».

Como esta iglesia catedral, vosotros
habéis experimentado situaciones
que os derrumbaban, incendios de
los que parecía que no hubierais
podido reponeros. Tantas veces este
templo fue devorado por las llamas,
se derrumbó y, sin embargo, siempre
hubo quienes decidieron volver a
levantarlo, no se dejaron vencer por
las dificultades, no bajaron los
brazos. Hay un canto alpino que dice
así: “En el arte de subir, lo que
importa no es no caer, sino no
quedarse caído”. Comenzar de nuevo
siempre, y así subir. Como esta
catedral. También la libertad de
vuestra patria está construida sobre
aquellos que no se dejaron intimidar
por el terror y la desventura. La vida,
el modo de ser y la muerte de tu



papá, Mónica; tu enfermedad, Jonás,
os podría haber devastado... Y, sin
embargo, estáis aquí, compartiendo
vuestra experiencia con una mirada
de fe, haciéndonos descubrir que
Dios os dio la gracia para aguantar,
para levantaros, para seguir
caminando en la vida.

Y yo me pregunto: ¿Cómo se derramó
en vosotros esta gracia de Dios? No
por el aire, no por arte de magia, no
hay una varita mágica para la vida.
Esto ha sucedido a través de
personas que se cruzaron en
vuestras vidas, gente buena que os
nutrió de su experiencia de fe.
Siempre hay gente en la vida que nos
da una mano para ayudarnos a
levantarnos. Mónica: tu abuela y tu
mamá, la parroquia franciscana,
fueron para ti como la confluencia de
estos dos ríos: así como el Vilna se
une al Neris, tú te sumaste, te dejaste
llevar por esa corriente de gracia.
Porque el Señor nos salva



haciéndonos parte de un pueblo. El
Señor nos salva haciéndonos parte
de un pueblo. Nos introduce en un
pueblo, y nuestra identidad, en
última instancia, está en pertenecer a
un pueblo. Nadie puede decir “yo me
salvo solo”, estamos todos
interconectados, estamos todos “en
red”. Dios quiso entrar en esta
dinámica de relaciones y nos atrae
hacia sí en comunidad, dando pleno
sentido de identidad y pertenencia a
nuestra vida (cf. Exhort. ap. Gaudete
et exsultate, 6). También tú, Jonás,
encontraste en otros ―en tu esposa y
en la promesa hecha el día del
matrimonio― la razón para seguir,
para luchar, para vivir. No permitáis
que el mundo os haga creer que es
mejor caminar solos. Solos no se
llega a ninguna parte. Sí, podrás
tener éxito en la vida, pero sin amor,
sin amigos, sin pertenecer a un
pueblo, sin una experiencia tan
hermosa que es arriesgar junto con
otros. No se puede caminar solos. No

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Los_santos_de_la_puerta_de_al_lado
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Los_santos_de_la_puerta_de_al_lado


cedáis a la tentación de
ensimismaros, mirándoos el ombligo,
a la tentación de volveros egoístas o
superficiales ante el dolor, la
dificultad o el éxito pasajero.
Volvamos a afirmar que “lo que le
pasa al otro, me pasa a mí”, vayamos
contra la corriente de ese
individualismo que aísla, que nos
vuelve egocéntricos, que nos hacer
ser vanidosos, preocupados
solamente por la imagen y el propio
bienestar. Preocupado por la imagen,
de cómo me verán. Es fea la vida
mirándose al espejo, es feo. En
cambio, la vida es hermosa con los
demás, en familia, con amigos, con la
lucha de mi gente... Así, la vida es
hermosa.

Somos cristianos y queremos lograr
la santidad. Apostad por la santidad
desde el encuentro y la comunión
con los demás, atentos a sus
necesidades (cf. ibíd., 146). Nuestra
verdadera identidad supone la

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#146


pertenencia a un pueblo. No existen
identidades “de laboratorio”, no
existen, ni identidades “destiladas”,
identidades “purasangre”: estas no
existen. Existe la identidad de
caminar juntos, de luchar juntos, de
amar juntos. La identidad de
pertenecer a una familia, a un
pueblo. Existe la identidad que te da
amor, ternura, de preocuparte por
los demás... Existe la identidad que te
da la fuerza para luchar y al mismo
tiempo la ternura para acariciar.
Cada uno de nosotros conoce la
belleza y también el cansancio —es
hermoso que los jóvenes se cansen,
es signo de que trabajan—, y muchas
veces el dolor de pertenecer a un
pueblo, vosotros conocéis esto. Aquí
radica nuestra identidad, no somos
personas sin raíces. No somos
personas sin raíces.

También los dos recordáis la
presencia en el coro, la oración
familiar, la misa, la catequesis y la



ayuda a los más necesitados; son
armas poderosas que el Señor nos
da. La oración y el canto, para no
encerrarse en la inmanencia de este
mundo: al suspirar por Dios habéis
salido de vosotros mismos y habéis
podido contemplar con los ojos de
Dios lo que os pasaba en el corazón
(cf. ibíd., 147); practicando la música
os abrís a la escucha y a la
interioridad, os dejáis impactar de tal
modo en la sensibilidad y eso es
siempre una buena oportunidad
para el discernimiento (cf. Sínodo
dedicado a los Jóvenes, 
Instrumentum laboris, 162). Es cierto
que la oración puede ser una
experiencia de “batalla espiritual”,
pero es allí donde aprendemos a
escuchar al Espíritu, a discernir los
signos de los tiempos y a recuperar
las fuerzas para seguir anunciando el
Evangelio hoy. ¿De qué otro modo
batallaríamos contra el desaliento
ante las enfermedades y dificultades
propias y ajenas, ante los horrores

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#147
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#147
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20180508_instrumentum-xvassemblea-giovani_sp.html#La_m%C3%BAsica_entre_interioridad_y_afirmaci%C3%B3n_de_la_identidad


del mundo? ¿Cómo haríamos sin la
oración para no creer que todo
depende de nosotros, que estamos
solos ante el cuerpo a cuerpo con la
adversidad? “¡Jesús y yo, mayoría
completa!”. No lo olvidéis; esto lo
decía un santo, san Alberto Hurtado.
El encuentro con él, con su palabra,
con la eucaristía nos recuerda que no
importa la fuerza del oponente; no
importa que esté primero el “Žalgiris
Kaunas” o el “Vilnius Rytas”… A
propósito, os pregunto: ¿Cuál es el
primero?... No importa cuál es el
primero, no importa el resultado,
sino que el Señor está con nosotros.

También a vosotros os ha sostenido
en la vida la experiencia de ayudar a
otros, descubrir que cerca nuestro
hay gente que lo pasa mal, incluso
mucho peor que nosotros. Mónica:
nos has contado de tu tarea con
niños discapacitados. Ver la
fragilidad de otros nos ubica, nos
evita vivir lamiéndonos las propias



heridas. Es feo vivir quejándose, es
feo. Es feo vivir lamiéndose las
heridas. Cuántos jóvenes se van del
país por falta de oportunidades,
cuántos son víctimas de la depresión,
el alcohol y las drogas. Vosotros lo
sabéis bien. Cuántas personas
mayores solas, sin nadie con quien
compartir el presente y miedosas de
que vuelva el pasado. Vosotros,
jóvenes, podéis responder a esos
desafíos con vuestra presencia y con
el encuentro entre vosotros y los
demás. Jesús nos invita a salir de
nosotros mismos, a arriesgar en el
“cara a cara” con los otros. Es verdad
que creer en Jesús implica muchas
veces dar saltos de fe en el vacío, y
eso da miedo. Otras veces nos lleva a
cuestionarnos, a salir de nuestros
esquemas, y eso puede hacernos
sufrir y dejarnos tentar por el
desánimo. Pero, sed valientes. Seguir
a Jesús es una aventura apasionante,
que llena nuestra vida de sentido,
que nos hace sentir parte de una



comunidad que nos anima, de una
comunidad que nos acompaña, que
nos compromete a servir. Queridos
jóvenes, vale la pena seguir a Cristo,
¡vale la pena! No tengamos miedo a
formar parte de la revolución a la
que él nos invita: la revolución de la
ternura (cf. Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 88).

Si la vida fuera una obra de teatro o
un videojuego estaría acotada por un
tiempo preciso, un comienzo y un
final donde se baja el telón o alguien
gana la partida. Pero la vida mide
otros tiempos, no con los tiempos del
teatro o del videojuego; la vida se
juega en tiempos parecidos al
corazón de Dios; a veces se avanza,
otras se retrocede, se ensayan e
intentan caminos, se cambian. La
indecisión pareciera que nace del
miedo a que caiga el telón, a que el
cronómetro me deje fuera de la
partida, o a que no pueda pasar de
nivel en el juego. En cambio, la vida

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#S%C3%AD_a_las_relaciones_nuevas_que_genera_Jesucristo
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#S%C3%AD_a_las_relaciones_nuevas_que_genera_Jesucristo


es siempre caminar, la vida se hace
en camino, no está parada; la vida es
siempre un caminar buscando la
dirección correcta, sin miedo a
volver si me equivoqué. Lo más
peligroso es confundir el camino con
un laberinto: ese andar dando
vueltas por la vida, sobre sí mismos,
sin atinar por el camino que conduce
hacia adelante. Por favor, no seáis
jóvenes de laberinto, del cual es
difícil salir, sino jóvenes en camino.
¡Nada de laberinto, sino en camino!

No tengáis miedo a decidiros por
Jesús, a abrazar su causa, la del
Evangelio, de la humanidad, de los
seres humanos. Porque él nunca se
va a bajar de la barca de nuestra
vida, siempre va a estar en el cruce
de nuestros caminos, jamás va a
dejar de reconstruirnos, aunque a
veces nos empeñemos en
incendiarnos. Jesús nos regala
tiempos amplios y generosos, donde
hay espacios para los fracasos, donde



nadie tiene que emigrar, pues hay
lugar para todos. Muchos querrán
ocupar vuestros corazones, inundar
los campos de vuestras aspiraciones
con cizaña, pero al final, si le
entregamos la vida al Señor, siempre
vence el buen trigo. Vuestro
testimonio, Mónica y Jonás, hablaba
de la abuela, la madre... Me gustaría
deciros —y con esto termino, no os
preocupéis—, me gustaría deciros
que no olvides las raíces de vuestro
pueblo. Pensad en el pasado, hablad
con la gente mayor: no es algo
aburrido hablar con los mayores. Id
a visitar a los ancianos y haced que
os cuenten las raíces de vuestro
pueblo, las alegrías, los sufrimientos,
los valores. De este modo, valiéndose
de las raíces, sacaréis adelante
vuestro pueblo, la historia de vuestro
pueblo para obtener un fruto mayor.
Queridos jóvenes: Si queréis un
pueblo grande y libre, tomad la
memoria de las raíces, y llevadlo
adelante. Muchas gracias.



Santa Misa en el Parque Santakos
de Kaunas

San Marcos dedica toda una parte de
su evangelio a la enseñanza de los
discípulos. Pareciera que Jesús, a
mitad de camino hacia Jerusalén,
quiso que los suyos volvieran a elegir
sabiendo que ese seguimiento
suponía momentos de prueba y de
dolor. El evangelista relata ese
período de la vida de Jesús
recordando que en tres ocasiones él
anunció su pasión; ellos expresaron
tres veces su desconcierto y
resistencia, y el Señor en las tres
oportunidades quiso dejarles una
enseñanza. Nosotros acabamos de
escuchar la segunda de esas tres
secuencias (cf. Mc 9,30-37).

La vida cristiana siempre pasa por
momentos de cruz, y a veces parecen
interminables. Las generaciones



pasadas habrán dejado grabado a
fuego el tiempo de la ocupación, la
angustia de los que eran llevados, la
incertidumbre de los que no volvían,
la vergüenza de la delación, de la
traición. El libro de la Sabiduría nos
habla acerca del justo perseguido,
aquel que sufre ultrajes y tormentos
por el solo hecho de ser bueno (cf.
2,10-20). Cuántos de vosotros
podríais relatar en primera persona,
o en la historia de algún familiar,
este mismo pasaje que hemos leído.
Cuántos también habéis visto
tambalear vuestra fe porque no
apareció Dios para defenderos;
porque el hecho de permanecer
fieles no bastó para que él
interviniera en vuestra historia.
Kaunas sabe de esto; Lituania entera
lo puede testimoniar con un
escalofrío ante la sola mención de
Siberia, o los guetos de Vilna y de
Kaunas, entre otros; y puede decir al
unísono con el apóstol Santiago, en el
fragmento de su carta que hemos



escuchado: ambicionan, matan,
envidian, combaten y hacen la
guerra (cf. 4,2).

Pero los discípulos no querían que
Jesús les hablase de dolor y cruz, no
quieren saber nada de pruebas y
angustias. Y san Marcos recuerda
que se interesaban por otras cosas,
que volvían a casa discutiendo quién
era el mayor. Hermanos: el afán de
poder y de gloria constituye el modo
más común de comportarse de
quienes no terminan de sanar la
memoria de su historia y, quizás por
eso mismo, tampoco aceptan
esforzarse en el trabajo del presente.
Y entonces se discute sobre quién
brilló más, quién fue más puro en el
pasado, quién tiene más derecho a
tener privilegios que los otros. Y así
negamos nuestra historia, «que es
gloriosa por ser historia de
sacrificios, de esperanza, de lucha
cotidiana, de vida deshilachada en el
servicio, de constancia en el trabajo



que cansa» (Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 96). Es una actitud estéril y
vanidosa, que renuncia a implicarse
en la construcción del presente al
perder el contacto con la realidad
sufrida de nuestro pueblo fiel. No
podemos ser como esos “expertos”
espirituales, que solo juzgan desde
afuera y se entretienen en un
continuo hablar sobre “lo que habría
que hacer” (cf. ibíd.).

Jesús, sabiendo lo que sentían, les
propone un antídoto a estas luchas
de poder y al rechazo del sacrificio; y,
para darle solemnidad a lo que va a
decir, se sienta como un Maestro, los
llama, y realiza un gesto: pone a un
niño en el centro; un niñito que
generalmente se ganaba los
mendrugos haciendo los mandados
que nadie quería hacer. ¿A quién
pondrá en el medio hoy, aquí, en esta
mañana de domingo? ¿Quiénes serán
los más pequeños, los más pobres
entre nosotros, aquellos que tenemos

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_a_la_mundanidad_espiritual
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_a_la_mundanidad_espiritual
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_a_la_mundanidad_espiritual


que acoger a cien años de nuestra
independencia? ¿Quién no tiene
nada para devolvernos, para hacer
gratificante nuestro esfuerzo y
nuestras renuncias? Quizás son las
minorías étnicas de nuestra ciudad, o
aquellos desocupados que deben
emigrar. Tal vez son los ancianos
solos, o los jóvenes que no
encuentran sentido a la vida porque
perdieron sus raíces. “En medio”
significa equidistante, para que nadie
se pueda hacer el distraído, ninguno
pueda argumentar que “es
responsabilidad de otro”, porque “yo
no lo vi” o “estoy más lejos”. Sin
protagonismos, sin querer ser los
aplaudidos o los primeros. Allá, en la
ciudad de Vilna, le tocó al río Vilna
aportar su caudal y perder su
nombre ante el Neris; acá, es el
mismo Neris el que pierde su
nombre aportando su caudal al
Nemunas. De eso se trata, de ser una
Iglesia “en salida”, de no tener miedo
a salir y entregarnos aun cuando



parezca que nos disolvemos, de
perder en pos de los más pequeños,
de los olvidados, de aquellos que
habitan en las periferias
existenciales. Pero sabiendo que ese
salir implicará también en ocasiones
un detener el paso, dejar de lado
ansiedades y urgencias, para saber
mirar a los ojos, escuchar y
acompañar al que se quedó al borde
del camino. A veces tocará
comportarse como el padre del hijo
pródigo, que se queda a la puerta
esperando su regreso, para abrirle
apenas llegue (cf. ibíd., 46); y otras,
como los discípulos que tienen que
aprender que cuando se recibe a un
pequeño es al mismo Jesús a quien se
recibe.

Porque por eso estamos hoy acá,
ansiosos de recibir a Jesús: en su
palabra, en la eucaristía, en los
pequeños. Recibirlo para que él
reconcilie nuestra memoria y nos
acompañe en un presente que nos

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Una_madre_de_coraz%C3%B3n_abierto


sigue apasionando por sus desafíos,
por los signos que nos deja, para que
lo sigamos como discípulos, porque
no hay nada verdaderamente
humano que no tenga resonancia en
el corazón de los discípulos de Cristo,
y así sentimos como nuestros los
gozos y las esperanzas, las tristezas y
las angustias de los hombres de
nuestro tiempo, sobre todo de los
pobres y afligidos (cf. Conc. Ecum.
Vat. II, Const. ap. Gaudium et spes, 1).
Por eso, y porque como comunidad
nos sentimos verdadera e
íntimamente solidarios del género
humano —de esta ciudad y de toda
Lituania— y de su historia (cf. ibíd.),
queremos entregar la vida en el
servicio y en la alegría, y así hacer
saber a todos que Cristo Jesús es
nuestra única esperanza.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_sp.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_sp.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


Ángelus en el Parque Santakos de
Kaunas

Queridos hermanos y hermanas:

El libro de la Sabiduría que hemos
escuchado en la primera lectura nos
habla del justo perseguido, de aquel
cuya “sola presencia” molesta a los
impíos. El impío es descrito como el
que oprime al pobre, no tiene
compasión de la viuda ni respeta al
anciano (cf. 2,17-20). El impío tiene la
pretensión de creer que su “fuerza es
la norma de la justicia”. Someter a
los más frágiles, usar la fuerza en
cualquiera de sus formas: imponer
un modo de pensar, una ideología,
un discurso dominante, usar la
violencia o represión para doblegar a
quienes simplemente, con su hacer
cotidiano honesto, sencillo,
trabajador y solidario, expresan que
es posible otro mundo, otra sociedad.
Al impío no le alcanza con hacer lo
que quiere, dejarse llevar por sus



caprichos; no quiere que los otros,
haciendo el bien, dejen en evidencia
su modo de actuar. En el impío, el
mal siempre intenta aniquilar el
bien.

Hace 75 años, esta nación
presenciaba la destrucción definitiva
del Gueto de Vilnia; así culminaba el
aniquilamiento de miles de hebreos
que ya había comenzado dos años
antes. Al igual que se lee en el libro
de la Sabiduría, el pueblo judío pasó
por ultrajes y tormentos. Hagamos
memoria de aquellos tiempos, y
pidamos al Señor que nos dé el don
del discernimiento para detectar a
tiempo cualquier rebrote de esa
perniciosa actitud, cualquier aire que
enrarezca el corazón de las
generaciones que no han vivido
aquello y que a veces pueden correr
tras esos cantos de sirena.

Jesús en el Evangelio nos recuerda
una tentación sobre la que



tendremos que vigilar con
insistencia: el afán de primacía, de
sobresalir por encima de los demás,
que puede anidar en todo corazón
humano. Cuántas veces ha sucedido
que un pueblo se crea superior, con
más derechos adquiridos, con más
privilegios por preservar o
conquistar. ¿Cuál es el antídoto que
propone Jesús cuando aparece esa
pulsión en nuestro corazón o en el
latir de una sociedad o un país?
Hacerse el último de todos y el
servidor de todos; estar allí donde
nadie quiere ir, donde nada llega, en
lo más distante de las periferias; y
sirviendo, generando encuentro con
los últimos, con los descartados. Si el
poder se decidiera por eso, si
permitiéramos que el Evangelio de
Jesucristo llegara a lo hondo de
nuestras vidas, entonces sí sería una
realidad la “globalización de la
solidaridad”. «Mientras en el mundo,
especialmente en algunos países,
reaparecen diversas formas de



guerras y enfrentamientos, los
cristianos insistimos en nuestra
propuesta de reconocer al otro, de
sanar las heridas, de construir
puentes, de estrechar lazos y de
ayudarnos “mutuamente a llevar las
cargas” (Ga 6,2)» (Exhort. ap. 
Evangelii gaudium, 67).

Aquí en Lituania está la colina de las
cruces, donde millares de personas, a
lo largo de los siglos, han plantado el
signo de la cruz. Los invito a que, al
rezar el Ángelus, le pidamos a María
que nos ayude a plantar la cruz de
nuestro servicio, de nuestra entrega
allí donde nos necesitan, en la colina
donde habitan los últimos, donde es
preciso la atención delicada a los
excluidos, a las minorías, para que
alejemos de nuestros ambientes y de
nuestras culturas la posibilidad de
aniquilar al otro, de marginar, de
seguir descartando a quien nos
molesta y amenaza nuestras
comodidades.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Algunos_desaf%C3%ADos_culturales


Jesús pone en medio a un pequeño,
lo pone a la misma distancia de
todos, para que todos nos sintamos
desafiados a dar una respuesta. Al
recordar el “sí” de María, pidámosle
que haga nuestro “sí” generoso y
fecundo como el suyo.

V. Angelus Domini nuntiavit Mariae.

R. Et concepit de Spiritu Sancto.

...

Después del Ángelus

Queridos hermanos y hermanas:

Deseo aprovechar esta ocasión para
agradecer a la señora Presidenta de
la República y a las demás
autoridades de Lituania, así como a
los obispos y sus colaboradores, por
la preparación de esta visita;
extiendo también mi agradecimiento
a todos los que de tantos modos han



dado su contribución, incluso con la
oración.

Pienso en modo particular durante
estos días a la comunidad judía. Esta
tarde rezaré delante del Monumento
a las Víctimas del Gueto en Vilna, en
el 75 aniversario de su destrucción.
Que el Altísimo bendiga el diálogo y
el compromiso común por la justicia
y la paz.

Feliz domingo. Buen almuerzo. —
Gražaus sekmadienio! Skaniu pietu!

Encuentro con sacerdotes,
religiosos/as, consagrados/as y
seminaristas en la Catedral de
Kaunas

Queridos hermanos y hermanas:
buenas tardes.



Antes que nada, me gustaría
manifestar una sensación que tengo.
Mirándoos, veo muchos mártires
detrás de vosotros. Mártires
anónimos, en el sentido de que ni
siquiera sabemos dónde fueron
enterrados. También alguno entre
vosotros: saludé a uno que sabía lo
que era la cárcel. Me acuerdo de una
palabra para comenzar: no lo
olvidéis, tened memoria. Vosotros sois
hijos de mártires, esta es vuestra
fuerza. Y que el espíritu del mundo
no venga a deciros algo diferente de
lo que vivieron vuestros
antepasados. Recordad a vuestros
mártires y tomad ejemplo de ellos:
no tenían miedo. Hablando con los
obispos, vuestros obispos, decían
hoy: “¿Cómo podemos hacer para
presentar la causa de beatificación
de tantos, de los que no tenemos
documentos, pero sabemos que son
mártires?”. Es un consuelo; es
hermoso escuchar esto: la
preocupación por aquellos que nos



han dado testimonio. Ellos son
santos.

El obispo [Linas Vodopjanovas,
O.F.M., responsable para la vida
consagrada] habló sin matices —los
franciscanos hablan así—: “Hoy, en
muchos sentidos, nuestra fe se pone
a prueba”, dijo. Él no pensó en la
persecución de los dictadores, no.
“Después de responder a la llamada
de la vocación, con frecuencia no
sentimos más alegría en la oración o
en la vida comunitaria”.

El espíritu de la secularización, del
aburrimiento por todo lo que tiene
relación con la comunidad es la
tentación de la segunda generación.
Nuestros padres lucharon, sufrieron,
estuvieron en la cárcel y, quizás,
nosotros no tenemos la fuerza para
seguir adelante. Tened esto en
cuenta.

La Carta a los Hebreos exhorta:
“Recordad aquellos días primeros.



No olvides a tus antepasados” (cf.
10,32-39). Esta es la exhortación que
os dirijo al inicio.

Toda la visita a vuestro país ha
estado enmarcada en una expresión:
“Cristo Jesús, nuestra esperanza”. Ya
casi al finalizar este día, nos
encontramos con un texto del apóstol
Pablo que nos invita a esperar con
constancia. Y esta invitación la hace
habiéndonos anunciado el sueño de
Dios para todo ser humano, es más,
para toda la creación: que «Dios
dispone todas las cosas para el bien
de quienes lo aman» (Rm 8,28);
“endereza” todas las cosas, sería la
traducción literal.

Hoy querría compartir con vosotros
algunos rasgos de esa esperanza;
rasgos que nosotros —sacerdotes,
seminaristas, consagrados y
consagradas— estamos invitados a
vivir.



En primer lugar, antes de invitarnos
a la esperanza, Pablo ha repetido tres
veces la palabra “gemir”: gime la
creación, gimen los hombres, gime el
Espíritu en nosotros (cf. Rm
8,22-23.26). Se gime desde la
esclavitud de la corrupción, desde el
anhelo de plenitud. Y hoy nos hará
bien preguntarnos si está presente
en nosotros ese gemido, o por el
contrario ya nada grita en nuestra
carne, nada anhela al Dios vivo.
Como decía vuestro obispo: “No
sentimos más la alegría en la oración,
en la vida comunitaria”. El bramido
de la cierva sedienta ante la escasez
de agua debería ser el nuestro, en la
búsqueda de lo profundo, de lo
verdadero, de lo bello de Dios.
Queridos hermanos: ¡No somos
“funcionarios de Dios”! Quizás la
“sociedad del bienestar” nos tiene
demasiado repletos, llenos de
servicios y de bienes, y terminamos
“empachados” de todo y llenos de
nada; quizás nos tiene aturdidos o



dispersos, pero no plenos. Peor aún:
A veces no tenemos más hambre.
Somos nosotros, hombres y mujeres
de especial consagración, los que
nunca nos podemos permitir perder
ese gemido, esa inquietud del
corazón que solo encuentra descanso
en el Señor (cf. S. Agustín, 
Confesiones,I,1,1). La inquietud del
corazón. Ninguna información
inmediata, ninguna comunicación
virtual instantánea nos puede privar
de los tiempos concretos,
prolongados, para conquistar —de
eso se trata, de un esfuerzo sostenido
—; para conquistar un diálogo
cotidiano con el Señor por medio de
la oración y la adoración. Se trata de
cultivar nuestro deseo de Dios, como
escribía san Juan de la Cruz. Decía
así: «Procure ser continuo en la
oración, y en medio de los ejercicios
corporales no la deje. Sea que coma,
beba, hable con otros, o haga
cualquier cosa, siempre ande
deseando a Dios y apegando a él su



corazón» (Avisos a un religioso para
alcanzar la perfección, 9).

Ese gemido también brota de la
contemplación del mundo de los
hombres, es un clamor de plenitud
ante las necesidades insatisfechas de
nuestros hermanos más pobres, ante
la ausencia de sentido de la vida de
los más jóvenes, la soledad de los
ancianos, el atropello al mundo
creado. Es un gemido que busca
organizarse para incidir en el
acontecer de una nación, de una
ciudad; no como presión o ejercicio
del poder, sino como servicio. A
nosotros nos debe impactar el clamor
de nuestro pueblo, como a Moisés, a
quien Dios le reveló el sufrimiento de
su pueblo en el encuentro junto a la
zarza ardiente (cf. Ex 3,9). Escuchar
la voz de Dios en la oración nos hace
ver, nos hace oír, conocer el dolor de
los demás para liberarlos. Pero
también nos debe impactar cuando
nuestro pueblo ha dejado de gemir,



ha dejado de buscar el agua que
sacia la sed. Es un momento también
para discernir qué puede estar
anestesiando la voz de nuestra gente.

El clamor que nos hace buscar a Dios
en la oración y adoración es el
mismo que nos hace auscultar el
quejido de nuestros hermanos. Ellos
“esperan” en nosotros y precisamos,
desde un delicado discernimiento,
organizarnos, planificar y ser
audaces y creativos en nuestros
apostolados. Que nuestra presencia
no esté entregada a la improvisación,
sino que responda a las necesidades
del pueblo de Dios y sea así fermento
en la masa (cf. Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 33).

Pero el apóstol también habla de 
constancia; constancia en el
sufrimiento, constancia para
perseverar en el bien. Esto supone
estar centrados en Dios, permanecer

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Una_impostergable_renovaci%C3%B3n_eclesial
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Una_impostergable_renovaci%C3%B3n_eclesial


firmemente arraigados en él, ser
fieles a su amor.

Vosotros, los de mayor edad —cómo
no mencionar a Mons. Sigitas
Tamkevicius— sabéis testimoniar
esta constancia en el sufrir, ese
“esperar contra toda esperanza” (cf. 
Rm 4,18). La violencia ejercida sobre
vosotros por defender la libertad
civil y religiosa, la violencia de la
difamación, la cárcel y la deportación
no pudieron vencer vuestra fe en
Jesucristo, Señor de la historia. Por
eso, tenéis mucho que decirnos y
enseñarnos, y también mucho que
proponer, sin necesidad de juzgar la
aparente debilidad de los más
jóvenes. Y vosotros, los más jóvenes,
cuando ante pequeñas frustraciones
que os desalientan tendéis a
encerraros en vosotros mismos, a
recurrir a estilos y diversiones que
no están acordes con vuestra
consagración, buscad vuestras raíces
y mirad el camino recorrido por los



mayores. Veo que hay jóvenes aquí.
Repito, porque hay jóvenes. Y
vosotros, los más jóvenes, cuando
ante las pequeñas frustraciones que
os desalientan tendéis a cerraros en
vosotros mismos, a recurrir a
comportamientos y evasiones que no
son coherentes con vuestra
consagración, buscad vuestras raíces
y mirad el camino recorrido por los
mayores. Es mejor que toméis otro
camino que vivir en la mediocridad.
Esto para jóvenes. Todavía estáis a
tiempo, y la puerta está abierta. Son
precisamente las tribulaciones las
que perfilan los rasgos distintivos de
la esperanza cristiana, porque
cuando es solo una esperanza
humana podemos frustrarnos y
aplastarnos en el fracaso. No sucede
lo mismo con la esperanza cristiana,
ella sale más nítida, más aquilatada
tras pasar por el crisol de las
tribulaciones.



Es cierto que estos son otros tiempos
y vivimos en otras estructuras, pero
también es cierto que esos consejos
son mejor asimilados cuando los que
han vivido esas experiencias duras
no se encierran, sino que las
comparten aprovechando los
momentos comunes. Sus relatos no
están llenos de añoranzas de tiempos
pasados presentados como mejores,
ni de acusaciones solapadas ante los
que tienen estructuras afectivas más
frágiles. La reserva de constancia de
una comunidad discipular es eficaz
cuando sabe integrar —como aquel
escriba— lo nuevo y lo viejo (cf. Mt
13,52), cuando es consciente de que
la historia vivida es raíz para que el
árbol pueda florecer.

Por último, mirar a Cristo Jesús como
nuestra esperanza significa 
identificarnos con él, participar
comunitariamente de su suerte. Para
el apóstol Pablo, la salvación
esperada no se limita a un aspecto



negativo —liberación de una
tribulación interna o externa,
temporal o escatológica— sino que el
énfasis está puesto en algo altamente
positivo: la participación en la vida
gloriosa de Cristo (cf. 1 Ts 5,9-10), la
participación en su Reino glorioso
(cf. 2 Tm 4,18), la redención del
cuerpo (cf. Rm 8,23-24). Entonces, se
trata de entrever el misterio del
proyecto único e irrepetible que Dios
tiene para cada uno, para cada uno.
Porque no hay nadie que nos
conozca ni nos haya conocido con
tanta profundidad como Dios, por
eso él nos destina a algo que parece
imposible, apuesta sin posibilidad a
equivocarse a que reproduzcamos la
imagen de su Hijo. Él ha puesto sus
expectativas en nosotros, y nosotros
esperamos en él.

Nosotros, un “nosotros” que integra,
pero también supera y excede el
“yo”; el Señor nos llama, nos justifica
y nos glorifica juntos, tan juntos que



incluye a toda la creación. Muchas
veces hemos puesto tanto énfasis en
la responsabilidad personal que lo
comunitario pasó a ser un telón de
fondo, solo un ornamento. Pero el
Espíritu Santo nos reúne, reconcilia
nuestras diferencias y genera nuevos
dinamismos para impulsar la misión
de la Iglesia (cf. Exhort. ap.Evangelii
gaudium, 131; 235).

Este templo en el que nos reunimos,
está dedicado a San Pedro y San
Pablo. Ambos apóstoles fueron
conscientes del tesoro que se les
había dado; ambos, en momentos y
en circunstancias diferentes, fueron
invitados a «ir mar adentro» (Lc 5,4).
En la barca de la Iglesia estamos
todos, intentando siempre clamar a
Dios, ser constantes en medio de las
tribulaciones y tener a Cristo Jesús
como el objeto de nuestra esperanza.
Y esta barca reconoce en el centro de
su misión el anuncio de esa gloria
esperada, que es la presencia de Dios

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Carismas_al_servicio_de_la_comuni%C3%B3n_evangelizadora
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_todo_es_superior_a_la_parte


en medio de su pueblo, en Cristo
Resucitado, y que un día, anhelado
por toda la creación, se manifestará
en los hijos de Dios. Este es el desafío
que nos urge: el mandato a
evangelizar. Es la razón de ser de
nuestra esperanza y de nuestra
alegría.

Cuantas veces encontramos
sacerdotes, consagrados y
consagradas, tristes. La tristeza
espiritual es una enfermedad. Triste
porque no saben... Triste porque no
encuentran el amor, porque no están
enamorados: enamorados del Señor.
Dejaron atrás una vida de
matrimonio, de familia, y querían
seguir al Señor. Pero ahora parece
que están cansados... Y la tristeza va
calando. Por favor, cuando os sintáis
tristes, deteneos. Y buscad un
sacerdote sabio, una monja sabia. No
son sabios porque tienen un título
universitario, no, no por eso. Sabio o
sabia porque han sido capaces de



avanzar en el amor. Id y pedid
consejo. Cuando inicia esa tristeza,
podemos profetizar que si no se cura
a tiempo, os hará “solterones” y
“solteronas”, hombres y mujeres que
no son fecundos. ¡Tened miedo a esta
tristeza! El diablo siembra.

Y hoy ese mar, en el que “se
adentrarán”, serán “los escenarios y
los desafíos siempre nuevos” de esta
Iglesia en salida. Es necesario volver
a preguntarnos: ¿qué nos pide el
Señor? ¿Cuáles son las periferias que
más necesitan de nuestra presencia
para llevarles la luz del Evangelio?
(cf. Exhort. ap. Evangelii gaudium,
20).

Si no, si no tenéis la alegría de la
vocación, ¿quién podrá creer que
Cristo Jesús es nuestra esperanza?
Solo nuestro ejemplo de vida dará
razón de nuestra esperanza en él.

Hay algo más que tiene relación con
la tristeza: confundir la vocación con

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Una_Iglesia_en_salida


una empresa, con una empresa de
trabajo. “Yo me dedico a esto, trabajo
en esto, tengo entusiasmo con esto...
y estoy feliz porque tengo esto”. Pero
mañana, viene un obispo, otro o el
mismo, o viene otro superior,
superiora, y te dice: “No, deja esto y
ve a otra parte”. Es el momento de la
derrota. ¿Por qué? Porque, en ese
momento, caerás en la cuenta de que
has tomado un camino equivocado.
Te darás cuenta de que el Señor, que
te ha llamado a amar, está
desilusionado contigo, porque has
preferido hacer negocios. Al
principio os dije que la vida de los
que siguen a Jesús no es la vida de un
funcionario o funcionaria: es la vida
del amor del Señor y del celo
apostólico por la gente. Haré una
caricatura: ¿Qué hace un sacerdote
funcionario? Él tiene su tiempo, su
oficina, abre la oficina a una hora,
hace su trabajo, cierra la oficina... Y
la gente está afuera. Él no se acerca a
la gente. Queridos hermanos y



hermanas: Si no queréis ser
funcionarios, os diré una palabra: 
cercanía. Proximidad, cercanía.
Cercanía al Sagrario, cara a cara con
el Señor. Y cercanía a las personas.
“Pero, padre, la gente no viene...”. ¡Id
a buscarla! “Pero, los jóvenes hoy no
vienen...”. Inventa algo: el oratorio,
para seguirlos, para ayudarlos.
Cercanía a las personas y cercanía
con el Señor en el Sagrario. El Señor
os quiere pastores del pueblo, y no
clérigos del estado. Después diré algo
a las hermanas, pero después…

Cercanía significa misericordia. En
esta tierra donde Jesús se reveló a sí
mismo como Jesús misericordioso,
un sacerdote tiene que ser
misericordioso. Sobre todo en el
confesionario. Pensad en cómo Jesús
daría la bienvenida a esta persona
[que se confiesa]. ¡A ese pobre
hombre, ya lo ha golpeado bastante
la vida! Hazle sentir el abrazo del
Padre que perdona. Si no puedes



darle la absolución, por ejemplo, dale
el consuelo de hermano, de padre.
Anímalo a seguir adelante.
Convéncelo de que Dios perdona
todo. Pero esto con la calidez de un
padre. ¡Nunca eches a nadie del
confesionario! Nunca eches a nadie.
“Mira, no puedes... Ahora no puedo,
pero Dios te ama, reza, vuelve y
hablaremos...”. Así, cercanía. Esto es
ser padre ¿No te importa ese pecador
que lo echas así? No estoy hablando
de vosotros, porque no os conozco.
Hablo de otras realidades. Y
misericordia. El confesionario no es
el estudio de un psiquiatra. El
confesionario no es para hurgar en
los corazones de las personas.

Y por esto, queridos sacerdotes, la
cercanía para vosotros también
significa tener entrañas de
misericordia. Y las entrañas de
misericordia, ¿sabéis dónde se
adquieren? Allí, en el Sagrario.



Y ustedes, queridas hermanas:
Muchas veces vemos hermanas que
son buenas —todas las monjas son
buenas—, pero hablan,
chismorrean... Preguntadle a la que
está en el primer puesto en el otro
lado —la penúltima—, si en la cárcel
tenía tiempo para comentarios
mientras cosía guantes. Preguntadle.
Por favor, ¡sed madres! Sed madres,
porque son un ícono de la Iglesia y
de la Virgen. Y que cada persona que
os vea pueda ver a la Madre Iglesia y
a la Madre María. No olvidéis esto. Y
la Madre Iglesia no es una
“solterona”. La Madre Iglesia no
chismorrea: ama, sirve, hace crecer.
Vuestra cercanía es ser madre: un
ícono de la Iglesia y un ícono de la
Virgen.

Cercanía al Sagrario y a la oración.
Esa sed del alma de la que hablé, y
con los demás. Servicio sacerdotal y
vida consagrada no de funcionarios,
sino de padres y madres de



misericordia. Y si hacéis así, cuando
seáis ancianos, tendréis una sonrisa
hermosa y ojos brillantes. Porque
tendréis el alma llena de ternura, de
mansedumbre, de misericordia, de
amor, de paternidad y maternidad.

Y rezad por este pobre obispo.
Gracias.

Visita y oración en el Museo de la
Ocupación y de la Lucha por la
Libertad

«Dios mío, Dios mío, ¿por qué me has
abandonado?» (Mt 27,47).

Tu grito, Señor, no deja de resonar, y
hace eco en estas paredes que
recuerdan los padecimientos vividos
por tantos hijos de este pueblo.
Lituanos y provenientes de
diferentes naciones han sufrido en



su carne el afán prepotente de
quienes pretendían controlarlo todo.

En tu grito, Señor, encuentra eco el
grito del inocente que se une a tu voz
y se eleva hacia el cielo. Es el Viernes
Santo del dolor y de la amargura, de
la desolación y de la impotencia, de
la crueldad y del sinsentido que vivió
este pueblo lituano ante la ambición
desenfrenada que endurece y ciega
el corazón.

En este lugar de la memoria, te
imploramos Señor que tu grito nos
mantenga despiertos. Que tu grito,
Señor, nos libre de la enfermedad
espiritual al que como pueblo
estamos siempre tentados:
olvidarnos de nuestros padres, de lo
que se vivió y padeció.

Que en tu grito y en las vidas de
nuestros mayores que tanto
sufrieron encontremos la valentía
para comprometernos
decididamente con el presente y con



el futuro; que aquel grito sea
estímulo para no acomodarnos a las
modas de turno, a los slogans
simplificadores, y a todo intento de
reducir y privar a cualquier persona
de la dignidad con la que tú la has
revestido.

Señor, que Lituania sea faro de
esperanza. Sea tierra de la memoria
operosa que renueve compromisos
contra toda injusticia. Que promueva
intentos creativos en la defensa de
los derechos de todas las personas,
especialmente de los más indefensos
y vulnerables. Y que sea maestra en
cómo reconciliar y armonizar la
diversidad.

Señor, no permitas que seamos
sordos al grito de todos los que hoy
siguen clamando al cielo.



Encuentro con las autoridades
civiles, la sociedad civil y el Cuerpo
Diplomático en el Salón de
recibimientos del Palacio
Presidencial

Señor Presidente,

Miembros del Gobierno y
autoridades,

Miembros del Cuerpo Diplomático y
de la sociedad civil,

queridos amigos todos:

Agradezco, señor Presidente, sus
amables palabras de bienvenida así
como la invitación que me hizo para
visitarlos durante el encuentro que
mantuvimos en el Vaticano. Es
motivo de alegría poder estar por
primera vez en Letonia y en esta
ciudad que, como todo vuestro país,
ha estado marcada por duras
pruebas sociales, políticas,
económicas y también espirituales —



fruto de las divisiones y conflictos del
pasado—, pero que hoy se ha
convertido en uno de los principales
centros culturales, políticos y
portuarios de la región. Vuestros
representantes del ámbito de la
cultura y del arte y, en particular, del
mundo musical son bien conocidos
fuera de vuestras fronteras. También
lo he podido apreciar a mi llegada en
el aeropuerto. De ahí creo que
pueden aplicarse bien las palabras
del salmista: «Cambiaste mi luto en
danza» (Sal 30,12). Letonia, tierra de
las “dainas”, ha sabido cambiar su
luto y dolor en canto y danza y se ha
esforzado en transformarse en lugar
de diálogo y de encuentro, de
convivencia pacífica que busca mirar
hacia adelante.

Celebráis los 100 años de vuestra
independencia, momento
significativo para la vida de toda la
sociedad. Vosotros conocéis muy
bien el precio de esta libertad que



habéis tenido que conquistar y
reconquistar. Una libertad hecha
posible gracias a las raíces que os
constituyen, como le gustaba
recordar a Zenta Maurina que ha
inspirado a tantos de vosotros: «Mis
raíces están en el cielo». Sin esa
capacidad de mirar hacia arriba, de
apelar a horizontes más altos que
nos recuerden esa «dignidad
trascendente» de la que todos los
seres humanos estamos formados (cf.
Discurso al Parlamento Europeo, 25
noviembre 2014), la reconstrucción
de vuestra nación no hubiera sido
posible. Esa capacidad espiritual de
mirar más allá, y que se hace
concreta en pequeños y cotidianos
gestos de solidaridad, compasión y
auxilio mutuo, los ha sostenido y, a
su vez, les ha dado la creatividad
necesaria para generar nuevas
dinámicas sociales frente a todos los
intentos reduccionistas y de
exclusión que siempre amenazan el
tejido social.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html


Me alegra saber que en el corazón de
las raíces que constituyen esta tierra
se encuentra la Iglesia Católica, en un
trabajo de plena colaboración con las
otras Iglesias cristianas, lo cual es
signo de cómo es posible desarrollar
una comunión en las diferencias.
Realidad que ocurre cuando las
personas se animan a ir más allá de
la superficie conflictiva y se miran en
su dignidad más profunda. Así,
podemos afirmar que cada vez que
las personas y las comunidades
aprendemos a apuntar más alto de
nosotros mismos y de nuestros
intereses particulares, la
comprensión y el compromiso mutuo
se transforman en solidaridad; la
cual, entendida en su sentido más
hondo y desafiante, se convierte en
un modo de hacer la historia, en un
ámbito donde los conflictos, las
tensiones e incluso los que se
podrían haber considerados opuestos
en el pasado, pueden alcanzar una
unidad multiforme que engendra



nueva vida (cf. Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 228). Así como nutrió la
vida de vuestro pueblo, hoy el
Evangelio puede seguir abriendo
caminos para afrontar los desafíos
actuales, valorando las diferencias y
especialmente fomentando la
común-unión entre todos.

La celebración del centenario
recuerda la importancia de seguir
apostando por la libertad y la
independencia de Letonia, que
ciertamente son un don, pero
también una tarea que implica a
todos. Trabajar por la libertad es
comprometerse por un desarrollo
integral e integrador de las personas
y de la comunidad. Si hoy se puede
hacer fiesta es gracias a tantos que
han abierto caminos, puertas, futuro,
y les han dejado en herencia la
misma responsabilidad: abrir futuro
poniendo la mirada en que todo esté
al servicio de la vida, generando
vida. Y en este sentido, al finalizar

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_unidad_prevalece_sobre_el_conflicto
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_unidad_prevalece_sobre_el_conflicto


este encuentro, iremos hacia el
Monumento de la Libertad donde
estarán presentes niños, jóvenes y
familias. Ellos nos recuerdan que «la
maternidad» de Letonia —analogía
sugerida por el lema de este viaje—
encuentra eco en la capacidad de
promover estrategias que sean
realmente eficaces y estén más
centradas en los rostros concretos de
estas familias, ancianos, niños y
jóvenes, que en el primado de la
economía sobre la vida. La
“maternidad” de Letonia se
manifiesta también en la capacidad
de generar fuentes de trabajo para
que nadie necesite desarraigarse por
construir su futuro. El índice de
desarrollo humano también se mide
por la capacidad de crecer y
multiplicarse. El desarrollo de las
comunidades no se produce
únicamente, y menos se mide, por la
capacidad de bienes o recursos que
se posean, sino por las ganas que se
tenga de engendrar vida y crear



futuro. Esto solo es posible en la
medida que haya arraigo en el
pasado, creatividad en el presente y
confianza y esperanza en el mañana.
Y se mide en la capacidad de entrega
y de apuesta tal como las
generaciones pasadas nos supieron
testimoniar.

Señor Presidente, amigos todos:
Comienzo aquí mi peregrinación por
esta tierra, pidiéndole a Dios que siga
acompañando, bendiciendo y
haciendo próspera la labor de
vuestras manos para esta nación.

Encuentro ecuménico en la
Catedral evangélica luterana de
Riga

Me alegra poder encontrarme con
vosotros, en esta tierra que se
caracteriza por realizar un camino
de reconocimiento, colaboración y



amistad entre las diversas iglesias
cristianas, que han logrado generar
unidad manteniendo la riqueza y la
singularidad que les es propia. Me
animaría a decir que es “un
ecumenismo vivo”, siendo una de las
características particulares de
Letonia. Sin ninguna duda, una
razón para la esperanza y la acción
de gracias.

Gracias al señor arzobispo Jānis
Vanags por abrirnos las puertas de
esta casa para realizar este
encuentro de oración. Casa catedral
que por más de 800 años alberga la
vida cristiana de esta ciudad;
testimonio fiel de tantos hermanos
nuestros que se han acercado para
adorar, rezar, sostener la esperanza
en tiempos de sufrimiento y tomar
coraje para enfrentar tiempos de
mucha injusticia y sufrimiento. Hoy
nos hospeda para que el Espíritu
Santo siga tejiendo artesanalmente
lazos de comunión entre nosotros y,



así, volvernos también nosotros
artesanos de unidad en nuestros
pueblos, haciendo que nuestras
diferencias no se conviertan en
división. Dejemos que el Espíritu
Santo nos revista con las armas del
diálogo, del entendimiento, de la
búsqueda del reconocimiento mutuo
y de la fraternidad (cf. Ef 6,13-18).

En esta catedral se encuentra uno de
los órganos más antiguos de Europa,
y que fue el más grande del mundo
en el tiempo de su inauguración.
Podemos imaginar cómo acompañó
la vida, la creatividad, la imaginación
y la piedad de todos aquellos que se
dejaban acariciar por su melodía. Ha
sido instrumento de Dios y de los
hombres para elevar la mirada y el
corazón. Hoy es un emblema de esta
ciudad y de esta catedral. Para el
“residente” en este lugar significa
más que un órgano monumental, es
parte de su vida, de su tradición, de
su identidad. En cambio, para un



turista, es lógicamente una pieza más
de arte a conocer y fotografiar. Y ese
es uno de los peligros que siempre se
corre: pasar de residentes a turistas.
Hacer de aquello que nos identifica
una pieza del pasado, una atracción
turística y de museo que recuerda las
gestas de antaño, de alto valor
histórico, pero que ha dejado de
movilizar el corazón de aquellos que
lo escuchan.

Con la fe nos puede pasar
exactamente lo mismo. Podemos
dejar de sentirnos cristianos
residentes para volvernos turistas. Es
más, podríamos afirmar que toda
nuestra tradición cristiana puede
correr la misma suerte: quedar
reducida a una pieza del pasado que,
encerrada en las paredes de nuestros
templos, deja de entonar una
melodía capaz de movilizar e
inspirar la vida y el corazón de
aquellos que la escuchan. Sin
embargo, como afirma el evangelio



que hemos escuchado, nuestra fe no
es para ocultarla sino para darla a
conocer y hacerla resonar en
diferentes ámbitos de la sociedad,
para que todos puedan contemplar
su belleza y ser iluminados con su
luz (cf. Lc 11,33).

Si la música del evangelio deja de
ejecutarse en nuestra vida y se
convierte en una bella partitura del
pasado, dejará de romper las
monotonías asfixiantes que impiden
movilizar la esperanza, volviendo así
estériles todos nuestros esfuerzos.

Si la música del evangelio deja de
vibrar en nuestras entrañas,
habremos perdido la alegría que
brota de la compasión, la ternura
que nace de la confianza, la
capacidad de reconciliación que
encuentra su fuente en sabernos
siempre perdonados-enviados.

Si la música del evangelio deja de
sonar en nuestras casas, en nuestras



plazas, en los trabajos, en la política y
en la economía, habremos apagado
la melodía que nos desafiaba a
luchar por la dignidad de todo
hombre y mujer, sea cual sea su
proveniencia, encerrándonos en “lo
mío”, olvidándonos de “lo nuestro”:
la casa común que nos atañe a todos.

Si la música del evangelio deja de
sonar, habremos perdido los sonidos
que conducirán nuestras vidas al
cielo, encerrándonos en uno de los
peores males de hoy en día: la
soledad y el aislamiento. Esa
enfermedad que nace en quien no
tiene vínculos, y que puede verse en
los ancianos abandonados a su
destino, como también en los jóvenes
sin puntos de referencia y de
oportunidades para el futuro (cf. 
Discurso al Parlamento Europeo, 25
noviembre 2014).

Padre, «que todos sean uno, […] para
que el mundo crea» (Jn 17,21). Estas

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html


palabras siguen resonando con
fuerza en medio nuestro, gracias a
Dios. Es Jesús que antes de su entrega
reza al Padre. Es Jesucristo que,
mirando de frente su cruz y la cruz
de tantos hermanos nuestros, no deja
de implorar al Padre. Es el susurro
de esta oración la que nos marca el
sendero y nos indica el camino a
seguir. Sumergidos en su oración,
como creyentes en él y en su Iglesia,
deseando la comunión de gracia que
el Padre tiene desde toda la
eternidad (cf. Juan Pablo II, Enc. Ut
unum sint, 9), encontramos allí el
único camino posible para todo
ecumenismo: en la cruz del
sufrimiento de tantos jóvenes,
ancianos y niños expuestos muchas
veces a la explotación, al sin sentido,
a la falta de oportunidades y a la
soledad. Mirando Jesús a su Padre y a
nosotros sus hermanos no deja de
implorar: que todos sean uno.

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25051995_ut-unum-sint.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25051995_ut-unum-sint.html


La misión hoy nos sigue pidiendo y
reclamando la unidad, es la misión la
que nos exige dejar de mirar las
heridas del pasado o toda actitud
autorreferencial para centrarnos en
la oración del Maestro. Es la misión
la que reclama que la música del
evangelio no deje de sonar en
nuestras plazas.

Algunos pueden llegar a decir: son
tiempos difíciles, son tiempos
complejos los que nos toca vivir.
Otros pueden llegar a pensar que, en
nuestras sociedades, los cristianos
tienen cada vez menos márgenes de
acción o de influencia debido a un
sinfín de componentes como puede
ser el secularismo o las lógicas
individualistas. Esto no debe
conducir a una actitud de encierro,
de defensa, e incluso de resignación.
No podemos dejar de reconocer que
ciertamente no son tiempos fáciles,
especialmente para muchos
hermanos nuestros que hoy viven en



su carne el destierro e inclusive el
martirio a causa de la fe. Pero su
testimonio nos lleva a descubrir que
el Señor nos sigue llamando e
invitando a vivir el evangelio con
alegría, gratitud y radicalidad. Si
Cristo nos consideró dignos de vivir
en estos tiempos, en esta hora —la
única que tenemos—, no podemos
dejarnos vencer por el miedo ni
dejarla pasar sin asumirla con la
alegría de la fidelidad. El Señor nos
dará la fuerza para hacer de cada
tiempo, de cada momento, de cada
situación una oportunidad de
comunión y reconciliación con el
Padre y con nuestros hermanos,
especialmente con aquellos que hoy
son considerados inferiores o
material de descarte. Si Cristo nos
consideró dignos de hacer sonar la
melodía del evangelio, ¿dejaremos de
hacerlo?

La unidad a la que el Señor nos llama
es una unidad siempre en clave



misionera, que nos pide salir y llegar
al corazón de nuestros pueblos y
culturas, a la sociedad posmoderna
en la que vivimos, «allí donde se
gestan los nuevos relatos y
paradigmas [para] alcanzar con la
Palabra de Jesús los núcleos más
profundos del alma de las
ciudades» (Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 74). Lograremos realizar
esta misión ecuménica si nos
dejamos empapar por el Espíritu de
Jesucristo que es capaz de «romper
los esquemas aburridos en los cuales
pretendemos encerrarlo y nos
sorprende siempre con su constante
creatividad divina. Cada vez que
intentamos volver a la fuente y
recuperar la frescura original del
evangelio brotan nuevos caminos,
métodos creativos, otras formas de
expresión, signos más elocuentes,
palabras cargadas de renovado
significado para el mundo
actual» (ibíd., 11).

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Desaf%C3%ADos_de_las_culturas_urbanas
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Desaf%C3%ADos_de_las_culturas_urbanas
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Una_eterna_novedad
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Una_eterna_novedad


Queridos hermanos y hermanas: Que
siga sonando entre nosotros la
música del evangelio, que no deje de
sonar lo que permite que nuestro
corazón siga soñando y mirando la
vida plena a la que el Señor nos
llama a todos: a ser sus discípulos
misioneros en medio del mundo que
nos toca vivir.

Santa Misa en el Santuario de la
Madre de Dios de Aglona

Bien podríamos decir que aquello
que relata san Lucas en el comienzo
del libro de los Hechos de los
Apóstoles se repite hoy aquí:
íntimamente unidos, dedicados a la
oración, y en compañía de María,
nuestra Madre (cf. 1,14). Hoy
hacemos nuestro el lema de esta
visita: “¡Muéstrate, Madre!”, haz
evidente en qué lugar sigues



cantando el Magníficat, en qué sitios
está tu Hijo crucificado, para
encontrar a sus pies tu firme
presencia.

El evangelio de Juan relata solo dos
momentos en que la vida de Jesús se
entrecruza con la de su Madre: las
bodas de Caná (cf. Jn2,1-12) y el que
acabamos de leer, María al pie de la
cruz (cf. Jn 19,25-27). Pareciera que al
evangelista le interesa mostrarnos a
la Madre de Jesús en esas situaciones
de vida aparentemente opuestas: el
gozo de unas bodas y el dolor por la
muerte de un hijo. Que, al
adentrarnos en el misterio de la
Palabra, ella nos muestre cuál es la
Buena Noticia que el Señor hoy
quiere compartirnos.

Lo primero que señala el evangelista
es que María está “firmemente de
pie” junto a su Hijo. No es un modo
liviano de estar, tampoco evasivo y
menos aún pusilánime. Es con



firmeza, “clavada” al pie de la cruz,
expresando con la postura de su
cuerpo que nada ni nadie podría
moverla de ese lugar. María se
muestra en primer lugar así: al lado
de los que sufren, de aquellos de los
que todo el mundo huye, incluso de
los que son enjuiciados, condenados
por todos, deportados. No se trata
solo de que sean oprimidos o
explotados, sino de estar
directamente “fuera del sistema”, al
margen de la sociedad (cf. Exhort.
ap. Evangelii gaudium, 53). Con ellos
está también la Madre, clavada junto
a esa cruz de la incomprensión y del
sufrimiento.

También María nos muestra un modo
de estar al lado de estas realidades;
no es ir de paseo ni hacer una breve
visita, ni tampoco es “turismo
solidario”. Se trata de que quienes
padecen una realidad de dolor nos
sientan a su lado y de su lado, de
modo firme, estable; todos los

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_a_una_econom%C3%ADa_de_la_exclusi%C3%B3n


descartados de la sociedad pueden
hacer experiencia de esta Madre
delicadamente cercana, porque en el
que sufre siguen abiertas las llagas
de su Hijo Jesús. Ella lo aprendió al
pie de la cruz. También nosotros
estamos llamados a “tocar” el
sufrimiento de los demás. Vayamos
al encuentro de nuestro pueblo para
consolarlo y acompañarlo; no
tengamos miedo de experimentar la
fuerza de la ternura y de implicarnos
y complicarnos la vida por los otros
(cf. ibíd., 270). Y, como María,
permanezcamos firmes y de pie: con
el corazón puesto en Dios y
animados, levantando al que está
caído, enalteciendo al humilde,
ayudando a terminar con cualquier
situación de opresión que los hace
vivir como crucificados.

María es invitada por Jesús a recibir
al discípulo amado como su hijo. El
texto nos dice que estaban juntos,
pero Jesús percibe que no lo

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_gusto_espiritual_de_ser_pueblo


suficiente, que no se han recibido
mutuamente. Porque uno puede
estar al lado de muchísimas
personas, puede incluso compartir la
misma vivienda, o el barrio, o el
trabajo; puede compartir la fe,
contemplar y gozar de los mismos
misterios, pero no acogerse, no hacer
el ejercicio de una aceptación
amorosa del otro. Cuántos
matrimonios podrían relatar sus
historias de estar cerca pero no
juntos; cuántos jóvenes sienten con
dolor esta distancia con los adultos,
cuántos ancianos se sienten
fríamente atendidos, pero no
amorosamente cuidados y recibidos.

Es cierto que, a veces, cuando nos
hemos abierto a los demás nos ha
hecho mucho daño. También es
verdad que, en nuestras realidades
políticas, la historia de desencuentro
de los pueblos todavía está
dolorosamente fresca. María se
muestra como mujer abierta al



perdón, a dejar de lado rencores y
desconfianzas; renuncia a hacer
reclamos por lo que “hubiera podido
ser” si los amigos de su Hijo, si los
sacerdotes de su pueblo o si los
gobernantes se hubieran comportado
de otra manera, no se deja ganar por
la frustración o la impotencia. María
le cree a Jesús y recibe al discípulo,
porque las relaciones que nos sanan
y liberan son las que nos abren al
encuentro y a la fraternidad con los
demás, porque descubren en el otro
al mismo Dios (cf. ibíd., 92).
Monseñor Sloskans, que descansa
aquí, una vez apresado y enviado
lejos, escribía a sus padres: «Os lo
pido desde lo más hondo de mi
corazón: no dejéis que la venganza o
la exasperación se abran camino en
vuestro corazón. Si lo permitiésemos
no seríamos verdaderos cristianos,
sino fanáticos». En tiempos donde
pareciera que vuelve a haber modos
de pensar que nos invitan a
desconfiar de los otros, que con

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#S%C3%AD_a_las_relaciones_nuevas_que_genera_Jesucristo


estadísticas nos quieren demostrar
que estaríamos mejor, seríamos más
prósperos, habría más seguridad si
estuviéramos solos, María y los
discípulos de estas tierras nos invitan
a acoger, a volver a apostar por el
hermano, por la fraternidad
universal.

Pero María se muestra también como
la mujer que se deja recibir, que
humildemente acepta pasar a ser
parte de las cosas del discípulo. En
aquella boda que se había quedado
sin vino, con el peligro de terminar
llena de ritos pero seca de amor y de
alegría, fue ella la que les mandó que
hicieran lo que él les dijera (cf. Jn
2,5). Ahora, como discípula
obediente, se deja recibir, se traslada,
se acomoda al ritmo del más joven.
Siempre cuesta la armonía cuando
somos distintos, cuando los años, las
historias y las circunstancias nos
ponen en modos de sentir, pensar y
hacer que a simple vista parecen



opuestos. Cuando con fe escuchamos
el mandato de recibir y ser recibidos,
es posible construir la unidad en la
diversidad, porque no nos frenan ni
dividen las diferencias, sino que
somos capaces de mirar más allá, de
ver a los otros en su dignidad más
profunda, como hijos de un mismo
Padre (cf. Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 228).

En esta, como en cada eucaristía,
hacemos memoria de aquel día. Al
pie de la cruz, María nos recuerda el
gozo de haber sido reconocidos como
sus hijos, y su Hijo Jesús nos invita a
traerla a casa, a ponerla en medio de
nuestra vida. Ella nos quiere regalar
su valentía, para estar firmemente de
pie; su humildad, que la hace
adaptarse a las coordenadas de cada
momento de la historia; y clama para
que en este, su santuario, todos nos
comprometamos a acogernos sin
discriminarnos. Que todos en
Letonia, sepan que estamos

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_unidad_prevalece_sobre_el_conflicto
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_unidad_prevalece_sobre_el_conflicto


dispuestos a privilegiar a los más
pobres, levantar a los caídos y recibir
a los demás así como vienen y se
presentan ante nosotros.

Al concluir la Misa

Queridos hermanos y hermanas:

Al final de esta celebración,
agradezco a vuestro Obispo las
palabras que me ha dirigido. Quiero
dar las gracias de corazón a todos los
que de diversas maneras han
colaborado en esta visita. En
particular, expreso mi profunda
gratitud al Presidente de la República
y a las autoridades del país por su
acogida.

En esta “Tierra mariana”, ofrezco a la
Santa Madre de Dios el obsequio de
una especial corona del Rosario: Que
la Virgen os proteja y os acompañe
siempre.



Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo
Diplomático

Señora Presidenta,

Miembros del Gobierno y
autoridades,

Distinguidos Miembros del Cuerpo
Diplomático,

Excelencias, señoras y señores:

Estoy muy contento de encontrarme
entre vosotros, aquí en Tallin, la
capital más septentrional que el
Señor me ha regalado visitar. Le
agradezco señora Presidenta sus
palabras de bienvenida, así como la
oportunidad de encontrarme con los
representantes del pueblo de
Estonia. Sé que entre vosotros hay
también una delegación de los
sectores de la sociedad civil y del
mundo de la cultura, lo que me
permite expresaros mi intención de



conocer un poco más vuestra cultura,
especialmente esa capacidad de
resiliencia que os ha permitido
recomenzar frente a tantas
situaciones de adversidad.

Desde hace siglos, esta tierra es
llamada “Tierra de María”, 
Maarjamaa. Un nombre que no
pertenece solamente a vuestra
historia, sino que es parte de vuestra
cultura. Pensar en María, me evoca
dos palabras: memoria y fecundidad.
Ella es la mujer de la memoria, que
guarda todo lo que vive, como un
tesoro en su corazón (cf. Lc 2,19) y es
la madre fecunda que engendra la
vida de su hijo. De ahí que me
gustaría pensar en Estonia como
tierra de memoria y de fecundidad.

Tierra de memoria

Vuestro pueblo debió soportar en
diversos períodos de la historia
momentos duros de sufrimientos y
tribulaciones. Luchas por la libertad



y la independencia que siempre se
veían cuestionadas o amenazadas.
Sin embargo, en los últimos poco más
de 25 años —en los que habéis
reingresado con título pleno en la
familia de las naciones— la sociedad
de Estonia ha dado “pasos de
gigante” y vuestro país, aun siendo
pequeño, se encuentra en primera
línea en el índice de desarrollo
humano, en su capacidad de
innovación, además de demostrar un
alto nivel en lo relativo a la libertad
de prensa, democracia y libertad
política. También habéis estrechado
vínculos de cooperación y amistad
con varios países. Mirando vuestro
pasado y vuestro presente,
encontramos razones para mirar el
futuro con esperanza frente a los
nuevos desafíos que se os presentan.
Ser tierra de la memoria es animarse
a recordar que el lugar que habéis
alcanzado hoy día es gracias al
esfuerzo, al trabajo, al espíritu y a la
fe de vuestros mayores. Cultivar la



memoria agradecida permite
identificar todos los logros de los que
hoy gozáis con una historia de
hombres y mujeres que lucharon
para que esta libertad fuera posible,
y que a su vez os desafía a rendirles
homenaje abriendo caminos para los
que vendrán después.

Tierra de fecundidad

Como lo señalé al inicio de mi
ministerio como obispo de Roma, «la
humanidad vive en este momento un
giro histórico, que podemos ver en
los adelantos que se producen en
diversos campos. Son de alabar los
avances que contribuyen al bienestar
de la gente» (Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 52); sin embargo, es
necesario recordar con insistencia
que el bienestar y el vivir bien no
siempre son sinónimos.

Una de las consecuencias que
podemos observar en nuestras
sociedades tecnocráticas es la

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Algunos_desaf%C3%ADos_del_mundo_actual
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Algunos_desaf%C3%ADos_del_mundo_actual


pérdida del sentido de la vida, de la
alegría de vivir y, por tanto, un
apagarse lento y silencioso de la
capacidad de asombro, lo cual
sumerge muchas veces a los
ciudadanos en un cansancio
existencial. La conciencia de
pertenecer y de luchar por otros, de
estar enraizados en un pueblo, en
una cultura, en una familia poco a
poco se puede perder privando,
especialmente a los más jóvenes, de
raíces desde donde construir su
presente y su futuro, ya que se les
priva de la capacidad de soñar, de
arriesgar, de crear. Poner toda la
confianza en el progreso tecnológico
como única vía posible de desarrollo
puede provocar que se pierda la
capacidad de crear vínculos
interpersonales, intergeneracionales,
interculturales. En definitiva, ese
tejido vital tan importante para
sentirnos parte los unos de los otros
y partícipes de un proyecto común
en el sentido más amplio de la



palabra. De ahí que una de las
responsabilidades más importantes
que tenemos todos aquellos que
asumimos una responsabilidad
social, política, educativa, religiosa
radica precisamente en cómo nos
convertimos en artesanos de
vínculos.

Una tierra fecunda reclama
escenarios desde los cuales arraigar
y crear una red vital que sea capaz
de hacer que los miembros de sus
comunidades se sientan “en casa”.
No existe peor alienación que
experimentar que no se tienen
raíces, que no se pertenece a nadie.
Una tierra será fecunda, un pueblo
dará fruto, y podrá engendrar el día
de mañana solo en la medida que
genere relaciones de pertenencia
entre sus miembros, que cree lazos
de integración entre las generaciones
y las distintas comunidades que la
conforman; y también en la medida
que rompa los círculos que aturden



los sentidos alejándonos cada vez
más los unos de los otros. En este
esfuerzo, queridos amigos, quiero
aseguraros que contáis siempre con
el apoyo y la ayuda de la Iglesia
católica, pequeña comunidad entre
vosotros, pero con muchas ganas de
contribuir a la fecundidad de esta
tierra.

Señora Presidenta, señoras y señores:
Os agradezco de nuevo la bienvenida
y la hospitalidad. El Señor os bendiga
a vosotros y al querido pueblo
estonio. De manera especial, bendiga
a los ancianos y a los jóvenes para
que, preservando la memoria y
haciéndose cargo de ella, hagan de
esta tierra un modelo de fecundidad.

Gracias.



Encuentro ecuménico con los
jóvenes en la "Kaarli Lutheran
Church"

Queridos jóvenes:

Gracias por vuestra cálida
bienvenida, por vuestros cantos y los
testimonios de Lisbel, Tauri y Mirko.
Agradezco las gentiles y fraternas
palabras del arzobispo de la Iglesia
evangélica luterana de Estonia,
Urmas Viilma, como también la
presencia del Presidente del Consejo
de Iglesias de Estonia, arzobispo
Andrés Põder, la del obispo Mons.
Philippe Jourdan, administrador
apostólico en Estonia, y la de los
demás representantes de las distintas
confesiones cristianas presentes en el
país. También agradezco la presencia
de la señora Presidenta de la
República.

Siempre es bueno reunirnos,
compartir testimonios de vida,
expresar lo que pensamos y



queremos; y es muy lindo estar
juntos los que creemos en Jesucristo.
Estos encuentros hacen realidad
aquel sueño de Jesús en la última
cena: «Que todos sean uno, […] para
que el mundo crea» (Jn 17,21). Si nos
esforzamos por vernos como
peregrinos que hacen el camino
juntos, aprenderemos a confiar el
corazón al compañero de camino sin
recelos, sin desconfianzas, mirando
solamente lo que en realidad
buscamos: la paz en el rostro del
único Dios. Y como la paz es
artesanal, confiarse al otro es
también algo artesanal, es fuente de
felicidad: «Bienaventurados los que
trabajan por la paz» (Mt 5,9). Y este
camino, este camino no lo hacemos
solo con creyentes, sino con todos.
Todos tienen algo que decirnos. A
todos tenemos algo que decir.

La gran pintura que está en el ábside
de esta iglesia contiene una frase del
evangelio de san Mateo: «Venid a mí



todos los que estáis cansados y
agobiados, y yo os aliviaré» (Mt
11,28). Vosotros, jóvenes cristianos,
os podéis identificar con algunos
elementos de esta parte del
evangelio.

En las narraciones anteriores, Mateo
nos cuenta que Jesús viene
acumulando desengaños. Primero se
queja porque parece que a los que se
dirige nada les cae bien (cf. Mt
11,16-19). A vosotros jóvenes os
sucede a menudo que los adultos que
tenéis cerca no saben lo que quieren
o esperan de vosotros; o a veces,
cuando os ven muy alegres,
desconfían; y si os ven angustiados,
relativizan lo que os pasa. En la
consulta previa al Sínodo, que
celebraremos dentro de poco y en el
que reflexionaremos sobre los
jóvenes, muchos de vosotros pedís
que alguien os acompañe y os
comprenda sin juzgar y que sepa
escucharos, como también que



responda a vuestros interrogantes
(cf. Sínodo dedicado a los Jóvenes, 
Instrumentum laboris, 132). Nuestras
iglesias cristianas —y me animo a
decir que todo proceso religioso
estructurado institucionalmente— a
veces arrastra estilos donde nos ha
sido más fácil hablar, aconsejar y
proponer desde nuestra experiencia,
que escuchar, que dejarnos
interpelar e iluminar desde lo que
vosotros vivís. Muchas veces la
comunidad cristiana se cierra, sin
darse cuenta, y no escucha vuestras
inquietudes. Sabemos que vosotros
queréis y «esperáis ser acompañados
no por un juez inflexible o por un
padre temeroso y sobreprotector que
crea dependencia, sino por alguien
que no tiene miedo de su propia
debilidad y sabe hacer resplandecer
el tesoro que, como recipiente de
barro, protege dentro de sí (cf. 2 Co
4)» (ibíd., 142). Hoy aquí deseo
deciros que queremos llorar con
vosotros si estáis llorando,

https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20180508_instrumentum-xvassemblea-giovani_sp.html#Las_cualidades_de_quienes_acompa%C3%B1an
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20180508_instrumentum-xvassemblea-giovani_sp.html#Una_Iglesia_generadora


acompañar con nuestras palmas y
nuestra risa vuestras alegrías,
ayudaros a vivir el seguimiento del
Señor. Vosotros, muchachos y
muchachas, jóvenes, sabed esto:
cuando una comunidad cristiana es
verdaderamente cristiana, no hace
proselitismo. Solo escucha, acoge,
acompaña y camina; pero no impone
nada.

También Jesús se queja de las
ciudades que ha visitado haciendo en
ellas más milagros y teniendo con
ellas mayores gestos de ternura y
cercanía; y se lamenta de la falta de
tino que tienen para darse cuenta de
que el cambio que les venía a
proponer era urgente, no podía
esperar. Hasta llega a decir que son
más tercas y obcecadas que Sodoma
(cf. Mt 20-24). Y cuando los adultos
nos cerramos a una realidad que ya
es un hecho, vosotros nos decís con
franqueza: “¿Es que no lo veis?”. Y
algunos más valientes os animáis a



más: “¿No percibís que ya nadie os
escucha, ni os cree?”. En verdad nos
falta convertirnos, descubrir que
para estar a vuestro lado debemos
revertir tantas situaciones que son,
en definitiva, las que os alejan.

Sabemos —así nos lo habéis dicho—
que muchos jóvenes no nos piden
nada porque no nos consideran
interlocutores significativos para su
existencia. Esto es feo, cuando una
Iglesia, una comunidad se comporta
de tal manera que los jóvenes
piensan: “Estos no me dirán nada
que me sirva para mi vida". Algunos
incluso, piden que los dejemos en
paz, sienten la presencia de la Iglesia
como algo molesto y hasta irritante.
Y esto es verdad. Les indignan los
escándalos económicos y sexuales
ante los que no ven una firme
condena, el no saber interpretar
adecuadamente la vida y la
sensibilidad de los jóvenes por falta
de preparación, o simplemente el rol



pasivo que les asignamos (cf. Sínodo
dedicado a los Jóvenes, 
Instrumentum laboris, 66); estos son
algunos de sus reclamos. Queremos
responder a ellos, queremos, como
vosotros mismos lo expresáis, ser
una «comunidad transparente,
acogedora, honesta, atractiva,
comunicativa, asequible, alegre e
interactiva» (ibíd., 67), es decir, una
comunidad sin miedo. Los temores
hacen que nos encerremos. Los
temores nos instan a ser proselitistas.
Y ser hermanos es otra cosa: el
corazón abierto y el abrazo fraterno.

Antes de llegar al escrito del
Evangelio que preside este templo,
Jesús comienza haciendo una
alabanza al Padre. Lo hace porque se
percata de que los que sí se han dado
cuenta, los que entienden el centro
de su mensaje y de su persona, son
los pequeños, aquellos que tienen el
alma sencilla, abierta. Y al veros así,
reunidos, cantando, yo me uno a la

https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20180508_instrumentum-xvassemblea-giovani_sp.html#El_deseo_de_una_%E2%80%9CIglesia_aut%C3%A9ntica%E2%80%9D
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20180508_instrumentum-xvassemblea-giovani_sp.html#El_deseo_de_una_%E2%80%9CIglesia_aut%C3%A9ntica%E2%80%9D


voz de Jesús y me admiro, porque
vosotros, a pesar de nuestras faltas
de testimonio, seguís descubriendo a
Jesús en el seno de nuestras
comunidades. Porque sabemos que
donde está Jesús siempre hay
renovación, siempre hay
oportunidad para la conversión, para
dejar atrás todo lo que nos aparta de
él y de nuestros hermanos. Donde
está Jesús la vida siempre tiene sabor
a Espíritu Santo. Vosotros, hoy aquí,
sois la actualización de aquella
admiración de Jesús.

Entonces sí, volvemos a decir: «Venid
a mí todos los que estáis cansados y
agobiados, y yo os aliviaré» (Mt
11,28). Pero lo decimos convencidos
de que más allá de nuestros límites,
de nuestras divisiones, Jesús sigue
siendo la razón de ser para estar
aquí. Sabemos que no hay alivio más
grande que dejar que Jesús lleve
nuestros agobios. También sabemos
que hay muchos que todavía no lo



conocen y viven en la tristeza y el
desconcierto. Una famosa cantante
vuestra, hace unos diez años decía en
una de sus canciones: «El amor ha
muerto, el amor se ha ido, el amor ya
no vive aquí» (Kerli Kõiv, El amor ha
muerto). ¡No, por favor! Hagamos
que el amor esté vivo, y todos
nosotros debemos hacer esto. Y son
tantos los que hacen esa experiencia:
ven que se termina el amor de sus
padres, se disuelve el amor de pareja
apenas casados, experimentan el
desamor cuando a nadie le importa
que tengan que emigrar a buscar
trabajo o se los mire de reojo por ser
extranjeros. Pareciera que el amor
ha muerto, como decía Kerli Kõiv,
pero nosotros sabemos que no, y
tenemos una palabra que decir, algo
que anunciar, con pocos discursos y
muchos gestos. Porque vosotros sois
la generación de la imagen, la
generación de la acción sobre la
especulación, la teoría.



Y así le gusta a Jesús; porque él pasó
haciendo el bien, y al morir
privilegió el gesto contundente de la
cruz sobre las palabras. A nosotros
nos une la fe en Jesús, y es él el que
está esperando que lo llevemos a
todos los jóvenes que han perdido el
sentido de sus vidas. Y el riesgo es,
incluso para nosotros, creyentes,
perder el sentido de la vida. Y esto
sucede cuando nosotros creyentes
somos incoherentes. Aceptemos
juntos esa novedad que trae Dios a
nuestra vida; esa novedad que nos
empuja a partir una y otra vez, para
ir allí donde está la humanidad más
herida. Allí donde los hombres, más
allá de la apariencia de
superficialidad y conformismo,
siguen buscando una respuesta a la
pregunta por el sentido de sus vidas.
Pero nunca iremos solos: Dios viene
con nosotros; él no tiene miedo, no
tiene miedo a las periferias, es más,
él mismo se hizo periferia (cf. Flp
2,6-8; Jn 1,14). Si nos atrevemos a



salir de nosotros mismos, de nuestros
egoísmos, de nuestras ideas cerradas,
e ir a las periferias, allí lo
encontraremos, porque Jesús nos
primerea en la vida del hermano que
sufre y está descartado. Él ya está allí
(cf. Exhort. ap. Gaudete et exsultate,
135).

Jóvenes: El amor no está muerto, nos
llama y nos envía. Pide solo que
abramos el corazón. Pidamos el valor
apostólico de llevar el Evangelio a los
demás —pero ofrecerlo no
imponerlo— y de renunciar a hacer
de nuestra vida cristiana un museo
de recuerdos. La vida cristiana es
vida, es futuro, es esperanza. No es
un museo. Dejemos que el Espíritu
Santo nos haga contemplar la
historia en la clave de Jesús
resucitado, así la Iglesia, así nuestras
Iglesias serán capaces de seguir
adelante acogiendo en ellas las
sorpresas del Señor (cf. ibíd., 139),
recuperando su juventud, la alegría y

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#135
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#139
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#139


la belleza, que hablaba Mirko, de la
esposa que va al encuentro del
Señor. Las sorpresas del Señor. El
Señor nos sorprende, porque la vida
siempre nos sorprende. Sigamos
adelante, saliendo al encuentro de
estas sorpresas. Gracias.

Encuentro con los asistidos por las
obras de caridad de la Iglesia

Queridos hermanos y hermanas:

Gracias por recibirme esta tarde en
vuestra casa. Para mí es importante
realizar esta visita y poder estar aquí
entre vosotros. Gracias a vosotros
por vuestro testimonio y por haber
querido compartir con nosotros todo
lo que lleváis dentro del corazón.

En primer lugar, quisiera felicitaros
a ti, Marina, y a tu esposo, por el
hermoso testimonio que nos habéis



regalado. Habéis sido bendecidos con
nueve hijos, con todo el sacrificio que
eso significa, como bien lo has
señalado. Donde hay niños y jóvenes,
hay mucho sacrificio, pero sobre
todo hay futuro, alegría y esperanza.
Por eso es reconfortante escucharte
decir: “Damos gracias al Señor por la
comunión y el amor que reina en
nuestra casa”. En esta tierra, donde
los inviernos son crudos, a vosotros
no os falta el calor más importante,
el del hogar, ese que nace de estar en
familia. ¿Con discusiones y
problemas? Sí, es normal, pero con
ganas de salir adelante juntos. No
son palabras bonitas, sino un claro
ejemplo.

Y gracias por compartir también el
testimonio de esas hermanas que no
tuvieron miedo de salir e ir allí
donde vosotros estabais para ser
signo de la cercanía y de la mano
tendida de nuestro Dios. Dijiste que



eran como ángeles que vinieron a
visitarte. Es así: son ángeles.

Cuando la fe no tiene miedo de dejar
la comodidad, de ponerse en juego y
se anima a salir, logra transparentar
las palabras más hermosas del
Maestro: «Que os améis unos a otros;
como yo os he amado» (Jn 13,34).
Amor que rompe las cadenas que nos
aíslan y separan, tendiendo puentes;
amor que nos permite construir una
gran familia donde todos podamos
sentirnos en casa, como sucede en
este hogar. Amor que sabe de
compasión y de dignidad. Y esto es
hermoso. [Mira a los nueve hijos de
Marina sentados en un solo banco y
los cuenta] Uno, dos, tres, cuatro,
cinco, seis, siete, ocho, nueve.
¡Hermosa familia!

La fe misionera va como estas
hermanas por las calles de nuestras
ciudades, de nuestros barrios, de
nuestras comunidades, diciendo con



gestos bien concretos: tú eres parte
de nuestra familia, de la gran familia
de Dios en la que todos tenemos un
lugar. No te quedes afuera. Y
vosotras, hermanas, haced esto.
Gracias.

Creo que ese es el milagro del que tú
nos hablaste Vladímir. Encontraste
hermanas y hermanos que te
regalaron la posibilidad de despertar
el corazón y ver que, en todo
momento, el Señor te buscaba
incansablemente para vestirte de
fiesta (cf. Lc 15,22) y para celebrar
que cada uno de nosotros es su hijo
muy querido. La mayor alegría del
Señor es vernos nacer de nuevo, por
eso no se cansa nunca de regalarnos
una nueva oportunidad. Por esta
razón, son importantes los lazos,
sentir que nos pertenecemos los unos
a los otros, que toda vida vale, y
estamos dispuestos a jugárnosla por
esto.



Quisiera invitaros a seguir creando
lazos. A que salgáis por los barrios a
decirles a muchos: Tú y tú eres parte
de nuestra familia. Jesús llamó a los
discípulos, y hoy también os llama a
cada uno de vosotros, queridos
hermanos, para seguir sembrando y
transmitiendo su reino. Él cuenta con
vuestras historias, con vuestras
vidas, con vuestras manos para
recorrer la ciudad y compartir lo
mismo que vosotros habéis vivido.
Hoy, ¿puede contar Jesús con
vosotros?

Gracias por el tiempo que me habéis
regalado. Ahora me gustaría daros la
bendición para que el Señor siga
haciendo milagros por medio de
vuestras manos.

Y, por favor, también yo necesito
ayuda; no os olvidéis de rezar por mí.
Gracias.



Santa Misa en la Plaza de la
Libertad

Al escuchar, en la primera lectura, la
llegada del pueblo hebreo —una vez
liberado de la esclavitud en Egipto—
al monte Sinaí (cf. Ex19,1) es
imposible no pensar en vosotros
como pueblo; es imposible no pensar
en toda la nación de Estonia y en
todos los países Bálticos. ¿Cómo no
recordaros en aquella “revolución
cantada”, o en aquella fila de 2
millones de personas desde aquí
hasta Vilna? Vosotros sabéis de
luchas por la libertad, podéis
identificaros con aquel pueblo. Nos
hará bien, entonces, escuchar qué le
dice Dios a Moisés, para discernir
qué nos dice a nosotros como pueblo.

El pueblo que llega hasta el Sinaí es
un pueblo que ya ha visto el amor de
su Dios expresado en los milagros y
portentos, es un pueblo que decide
hacer un pacto de amor porque Dios



ya lo amó primero y le expresó ese
amor. No está obligado, Dios lo
quiere libre. Cuando decimos que
somos cristianos, cuando abrazamos
un estilo de vida, lo hacemos sin
presiones, sin que sea un
intercambio donde cumplimos si
Dios cumple. Pero, sobre todo,
sabemos que la propuesta de Dios no
nos quita nada, al contrario, lleva a
la plenitud, potencia todas las
aspiraciones del hombre. Algunos se
consideran libres cuando viven sin
Dios o al margen de él. No advierten
que de ese modo transitan por esta
vida como huérfanos, sin un hogar
donde volver. «Dejan de ser
peregrinos y se convierten en
errantes, que giran siempre en torno
a sí mismos sin llegar a ninguna
parte» (Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 170).

Nos toca a nosotros, al igual que al
pueblo salido de Egipto, escuchar y
buscar. A veces algunos piensan que

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_acompa%C3%B1amiento_personal_de_los_procesos_de_crecimiento
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_acompa%C3%B1amiento_personal_de_los_procesos_de_crecimiento


la fuerza de un pueblo se mide hoy
desde otros parámetros. Hay quien
habla con un tono más alto, quien al
hablar parece más seguro —sin
fisuras ni titubeos—, hay quien al
gritar añade amenazas de
armamento, despliegue de tropas,
estrategias... Este es el que parece
más “firme”. Pero eso no es “buscar”
la voluntad de Dios; sino un
acumular para imponerse desde el
tener. Esta actitud esconde en sí un
rechazo a la ética y, en ella, a Dios.
Pues la ética nos pone en relación
con un Dios que espera de nosotros
una respuesta libre y comprometida
con los demás y con nuestro entorno,
que está fuera de las categorías del
mercado (cf. ibíd., 57). Vosotros no
habéis conquistado vuestra libertad
para terminar esclavos del consumo,
del individualismo, o del afán de
poder o dominio.

Dios conoce lo que necesitamos, lo
que a menudo escondemos detrás del

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_a_un_dinero_que_gobierna_en_lugar_de_servir
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_a_un_dinero_que_gobierna_en_lugar_de_servir


afán de tener; también nuestras
inseguridades resueltas desde el
poder. Esa sed, que habita en todo
corazón humano, Jesús, en el
Evangelio que hemos escuchado, nos
anima a resolverla yendo a su
encuentro. Él es quien puede
saciarnos, llenarnos de la plenitud
que tiene la fecundidad de su agua,
su pureza, su fuerza arrolladora. La
fe es también caer en la cuenta de
que él vive y nos ama; no nos
abandona y, por eso, es capaz de
intervenir misteriosamente en
nuestra historia; él saca bien del mal
con su poder y con su infinita
creatividad (cf. ibíd., 278).

En el desierto, el pueblo de Israel va
a caer en la tentación de buscarse
otros dioses, de adorar el becerro de
oro, de confiar en sus propias
fuerzas. Pero Dios siempre lo atrae
nuevamente, y ellos recordarán lo
que escucharon y vieron en el monte.
Como aquel pueblo, nosotros nos

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_acci%C3%B3n_misteriosa_del_Resucitado_y_de_su_Esp%C3%ADritu
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_acci%C3%B3n_misteriosa_del_Resucitado_y_de_su_Esp%C3%ADritu


sabemos pueblo “elegido, sacerdotal y
santo” (cf. Ex 19,6; 1 P 2,9), el Espíritu
es el que nos recuerda todas estas
cosas (cf. Jn 14,26).

Elegidos no significa exclusivos, ni
sectarios; somos la pequeña porción
que tiene que fermentar toda la
masa, que no se esconde ni se aparta,
que no se considera mejor ni más
pura. El águila pone a resguardo sus
polluelos, los lleva a lugares
escarpados hasta que pueden valerse
por sí mismos, pero tiene que
empujarlos para que salgan de ese
lugar de confort. Agita a su nidada,
tira a los polluelos al vacío para que
pongan en juego sus alas; y se pone
debajo para protegerlos, para evitar
que se hagan daño. Así es Dios con su
pueblo elegido, lo quiere en “salida”,
arriesgado en su vuelo y siempre
protegido solo por él. Tenemos que
perder el miedo y salir de los
espacios blindados, porque hoy la



mayoría de los estonios no se
reconocen como creyentes.

Salir como sacerdotes; lo somos por
el bautismo. Salir a promover la
relación con Dios, a facilitarla, a
favorecer un encuentro amoroso con
aquel que está gritando «venid a
mí» (Mt 11,28). Necesitamos crecer
en una mirada cercana para
contemplar, conmovernos y
detenernos ante el otro, cuantas
veces sea necesario. Este es el “arte
del acompañamiento” que se realiza
con el ritmo sanador de la
“projimidad”, con una mirada
respetuosa y llena de compasión que
es capaz de sanar, desatar ataduras y
hacer crecer en la vida cristiana (cf.
Exhort. ap. Evangelii gaudium, 169).

Y dar testimonio de ser un pueblo 
santo. Podemos caer en la tentación
de pensar que la santidad es solo
para algunos. Sin embargo, «todos
estamos llamados a ser santos

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_acompa%C3%B1amiento_personal_de_los_procesos_de_crecimiento


viviendo con amor y ofreciendo el
propio testimonio en las ocupaciones
de cada día, allí donde cada uno se
encuentra» (Exhort. ap. Gaudete et
exsultate, 14). Pero, así como el agua
en el desierto no era un bien
personal sino comunitario, así como
el maná no podía ser acumulado
porque se echaba a perder, del
mismo modo la santidad vivida se
expande, fluye, fecunda todo lo que
está a sus márgenes. Hoy elegimos
ser santos saneando los márgenes y
las periferias de nuestra sociedad,
allí donde nuestro hermano yace y
sufre el descarte. No dejemos que sea
el que viene detrás de mí el que dé el
paso para socorrerlo, ni tampoco que
sea una cuestión para resolver desde
las instituciones; que seamos
nosotros mismos los que fijemos
nuestra mirada en ese hermano y le
tendamos la mano para levantarlo,
pues en él está la imagen de Dios, es
un hermano redimido por Jesucristo.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#14
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#14


Esto es ser cristianos y la santidad
vivida en el día a día (cf. ibíd., 98).

Vosotros habéis manifestado en
vuestra historia el orgullo de ser
estonios, lo cantáis diciendo: “Soy
estonio, me quedaré estonio, estonio
es algo bueno, somos estonios”. Qué
bueno es sentirse parte de un pueblo,
qué bueno es ser independientes y
libres. Vayamos a la montaña santa,
a la de Moisés, a la de Jesús, y
pidámosle —como dice el lema de
esta visita—, que nos despierte el
corazón, que nos regale el don del
Espíritu para discernir en cada
momento de la historia cómo ser
libres, cómo abrazar el bien y
sentirnos elegidos, cómo dejar que
Dios haga crecer, aquí en Estonia y
en el mundo entero, su nación santa,
su pueblo sacerdotal.

Al concluir la Misa

Queridos hermanos y hermanas:

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#98
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#98


Antes de la bendición final, y de
concluir este Viaje Apostólico en
Lituania, Letonia y Estonia, deseo
expresaros mi gratitud, comenzando
por el administrador apostólico de
Estonia. Gracias por vuestra acogida,
expresión de un pequeño rebaño con
un corazón grande. Renuevo mi
gratitud a la señora Presidenta de la
República y a las demás autoridades
del país. Pienso de modo especial en
todos los hermanos cristianos, en
particular en los luteranos que, tanto
aquí en Estonia como en Letonia, han
acogido los encuentros ecuménicos.
Que el Señor siga guiándonos por el
camino de la comunión. Gracias a
todos.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-pr/article/papa-

francisco-lituania-letonia-estonia/
(19/02/2026)

https://opusdei.org/es-pr/article/papa-francisco-lituania-letonia-estonia/
https://opusdei.org/es-pr/article/papa-francisco-lituania-letonia-estonia/
https://opusdei.org/es-pr/article/papa-francisco-lituania-letonia-estonia/

	El Papa Francisco en Lituania, Letonia y Estonia

