opusdei.org

Nuevos
Mediterraneos (III):
«Desde la Llaga de la
mano derecha...»

Meternos en las llagas de Cristo:
dejarnos tocar por el Amor de
Dios, y tocar a Dios en quienes
sufren. Un camino de
contemplacion y compasion.

26/03/2024

Escucha el articulo Nuevos
Mediterraneos (III): «Desde la
Llaga de la mano derecha...»



Descarga el libro electronico:
«Nuevos mediterraneos»
(Disponible en PDF, ePub y Mobi)

Cuenta san Juan que el dia de la
resurreccion, al atardecer, los
discipulos se habian reunido en casa
con las «puertas cerradas por miedo
a los judios» (Jn 20,19). Estaban
encerrados, llenos de temor.
Entonces, «vino Jesus, se presento en
medio de ellos y les dijo: -La paz esté
con vosotros. Y dicho esto les mostro
las manos y el costado» (Jn 20,19-20).
De golpe, la zozobra de aquellos
hombres se transformé en una
honda alegria. Recibieron la paz que
el Sefior les traia, y acogieron
después el don del Espiritu Santo
(Cfr. Jn 20,22).

Muchos detalles llaman la atencion
en esta escena del Evangelio. ;{Qué


https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-nuevos-mediterraneos/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-nuevos-mediterraneos/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-nuevos-mediterraneos/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-nuevos-mediterraneos/

esperaban los apdstoles? Jesus se
presenta inesperadamente ante ellos,
y su presencia les llena de alegria y
de paz. Conocemos algunas de sus
palabras y sus gestos, pero ¢como
seria la mirada que les dirigi6? Le
habian abandonado. Le dejaron solo.
Huyeron cobardemente. Sin
embargo, el Sefior no se lo reprocha.
Fl mismo se lo habia anunciado.
Sabia que de aquella debilidad podia
surgir una profunda conversion: «Yo
he rogado por ti» -le decia a Pedro
antes de la pasion- «para que tu fe
no desfallezca; y ta, cuando te
conviertas, confirma a tus
hermanos» (Lc 22,31-32). El corazon
contrito de los apdstoles podia acoger
ahora mas plenamente el Amor que
Dios les ofrecia. De otro modo, tal vez
ellos —y Pedro a la cabeza- hubieran
seguido contando quiza demasiado
con sus propias fuerzas.

Por otra parte, ¢por qué Jesus les
ensefia las manos y el costado? Ha



quedado en ellos un rastro evidente
del tormento de la crucifixion. Y, sin
embargo, la vista de las llagas no les
llena de dolor, sino de paz; no les
provoca rechazo, sino alegria. Bien
pensado, esas marcas de los clavos y
de la lanzada son un sello del Amor
de Dios. Se trata de un detalle lleno
de sentido: Jesus quiso que en su
cuerpo permanecieran las heridas de
la Pasion después de resucitar para
que no quedara ningun resquicio a la
desconfianza y nadie pudiera pensar
que, a la vista de nuestra respuesta
tantas veces mediocre e incluso fria,
se iba a arrepentir de lo que habia
hecho. El Amor de Cristo es firme y
plenamente consciente.

Ademas, para el incrédulo Tomas las
llagas iban a ser la sefial inequivoca
de la Resurreccidn. Jesus es el Hijo de
Dios, que verdaderamente ha muerto
y ha resucitado por nuestros
pecados. «Las llagas de Jesus —ensefa
el Papa-son un escandalo para la fe,



pero son también la comprobacion
de la fe. Por eso, en el cuerpo de
Cristo resucitado las llagas no
desaparecen, permanecen, porque
aquellas llagas son el signo
permanente del amor de Dios por
nosotros, y son indispensables para
creer en Dios. No para creer que Dios
existe, sino para creer que Dios es
amor, misericordia, fidelidad. San
Pedro, citando a Isaias, escribe a los
cristianos: «Sus heridas nos han
curado» (1P 2,24; cf. Is 53,5)»[1].

La tradicion espiritual ha encontrado
en las llagas del Sefior un manantial
de dulzura. San Bernardo, por
ejemplo, escribia: «A través de estas
hendiduras, puedo libar miel
silvestre y aceite de rocas de
pedernal (cfr. Dt 32,13), es decir,
puedo gustar y ver qué bueno es el
Sefnor»[2]. En esas heridas
reconocemos el Amor sin medida de
Dios. De su corazon traspasado brota
el don del Espiritu Santo (cfr. Jn



7,36-39). Al mismo tiempo, las
heridas del Sefior son un refugio
seguro. Descubrir la hondura de esas
aberturas puede abrir un nuevo
Mediterraneo en nuestra vida
interior.

«La Llaga Santisima de la mano
derecha de mi Sefior»

«Meteos en las llagas de Cristo»,
sugeria san Juan de Avila: «alli dice
El que mora su paloma, que es el
anima que en simpleza le busca»[3].
«Dentro de tus llagas, escondemey,
reza una conocida oracion. También
san Josemaria hara suyo este modo
de acercarse al Maestro, tan
arraigado entre los cristianos. Asi, en
1933, anota: «Meterme cada dia en
una llaga de mi Jesus»[4].

Esta es una de las devociones que
mantendra a lo largo de su vida
entera, y que recomendara también
a los jovenes que se acerquen a él[5].
Con todo, cobra un relieve especial a



raiz de una experiencia que le abrio
un panorama nuevo, inmenso, y que
tuvo lugar en plena guerra civil
espafiola, mientras vivia en Burgos.
Era una época de sufrimiento para
él: sus hijos en el Opus Dei se
encontraban desperdigados por la
peninsula; unos en los frentes de
batalla, otros escondidos en distintos
puntos, algunos de ellos todavia en la
zona en que habia persecucion
religiosa. Lo mismo sucedia con su
madre y sus hermanos. De sus hijas
espirituales, en fin, apenas tenia
noticias. Ademas, algunos de los que
antes le siguieron habian perdido la
vida durante la guerra.

En estas circunstancias, san
Josemaria se veia llamado a redoblar
sus esfuerzos, su oracion y, en
particular, sus penitencias. Sin
embargo, a primeros de junio de
1938, mientras se dirigia al
Monasterio de las Huelgas, donde
estaba llevando a cabo una tarea de



investigacion, recibe una especial luz
de Dios, que describe en una carta a
Juan Jiménez Vargas, ese mismo dia:

«Querido Juanito: Esta mafiana,
camino de las Huelgas, a donde fui
para hacer mi oracion, he descubierto
un Mediterraneo: la Llaga Santisima
de la mano derecha de mi Sefior. Y
alli me tienes: todo el dia entre besos
y adoraciones. jVerdaderamente que
es amable la Santa Humanidad de
nuestro Dios! Pidele ti que El me dé
el verdadero Amor suyo: asi
quedaran bien purificadas todas mis
otras afecciones. No vale decir:
jcorazon, en la Cruz!: porque, si una
Herida de Cristo limpia, sana,
aquieta, fortalece y enciende y
enamora, ;/queé no haran las Cinco
abiertas en el madero? jCorazon, en
la Cruz!: Jesus mio, jqué mas querria
yo! Entiendo que, si continuo por
este modo de contemplar (me metio
S. José, mi Padre y Sefior, a quien
pedi que me soplara), voy a volverme



mas chalao que nunca lo estuve.
iPrueba tu!»[6]

Llevaba tiempo recorriendo el
camino de la Humanidad del Sefior.
También la devocion a las llagas de
Cristo. Con todo, inopinadamente, se
abrio ante €l como «un
Mediterraneo». Ahondé de golpe en
el significado de Amor redentor que
tenian aquellas heridas, y
comprendio que el mejor modo de
corresponder a tan gran Amor no
consistia en lo que él pudiera hacer,
sino justamente en sumergirse en El:
contemplandolo y dejandose abrazar
enteramente por ese Amor.

Continua la carta precisamente a
propdasito del esfuerzo que le supone
su situacion: «Siento una envidia
enorme de los que estan en los
frentes, a pesar de todo». Y alude a la
figura célebre de un sacerdote
castrense, conocido por su vida
penitente: «Se me ocurre pensar que,



si no tuviera bien sefialada mi senda,
seria magnifico dejar corto al P.
Doyle. Pero... eso me iria muy bien:
nunca me costo gran cosa la
penitencia. Sin duda, ésta es la razon
de que me lleven por otro camino: el
Amor». Su camino es el Amor: amar
y dejarse querer. Al despedirse, se
afianza en esta conviccion: «Un
abrazo. Desde la Llaga de la mano
derecha, te bendice tu Padre»[7].

Aquel suceso, aquella luz inesperada,
fue un signo de esperanzay
constituyd sin duda un acicate para
su trabajo sacerdotal. Gracias a esta
iluminacion divina, una realidad
conocida y repetidas veces meditada
—un camino transitado y
recomendado por él mismo- se
convirtio de repente en una novedad,
una mina de riqueza inagotable, de
la que no querria ya separarse.

Defendidos por el Amor



Las llagas de Jesus son un
recordatorio perenne de su Amor,
que llegd hasta el extremo en su
sacrificio en la Cruz. Dios no se
arrepiente de amarnos. Por eso, la
contemplacion de ese Amor suyo es
una fuente de esperanza. A la vista
del Resucitado, que conserva las
marcas de su Pasion, nos damos
cuenta de que «precisamente alli, en
el punto extremo de su abajamiento
—que es también el punto mas alto
del amor- ha germinado la
esperanza. Si alguno de vosotros
pregunta: “¢Como nace la
esperanza?”. “De la cruz. Mira la
cruz, mira al Cristo Crucificado y de
alli te llegara la esperanza que ya no
desaparece, esa que dura hasta la
vida eterna”»[8]. En la Cruz nacio y
renace siempre nuestra esperanza.
Asi, «con Jesus cada oscuridad
nuestra puede ser transformada en
luz, toda derrota en victoria, toda
desilusion en esperanza. Toda: si,
toda»[9]. Es esa seguridad la que



hacia exclamar a san Pablo: «¢Quién
nos apartara del amor de Cristo? ¢La
tribulacidn, o la angustia, o la
persecucion, o el hambre, o la
desnudez, o el peligro, o la espada?
(...) Pero en todas estas cosas
vencemos con creces gracias a aquel
que nos amoé» (Rm 8,35.37).

Al constatar nuestra debilidad y
nuestro pecado, a menudo puede
colarsenos en el alma, de modos
diversos, la tentacion de la
desesperanza. Lo que en el momento
habiamos aceptado tal vez con
frivolidad o cierta condescendencia,
se presenta de golpe como un
absurdo «no», un manotazo al Dios
que nos ama. También nuestra
respuesta tibia y desganada puede
ser un motivo de desesperacion. Pero
todo esto no es mas que una serie de
tentaciones del mismo que nos hizo
caer. Contemplar las llagas del Sefior
puede ser el mejor modo de
reaccionar: sus llagas nos recuerdan



que su Amor es «fuerte como la
muerte» (Cant 8, 16). Mas aun,
porque su Amor ha vencido la
muerte. Un poeta contemporaneo lo
expresa de un modo tan sintético
como hermoso: «Lavado por el agua
del costado / y dentro de la herida
defendido / de tanto no que solo trae
nada, / de tanto tibio si, de tanta
tregua»[10].

Volver a contemplar la Humanidad
del Sefior, herida por nuestros
pecados, resucitada, puede ser para
nosotros una fuente de esperanza.
Como a los apostoles, Jesus no nos
mira con resentimiento. No nos echa
en cara nuestros pecados, nuestras
debilidades, nuestras traiciones. Al
contrario, nos reafirma, porque su
amor es verdaderamente
incondicional. No nos dice: «Te amo,
si te portas bien», sino «Te amo, para
mi eres un tesoro, y seguiras siéndolo
pase lo que pase». Esa conciencia,
que puede nacer contemplando las



heridas abiertas en el cuerpo del
Sefior, nos llenara de alegria y de
paz. Pase lo que pase, podemos
refugiarnos en ellas, acogiéndonos
de nuevo al perdon de Dios: «<En mi
vida personal —contaba el Papa en
una homilia—, he visto muchas veces
el rostro misericordioso de Dios, su
paciencia; he visto también en
muchas personas la determinacion
de entrar en las llagas de Jesus,
diciéndole: “Sefior estoy aqui, acepta
mi pobreza, esconde en tus llagas mi
pecado, lavalo con tu sangre”. Y he
visto siempre que Dios lo ha hecho,
ha acogido, consolado, lavado,
amado»[11].

Reconocer nuestra pequefiez no es
una derrota, ni una humillacion.
Podria serlo, si Dios fuera alguien
que quisiera dominarnos. Pero no lo
es. Es el Amor lo que le mueve: el
Amor incondicional que nos da, y
que espera que sepamos acoger.



El camino de la compasion

Existen muchos modos de acercarse
a las llagas del Sefior: «Id como mas
0s conmuevar, aconsejaba san
Josemaria[12]. Sabemos como le
gustaba meterse con la imaginacion
en el Evangelio. En Santo Rosario,
por ejemplo, al contemplar el primer
misterio glorioso, comenta: «Y, antes
de terminar la decena, has besado tu
las llagas de sus pies..., y yo mas
atrevido —por mas nifio- he puesto
mis labios sobre su costado
abierto»[13].

Recordando el modo en que san
Josemaria hacia la accion de gracias
de la Misa, lugar privilegiado para
renovar a diario su encuentro
personal con el Amor de su Vida, don
Javier Echevarria describia como «se
arrodillaba los primeros minutos, en
el suelo o en el reclinatorio: mirando
el crucifijo de bolsillo cogido entre
sus manos, recitaba la oracion En ego



[Miradme, oh mi amado y buen Jesus].
Mientras repetia las palabras que se
referian a las llagas del Sefior,
besaba devotamente cada una»[14].

Las heridas del Sefior, que con tanta
hondura descubrio san Josemaria en
aquella mafana de junio, no solo
revelan el Amor que el Sefior nos
tiene: son a la vez una invitacion a
corredimir con El, como lo hace
Santa Maria; a ser su Cirineo, a
consolarle por tantas ofensas que
hieren su Corazoén, sobre todo
porque hieren el nuestro... Una
llamada, en fin, a cuidarle
precisamente en aquellos «<hermanos
mas pequeiios» con quienes se
identifica, en quienes de algun modo
ha querido quedarse (Cfr. Mt 25,40).

Por eso, dentro del itinerario que
llevo a san Josemaria a descubrir
aquel Mediterraneo —sin duda una
luz de Dios—, no hay que olvidar la
enorme cantidad de horas que



dedico a cuidar enfermos y gente sin
recursos por los barrios mas pobres
de Madrid. Ese es desde luego un
modo estupendo de descubrir el
Amor de Dios: salir de nosotros
mismos para tocar a Jesus en las
personas que sufren. Se trata, sin
duda, de un camino seguro.

Esa via nos lleva a dejarnos
interpelar por El, a acercarnos a sus
llagas y a responder con amor a su
Amor. Aprendemos asi a vivir con los
demads la misma ternura que Dios
vuelca sobre nuestra debilidad
personal. Por este camino, nuestra
propia vida adquiere un renovado
sentido de mision que nos lanza mas
alla de nosotros mismos, contando
no con nuestras fuerzas, sino con
una llamada que viene de Dios, que
nos transforma y cuenta con
nosotros para sembrar en el mundo
su paz y su alegria. El Papa insiste
incansablemente en este punto: «A
veces sentimos la tentacion de ser



cristianos manteniendo una
prudente distancia de las llagas del
Sefior. Pero Jesus quiere que
toquemos la miseria humana, que
toquemos la carne sufriente de los
demas. (...) Cuando lo hacemos, la
vida siempre se nos complica
maravillosamente y vivimos la
intensa experiencia de ser pueblo, la
experiencia de pertenecer a un
pueblo»[15].

Meternos en las llagas de Cristo, por
el camino de la compasion y de la
contemplacion, puede abrirnos un
auténtico Mediterraneo:
aprenderemos asi a refugiarnos en
esas heridas de Amor, y a amar con
todo el corazon a quienes nos
rodean, comenzando por quienes
mas lo necesitan; personas que
muchas veces estan a la vera del
camino, en nuestra misma casa.

Articulo publiado el 4 de octubre de
2017



[1] Francisco, Homilia, 27-IV-2014.

[2] San Bernardo, Sermon 61 (Sobre
el libro del Cantar de los cantares), 4.
Abundantes testimonios sobre esta
devocion, y un modo de vivirla,
pueden encontrarse en P. Beteta,
Miraran al que traspasaron, Rialp,
Madrid 2009.

[3] San Juan de Avila, Epistolario,
carta 47. Cfr. Cant 2,16.

[4] San Josemaria, Apuntes intimos, n.
1799b, de 1933, en Santo Rosario.
Edicion critico-historica, Rialp,
Madrid 2010, comentario al primer
misterio glorioso, p. 226, nota 5.

[5] «<Me quedaré metido cada dia,
cumpliendo un proposito antiguo, en
la Llaga del Costado de mi Sefior»:
San Josemaria, Apuntes intimos, n.
1763, de 1934; en Camino. Edicion



critico-historica, Rialp, Madrid 2004,
32 ed., comentario al n. 288.

[6] San Josemaria, Carta a Juan
Jiménez Vargas, 6-VI-1938, en A.
Vazquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei, vol. 2, Rialp, Madrid 2002,
288-289.

[7] Ibidem.

[8] Francisco, Audiencia general, 12-
IV-2017.

[9] Ibidem.

[10] Julio Martinez Mesanza,
“Defendido”, en Gloria, Rialp, Madrid
2016.

[11] Francisco, Homilia, 7-IV-2013.

[12] San Josemaria, Amigos de Dios,
n. 303.

[13] San Josemaria, Santo Rosario,
primer misterio glorioso.



[14] Javier Echevarria, Memoria del
Beato Josemaria, Rialp, Madrid 2000,
p. 235.

[15] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
Gaudium (24-1X-2013), n. 270.

Lucas Buch // Foto: Santi
Villamarin (cc)

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-pr/article/nuevos-
mediterraneos-iii-desde-la-llaga-de-la-
mano/ (19/01/2026)


https://opusdei.org/es-pr/article/nuevos-mediterraneos-iii-desde-la-llaga-de-la-mano/
https://opusdei.org/es-pr/article/nuevos-mediterraneos-iii-desde-la-llaga-de-la-mano/
https://opusdei.org/es-pr/article/nuevos-mediterraneos-iii-desde-la-llaga-de-la-mano/
https://opusdei.org/es-pr/article/nuevos-mediterraneos-iii-desde-la-llaga-de-la-mano/

	Nuevos Mediterráneos (III): «Desde la Llaga de la mano derecha…»

