
opusdei.org

La luz de la fe (XII):
«Nosotros
predicamos a un
Cristo crucificado»

¿Qué significa que con su
muerte en la Cruz y con su
Resurrección Cristo ha obtenido
el perdón para todos los
hombres? ¿A quién ha ofrecido
su vida y por qué? ¿Qué
significa que la muerte de
Cristo es vida del mundo, que
entrando en la muerte ha
ganado para todos la vida?
Cuatro imágenes nos ayudan a
profundizar en el misterio.



19/02/2019

«Mientras los judíos piden señales y
los griegos buscan sabiduría,
nosotros predicamos a un Cristo
crucificado: escándalo para los
judíos, necedad para los gentiles; mas
para los llamados, lo mismo judíos
que griegos, un Cristo que es fuerza
de Dios y sabiduría de Dios» (1Cor
1,22-23)

No es fácil aceptar el misterio de la
Cruz. La perspectiva de un Mesías
que, después de haber sido
humillado, termina sus días sobre
una Cruz, escandalizaba la
imaginación de Pedro (cfr. Mt
16,21-23) y los Doce simplemente no
la comprendían (cfr. Lc 18,30-34). Era
tan doloroso este sufrimiento que
Jesús pidió a su Padre que pasase ese
cáliz (cfr. Mt 26,39) y el corazón de
María, identificado con el de su Hijo,



conoció igualmente la reticencia
natural ante el padecimiento.

Es tan natural el rechazo de un Dios
que termina en un patíbulo, que su
misma representación pictórica
tardó siglos en abrirse camino en el
imaginario de la cultura cristiana,
tanto en un contexto hebraico como
greco-romano. Este no entender es
tan natural, que nosotros mismos lo
seguimos experimentando cuando la
Cruz nos visita, no en la conmoción
artística o en la teoría de un discurso,
sino en la acerba concreción de la
vida real.

A pesar de la dureza de la Cruz, la
confianza en que los planes de Dios,
su misterio de salvación, responden
a una lógica que Él mismo nos ha
querido revelar, impulsó a los
primeros cristianos a defender lo 
indefendible, hasta el punto de que
hoy, cualquier niño que aprende el
catecismo, recita de memoria: «¿cuál



es la señal del cristiano? La señal del
cristiano es la santa Cruz»[1]. El
sencillo gesto de persignarnos
contiene una fuerza simbólica única:
confiesa con el alma y con el cuerpo
todo el misterio de la creación y de la
redención, todo lo que el Padre, el
Hijo y el Espíritu Santo han hecho y
harán por cada uno de nosotros.

«Todas las cosas son fatigosas, el
hombre no puede expresarlas. No se
sacia el ojo de ver, ni se cansa el oído
de oír» (Ecl 1,8). La contemplación
del misterio de la Cruz es fuente
inagotable de vida, a condición de
que cada uno recorra su propio
camino intelectual y espiritual. Esa
ha sido la experiencia de los grandes
maestros de la tradición cristiana,
que han subido el camino de la Cruz
con su predicación y con su vida.
Más que una explicación, las
reflexiones que siguen quieren
presentar cuatro imágenes capaces
de generar luz y serenidad cuando



parece que la tiniebla de la Cruz nos
envuelve.

Primera imagen: el Trono de la
Misericordia

La primera imagen es la del Trono de
la misericordia. Se trata de una
iconografía desarrollada
especialmente en la Edad Media.
Existen numerosas variaciones, pero
el motivo es siempre el mismo: Dios
Padre sostiene con sus manos a su
Hijo en la Cruz, mientras que el
Espíritu Santo, representado como
una paloma, aparece entre los
rostros del Padre y del Hijo. La
fuerza de esta imagen consiste en
presentar la auto-donación del Hijo
como la misma donación del Padre,
gracias a la acción del Espíritu Santo.
De esta forma queda manifiesto, en
primer lugar, que el Padre revela su
misericordia por cada una de sus
criaturas no a pesar de, sino a través
de la Pasión de su Hijo. Esto no



significa que el amor de Dios tenga
en la Cruz una manifestación
eminente por el dolor que conllevó,
sino porque constituye, de hecho, la
última y la más elocuente predicación
de Jesús sobre el amor con el que
Padre respeta y promueve el bien y
la libertad de todos sus hijos.

Esa imagen nos dice que Dios está
dispuesto a cargar con el peso de la
Cruz antes que forzar a nadie a
amarle. Por eso, si miramos bien a
través de las llagas del Resucitado, no
veremos la imagen de un Dios tan
radicalmente trascendente que
considera indigno de su pureza
relacionarse con quienes son polvo y
vanidad (cfr. Gn 2,7; Sal 144,4). La
imagen del Dios cristiano manifiesta,
de modo sorprendente y nuevo, la
unidad de la justicia y la
misericordia; el amor de Dios, que
siempre se pone del lado de sus
criaturas, y su capacidad de llevar a
cumplimiento el designio originario



de la creación. Precisamente la Cruz
de Cristo hace evidente el peso de
esos pesares, es decir, lo que le ha
costado a la Trinidad ser fiel a su
proyecto, a esa locura de amor que es
la creación de seres personales que
llaman de Tú a Dios por toda la
eternidad, ya sea bajo la forma de un
apasionado Te amo, ya sea con un
amargo Te odio. Nuestro Padre decía
muchas veces que precisamente el
que ama sufre, «si en amor estoy
ducho / es por fuerza del dolor»[2].

Segunda imagen: el grito de Jesús

La segunda imagen es el grito de
Jesús: «Dios mío, Dios mío, ¿por qué
me has abandonado?» (Mt 27,46).
Como todo en la vida de Jesús, este
gemido que sale de las
profundidades de un cuerpo
exhausto tiene función de
revelación. Si miramos a nuestro
alrededor sin ingenuidades, veremos
que frecuentemente los justos son los



que salen perdiendo. Es la constante
verdad del salmo 73: «a los impíos les
va aparentemente bien, a los que
quieren vivir cara a Dios les va
aparentemente mal». En este sentido,
Jesús en la Cruz se solidariza con
todos los inocentes que sufren
injustamente y que no ven
escuchados sus gritos en este mundo.

La Pasión del Crucificado es un acto
de la compassio redentora del Padre
en Cristo con todas las víctimas que,
de un modo u otro, han sufrido por
defender la verdad de Dios y la
verdad del hombre. Sus quejas, sus
clamores tantas veces silenciados,
encuentran un lugar en Dios gracias
al grito de Jesús. En Él no se
extinguen, sino que encuentran
resonancia divina. En el por qué de
Jesús nuestras preguntas más
crispadas por el dolor o la soledad,
no son olvidadas, sino que alcanzan
la seguridad de una respuesta llena
de amor por parte de la Trinidad.



Como en el caso de Jesús, esta
respuesta solo será plena cuando
llegue la Resurrección. Sin embargo,
si aprendemos a gritar en Él, nuestra
angustia se transforma
progresivamente en paz y serenidad
de victoria[3].

Si es verdad aquello de que los
malvados, en el banquete eterno, no
se sentarán indistintamente a la
mesa junto a las víctimas, como si no
hubiera pasado nada[4], es fácil
entender por qué la Cruz es
indisociable de la Resurrección y del
Juicio Final. Una predicación que de
hecho solo insista en una de esas tres
realidades hace una caricatura del
misterio de Cristo y hace todavía
menos aceptable el rostro de Cristo a
nuestros contemporáneos. El Juicio
Final es indisociable de la Cruz y de
la Resurrección. Es el último acto de
la constitución del Reino que Jesús
predicó desde el inicio; el acto en el
que las intenciones del corazón serán



manifestadas y el sufrimiento
inocente de todos los justos,
comenzando desde Abel, recibirán el
reconocimiento público que
merecen.

La tercera imagen: el buen ladrón

La tercera imagen es la conversión
del buen ladrón (cfr. Lc 23,40-43).
Colgado de la Cruz, Jesús no solo se
solidariza con los inocentes, sino que
sondea las profundidades de los
corazones que rechazan a Dios. El
Espíritu Santo mueve a Jesús a no
abandonar a ninguno, ni siquiera a
los que se levantan contra Él. Jesús
no ha venido a llamar a los justos,
sino a los pecadores (Mc 2,17). A lo
largo de su vida no solo habló del
perdón y del amor a los enemigos
(Mt 5,44), sino que murió
perdonando y bendiciendo a uno de
los malhechores que estaba
crucificado con Él (cfr. Lc 23,43). El
buen ladrón pasó de la maldición a la



bendición en pocos minutos. El éxodo
por el que le condujo Jesús es una
metáfora de nuestra vida, pues todos
hemos pecado y hemos vivido
privados de la gloria de Dios (cfr. Rm
3,23).

Hay una condición, sin embargo,
para poder entrar en la bendición,
pues en la relación con Jesús no hay
nada de mágico o de automático:
nadie, ni siquiera Jesús, puede
sustituir nuestra conciencia. Al final
de su vida Jesús continúa con su
programa iniciado en el Jordán (cfr. 
Mc 1,14). Busca y se solidariza con
los pecadores, pero para llamarlos a
la conversión y a la penitencia (cfr. 
Lc 5,32). La novedad de la revelación
de la Cruz consiste en que a Dios le
basta un verdadero acto de
contrición para donar la bendición.
El buen ladrón no tuvo oportunidad
para reparar lo que había robado y,
sin embargo, goza ya de la vida
eterna. Como en nuestro Bautismo,



resuena aquí la escandalosa
generosidad de la parábola del hijo
pródigo: el Padre no exige el
cumplimiento material de una
reparación imposible. Él sondea la
verdad del corazón y por eso le basta
que reconozcamos sin ambages
nuestro pecado, que nos
arrepintamos de corazón y que nos
abracemos a Jesús con la fe que obra
lo que puede por la caridad (Gal 5,6).
El buen ladrón es una buena imagen
para entender la absoluta gratuidad
de la justificación y de aquel mínimo
que el Padre exige para poder
perdonarnos. El Espíritu Santo que
obra en Jesús y en su Cuerpo, que es
la Iglesia, se encargará de sanar las
secuelas que hemos causado en
nuestro entorno con nuestros
pecados.

Desde la Cruz, Jesús nos mira. Su
oración de intercesión, «Padre,
perdónales porque no saben lo que
hacen» (Lc 23,34), es oración eficaz:



nos pone, como a aquel ladrón, en
condiciones de reconocer la propia
culpa, de aceptar la propia
responsabilidad y de abrirnos a la
necesidad del perdón. Si la mirada de
Jesús no fuese misericordiosa, el
espectáculo de nuestros pecados nos
llevaría fácilmente a la
desesperación. Pero su mirada es
diferente: no nos reduce a nuestros
actos, sino que abre un espacio
donde el dolor que experimentamos
al palpar la mezquindad de nuestras
decisiones no termina en un gesto
amargo. El Hijo de Dios es objeto de
una violencia absurda; la misma que
continúa activa en nuestro interior
cuando la envidia, la superficialidad
o simplemente la indiferencia ante el
mal y el pecado nos transforman en
culpables. Pero el Amor de Dios es
más fuerte que cualquier necedad de
sus criaturas. La paciencia con que
soporta la debilidad de quien no
tiene báculo (la im-becillitas) revela
que el Padre tiene en Cristo sus



manos siempre abiertas para
acogernos, si de verdad queremos
hacer el esfuerzo de dejarnos
abrazar por Él.

La cuarta imagen: el Cordero
degollado ante el Trono de Dios

La cuarta imagen es la del Cordero
degollado que está en pie delante del
Trono de Dios (cfr. Ap 5,1-14). El
profeta Isaías había usado la imagen
del cordero para hablar del Siervo
sufriente (cfr. Is 53,7). El Bautista
emplea la misma imagen para
referirse a Jesús «que quita los
pecados del mundo» (Jn 1,29). El
evangelio de san Juan hace coincidir
la muerte de Cristo con el momento
del sacrificio ritual en el templo,
quizá para subrayar así que la sangre
de un cordero había librado a los
primogénitos de Israel de la muerte
en Egipto (cfr. Ex 12). El libro del
Apocalipsis presenta a Cristo como el
Cordero que vence a los potentes de



la tierra, pues Él es el Rey de reyes y
Señor de señores (cfr. Ap 17,14). Para
quien no esté familiarizado con el
mundo bíblico puede resultar difícil
entender la insistencia –hasta
veintinueve veces– con que el
Apocalipsis usa esta imagen. Pero
para los primeros cristianos hebreos
era tan natural, que muy pronto se
desarrolló la potente imagen del
Cordero degollado y victorioso,
síntesis admirable de lo que la
tradición cristiana posterior
denominará la exaltación gloriosa de
Cristo en la Cruz. Esta tradición, de
origen joanéo, contempla la cruz
como anticipación de la Gloria de la
Resurrección. En muchos crucifijos
vemos todavía las llamadas 
potencias, es decir, los rayos de la
gloria del Resucitado que se
expanden desde la Cruz al mundo
entero. San Josemaría, como tantos
otros santos, contemplaba
habitualmente la Cruz desde este
punto de vista[5].



El capítulo 5 del Apocalipsis contiene
un guiño característico del estilo de
san Juan. El autor presenta con gran
dramatismo la escena de un libro
sellado que nadie es capaz de abrir.
Un ángel grita a grandes voces,
preguntando si hay alguien digno de
abrir los siete sellos. Pero nadie
responde. Ante aquel silencio
desolador, «Juan prorrumpe en
llanto» (v. 4). Uno de los Ancianos le
tranquiliza y le dice: «No llores, mira
que ha vencido el León de la tribu de
Judá, la Raíz de David, y que puede
abrir el libro» (Ap 5, 5). La paradoja
es que cuando ese León hace acto de
presencia para abrir el libro, lo hace
bajo la forma de un cordero (cfr. Ap
5,6).

«Victor, quia victima»[6]. Venció no
porque fue violento, sino porque fue
víctima de la violencia. La victoria
del Padre en Cristo revela algo de esa
divina pasividad y mansedumbre
que la imagen del Cordero traduce



en lenguaje humano. Ni el Padre
exigió a su Hijo el dolor como
satisfacción, ni Cristo eliminó el
pecado destruyendo a nadie. El
Padre pidió a su Hijo que revelase su
amor de Padre por cada uno,
arriesgándose a que los hombres
diesen el curso que quisieran al amor
de Dios. Le pidió que confesase
siempre y sin ambages que el Padre
no retira sus dones, que la libertad es
real y que Él no quiere esclavos sino
hijos. Por eso, toda la vida de Jesús
fue desenmascarar la lógica de los
corazones que, aún cumpliendo
externamente, viven esclavizados en
su interior por el miedo, la envidia o
el resentimiento.

Jesús vino a librarnos de la
esclavitud del pecado anunciando
que «el Padre os ama» (Jn 16,27) y
unió su voluntad de hombre a ese
deseo divino de modo tan perfecto,
que se dejó colgar en un madero
antes que obligar a nadie a rendirse



ante Dios. La paradoja de ese
Cordero «manso y humilde» (Mt 11,
29), que vino «para destruir las obras
del diablo» (1 Jn 3,8), es que las
venció soportando hasta el final la
tentación de la desconfianza en el
amor del Padre. De este modo
demostró la grandeza del corazón
humano según el diseño creador de
Dios: un corazón que, con la fuerza
del Espíritu Santo, puede dejarse
modelar por todo, puede abrazar a
todos y es capaz de introducir, en las
tinieblas más densas del rechazo de
Dios, la luz de la confianza filial.

Nuestra libertad es real, y la Trinidad
la ama tanto, que ha querido que
también nosotros demos forma a la
relación que Él inició en la creación.
Ni Jesús, ni los que le crucificaron, ni
María, ni Pedro, ni Judas eran meros
ejecutores de un guión ya escrito
desde la eternidad. Es verdad que
Dios que nos primerea y que él ha
establecido las reglas y el sentido de



ese juego, que es nuestra vida. Pero
una regla fundamental es que
nosotros decidimos y construimos
con Él el modo de vivir en la
eternidad. «El Dios que te creó sin ti,
no te salvará sin ti»[7] Él está
siempre de nuestra parte y nos
tiende su mano, pero no ejercerá
violencia alguna contra ninguno de
nosotros porque sabe que el don de
una relación vivida en libertad
ilumina nuestra historia.

Juan Rego

[1] Cfr. Catecismo de la Iglesia
católica, n. 617.

[2] Amigos de Dios, n. 68.

[3] Sal 22, 25-35: «De ti viene mi
alabanza en la gran asamblea, mis
votos cumpliré ante los que le temen.
Los pobres comerán, quedarán



hartos, los que buscan a Yahveh le
alabarán: «¡Viva por siempre vuestro
corazón!» Le recordarán y volverán a
Yahveh todos los confines de la
tierra, ante él se postrarán todas las
familias de las gentes. Que es de
Yahveh el imperio, del señor de las
naciones. Ante él solo se postrarán
todos los poderosos de la tierra, ante
él se doblarán cuantos bajan al
polvo. Y para aquél que ya no viva, le
servirá su descendencia: ella hablará
del Señor a la edad venidera, contará
su justicia al pueblo por nacer: Esto
hizo él».

[4] Cfr. Benedicto XVI, Enc. Spe salvi,
30.XI.2007, n. 44.

[5] Cfr. Camino, n. 969.

[6] San Agustín, Confesiones X, 43.

[7] Cfr. San Agustín, Sermo 169, 11,
PL 38,923.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pr/article/nosotros-
predicamos-a-un-cristo-crucificado/

(15/12/2025)

https://opusdei.org/es-pr/article/nosotros-predicamos-a-un-cristo-crucificado/
https://opusdei.org/es-pr/article/nosotros-predicamos-a-un-cristo-crucificado/
https://opusdei.org/es-pr/article/nosotros-predicamos-a-un-cristo-crucificado/

	La luz de la fe (XII): «Nosotros predicamos a un Cristo crucificado»

