opusdei.org

Muy humanos, muy
divinos (X): Te
seguiré adonde
vayas

La virtud de la fortaleza nos
permite seguir a Jesus sin
depender de las condiciones
cambiantes de nuestra vida y
de nuestro entorno.

26/12/2021

Desde el umbral de la puerta, en la
casa de Simon, Jesus acaba de curar a
muchos enfermos, ademas de
expulsar a otros tantos demonios. Es



hora de cruzar a la otra orilla del
lago cuando se acerca un escriba,
deslumbrado quiza por todos esos
prodigios, y le dice: «Maestro, te
seguiré adonde vayas» (Mt 8,19).
¢Qué intenciones se movian en el
fondo del corazon de este hombre?
¢Hasta qué punto se hacia cargo de lo
que suponia seguir al Maestro? Solo
sabemos lo que respondio Jesus: «Las
zorras tienen sus guaridas y los
pajaros del cielo sus nidos, pero el
Hijo del Hombre no tiene donde
reclinar la cabeza» (Mt 8,20).

Aunque a primera vista estas puedan
parecer unas palabras duras, como
para desilusionar a cualquiera, todo
depende de lo que el escriba
estuviera buscando en Cristo. Los
apostoles seguramente escucharon
respuestas similares y, mas que una
advertencia o un freno, descubrieron
en ellas una invitacion. Asi se
comprende, por ejemplo, que Pedro,
Juan y Santiago dejaran «todas las



cosas» cuando Jesus los llamo al
acabar la jornada de trabajo (cfr. Lc
5,11), o que Mateo hiciera lo mismo
cuando el Sefior lo fue a buscar
mientras cobraba impuestos (cfr. Lc
5,18). Los apostoles perciben que,
aunque no tener «donde reclinar la
cabeza» puede suponer mucho
sacrificio, cualquier cosa es poco al
lado de una vida junto a Jesus.

El Sefior, pues, habla fuerte, porque
no quiere que este hombre se
engafie, pensando quiza que abraza
un proyecto de fantasia, en el que
todo ira siempre viento en popa.
Porque en el camino junto a Jesus,
muchas veces las dificultades —el
cansancio, los defectos propios o
ajenos, las incomprensiones, los
malentendidos- pesan mas de lo que
nos gustaria. Y es entonces cuando la
virtud de la fortaleza, elevada por la
gracia divina, se revela decisiva: nos
da las armas para que nuestro deseo



de seguir a Jesus «adonde vaya» sea
mas grande que cualquier obstaculo.

Una afectividad orientada siempre
a Dios

«La felicidad del Cielo es para los que
saben ser felices en la tierra»™, solia
repetir san Josemaria. En nuestro dia
a dia hay muchas cosas que nos dan
alegria, pero también surgen
contrariedades que nos ponen a
prueba. Es 16gico, en ese sentido, que
nuestra felicidad en la tierra tenga
mucho que ver con aprender a
encajar esos momentos complicados,
los dias en los que casi nada sale
como lo habiamos planificado. La
fortaleza tiene que ver con eso,
porque transforma los obstaculos en
oportunidades para volver a orientar
nuestros deseos mas profundos, una
y otra vez, hacia la direcciéon
correcta: hacia Dios. La fortaleza
modela nuestra afectividad para que
se deje afectar mas por Dios que por



las circunstancias personales o
externas, que siempre pueden
cambiar.

Hay cosas innecesarias para ser
felices que a veces quiza se nos
presentan como imprescindibles.
Esto puede suceder con ciertas
comodidades que hoy son casi
moneda comun, pero también con
otras necesidades que nos podemos
haber creado, casi sin darnos cuenta.
Aparte de tomar conciencia de esas
dependencias, queremos ser lo
suficientemente libres para que las
circunstancias externas no tomen las
decisiones por nosotros: que un
momento incomodo no nos robe la
sonrisa, que el cansancio no nos
venza tan rapidamente, o que
seamos capaces de renunciar a un
gusto personal en favor de otra
persona. La fortaleza nos hace
menos dependientes de todo lo que
no es el amor de Dios, de modo que
estemos contentos entre todo tipo de



gente, en cualquier sitio, y
dedicandonos a cualquier tarea.

Asi, cuando las multitudes querian
proclamarlo rey, entusiasmados con
sus milagros, Jesus «no se dejo
engafiar por el triunfalismo: era
libre. Como en el desierto, cuando
rechaza las tentaciones de Satanas
porque era libre, y su libertad era
seguir la voluntad del Padre (...).
Pensemos hoy en nuestra libertad
(...). ¢Soy libre? ¢ O, por el contrario,
soy esclavo de mis pasiones, de mis
ambiciones, de las riquezas, de la
moda?»"”. San Pablo nos transmite su
experiencia: «He aprendido a
contentarme con lo que tengo: he
aprendido a vivir en la pobreza, he
aprendido a vivir en la abundancia,
estoy acostumbrado a todo en todo
lugar, a la hartura y a la escasez, a la
riquezay a la pobreza. Todo lo puedo
en Aquel que me conforta» (Fil4,11).
Para él nada es un obstaculo en su
camino hacia lo que verdaderamente



quiere: amar a Dios con todo su
corazon.

El bien mayor es en ocasiones el
menos evidente

Basta una mirada realista al mundo
para reconocer la necesidad de la
fortaleza. Notamos que las
circunstancias, positivas o adversas,
influyen en nosotros. Nos damos
cuenta de la necesidad de sobrellevar
ciertos periodos dificiles sin
abatirnos ni perder la serenidad.
Ademas, sabemos por experiencia
propia que las cosas valiosas
requieren esfuerzo y paciencia:
desde sacar adelante unos estudios o
vencer un defecto del propio
caracter, hasta cultivar relaciones
profundas con otras personas, o
crecer en amistad con Dios. Sin
embargo, a pesar de que el sentido
comun nos muestra esto con
claridad, no es infrecuente que en
algun punto del razonamiento se



tuerza el camino, y que nos
quedemos con una vision estrecha de
la fortaleza: como si fuera tan solo
un fatigoso esfuerzo por ir a
contrapelo.

Y no, la fortaleza no consiste en un
gris ejercicio de la voluntad por
superarse, por no quejarse, por
negarse o por resistir ante lo que no
queremos o no entendemos. Verla de
esta manera acaba por agotar a
cualquiera. Ser fuertes consiste, mas
bien, en robustecer nuestras
convicciones, en renovar siempre el
amor que nos mueve, en hacer
brillar con mayor fuerza en nosotros
los bienes mas auténticos. Entonces
elegiremos cada vez con mas
facilidad, incluso con gusto, lo que
verdaderamente queremos, esa
«mejor parte» de la que habla Jesus
(cfr.Lc 10,42).

Veamoslo con un ejemplo: quien
carece de fortaleza quiza no sea



capaz de evitar un comentario
brusco o de sonreir cuando se
encuentra cansado. En ese tipo de
situaciones, la fatiga es el motivo que
pesa mas en sus reacciones o en sus
decisiones, y le hace perder de vista
otros motivos por los que quiza
valdria la pena esforzarse. En
cambio, quien ha hecho crecer en si
la fortaleza no solo puede
sobreponerse al cansancio, sino que
lo hace porque percibe el bien que
eso le reporta, tanto a €l como a los
demas, e incluso descubre ahi un
camino para amar a Dios. Solo de
este modo, acciones como privarse
de un pequeiio gusto, levantarse a
una hora fija, evitar una queja o
hacer un favor que espontaneamente
no realizariamos, se transforman en
un modo de educarnos en la
percepcion de un bien mayor pero
quiza menos evidente, al menos al
principio.



Este proceso, del que podriamos ver
solo el desafio que significa
sobreponerse a uno mismo, termina
de hecho haciéndonos mas libres, ya
que nuestra alegria y nuestra paz
dependera mas de lo que
verdaderamente queremos, y menos
de pequefias tiranias del momento,
ya sean externas o internas. En la
lucha por ganar en fortaleza se trata
precisamente de explorar esos
angulos muertos que nos impiden
ver algunos aspectos del bien,
simplemente porque suponen
esfuerzo. Quien aprende a vivir con
fortaleza podra perseverar en el bien
cuando las buenas decisiones no
sean las mas atractivas. Ser fuerte es
la actitud propia de quien percibe el
valor real de las cosas.

Moverse con soltura en la realidad

Cuando escuchamos a Jesus decir al
escriba que «no tiene donde reclinar
la cabeza», podriamos pensar



también que esta queriendo ponerlo
a prueba: «seguirme no es cosa facil,
jestas seguro que quieres hacerlo?».
Sin embargo, encontramos otros
pasajes del Evangelio en los que el
Sefior se expresa de manera similar,
y no lo hace a modo de advertencia,
sino —lo hemos visto con la llamada
de varios de los apostoles— de
invitacion: «Si alguno quiere venir
detras de mi, que se niegue a si
mismo, que tome su cruz cada dia, y
que me siga» (Lc 9,23); «Entrad por la
puerta angosta, porque amplia es la
puerta y ancho el camino que
conduce a la perdicion» (Mt 7,13). En
ningun caso se trata de llamadas a
un sufrimiento sin sentido, sino al
desarrollo de una libertad grande: a
hacer crecer en nosotros, poco a
poco, una disposicion del corazon
que sea capaz de amar hasta el
extremo, como él mismo lo hizo.

«Lo que se necesita para conseguir la
felicidad, no es una vida comoda, sino



un corazén enamorado»" El camino
del cristiano es exigente porque
requiere un amor cada vez mas
hondo; y, como dice aquella vieja
cancion, «corazon que no quiera
sufrir dolores, pase la vida entera
libre de amores»™. La vida de Jesus
nos muestra como debemos
relacionarnos con la adversidad o
con el dolor. Su fortaleza no es la de
quien construye muros a su
alrededor, ni la de quien se cubre
con una armadura para evitar las
heridas, o para que la realidad no le
afecte. A base de muros y de
armaduras, en realidad, la
resistencia no pasa a ser parte de
nuestra personalidad; estos recursos
mas bien impiden el contacto, la
relacion con la realidad. Su rigidez
imposibilita moverse con soltura.

La fortaleza de Jesus, en cambio,
dialoga constantemente con lo que lo
rodea. Jesus no acepta el dolor
solamente porque resulta arduo, o



bien por demostrarse o por
demostrarnos algo. En realidad,
simplemente lo asume cuando es
necesario, sin permitir que lo
desarme. Ve en las dificultades un
sentido que da motivos y
profundidad a lo que esta viviendo,
en lugar de volverlo todo absurdo. Y
eso es amar al mundo
apasionadamente en su sentido mas
pleno. Amar al mundo significa tener
la capacidad de poder relacionarse
con €l en toda su riqueza, también
con el valor oculto de lo imperfecto,
en las situaciones de la vida, en
nosotros mismos, en los demas. Si
buscamos la fortaleza de Cristo
seremos personas mas sensibles y
profundas, mas metidas de lleno en
la realidad, mas capaces de
encontrar a Dios en todo. Personas,
en definitiva, mas contemplativas.

Paciencia para llegar hasta el fin



«Nos gloriamos en la esperanza de la
gloria de Dios», escribe san Pablo.
«Mas aun; nos gloriamos hasta en las
tribulaciones, sabiendo que la
tribulacion engendra la paciencia; la
paciencia, virtud probada; la virtud
probada, esperanza, y la esperanza no
falla, porque el amor de Dios ha sido
derramado en nuestros corazones por
el Espiritu Santo que nos ha sido
dado» (Rm 5,2-5). Cada sacrificio
libremente asumido, cada
contradiccion acogida sin rebeldia,
cada vencimiento hecho por amor,
reafirma en nosotros la conviccion
de que nuestra felicidad esta en Dios,
mas que en cualquier otra realidad.
La lucha cotidiana se convierte,
entonces, en una conquista
progresiva del bien verdadero, que
nos concede algo de la gloria futura a
la que aspiramos: la lucha se
convierte en un camino de
esperanza.



Buscar de manera habitual el bien
auténtico y oculto en nuestras
decisiones nos concede el &nimo para
no conformarnos con lo inmediato o
con lo efimero. Y eso genera
paciencia: empezamos a esperar mas
y mas en el amor que no falla, y que
da sentido a nuestros esfuerzos. Por
eso, el fuerte no desespera, no pierde
la serenidad ante un fracaso o
cuando los frutos del trabajo tardan
en verse. La paciencia no es ni
optimismo simplon ni resignacion: es
la actitud del hombre libre, que ama
no solo por temporadas, sino que
lucha con los ojos puestos siempre en
el fin que le aguarda. La conviccion
profunda de no querer conformarse
con menos que con la felicidad del
cielo puede sostener el necesario
combate cotidiano que permite
seguir a Jesus «adonde quiera que
vaya». Eso es la fortaleza. Un corazdn
fuerte, que no pierde de vista el fin,
puede «luchar, por Amor, hasta el

tltimo instante»™.



™ San Josemaria, Forja, n. 1005.
2l Francisco, Homilia, 13-IV-2018.
B San Josemaria, Surco, n. 795.

4] «A los arboles altos», cancion
tradicional.

! San Josemaria, «Tiempo de
reparar», n. 4, en En didlogo con el
Sefior, edicién histérico-critica.

Magdalena Oyarzun

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-pr/article/muy-humanos-
muy-divinos-x-te-seguire-adonde-vayas/
(03/02/2026)


https://opusdei.org/es-pr/article/muy-humanos-muy-divinos-x-te-seguire-adonde-vayas/
https://opusdei.org/es-pr/article/muy-humanos-muy-divinos-x-te-seguire-adonde-vayas/
https://opusdei.org/es-pr/article/muy-humanos-muy-divinos-x-te-seguire-adonde-vayas/

	Muy humanos, muy divinos (X): Te seguiré adonde vayas

