opusdei.org

Muy humanos, muy
divinos (VII):
Nuestro trabajo,
levadura de Dios

En este séptimo articulo
descubriremos algunas virtudes
del trabajo que se esconden en
una imagen que uso Jesus: la de
aquella mujer que hace pan
para muchas personas. El
desafio es transformar nuestras
tareas diarias en amor para
quienes nos rodean.

21/09/2021



El trabajo, con sus objetos y sus
rutinas, era quizd la realidad que
mejor conocian quienes escuchaban
a Jesus. Por eso en su predicacion
aparece con tanta frecuencia y desde
tantos angulos diversos. Ahi estd el
sembrador que arroja la semilla en el
campo, el negociante que busca
perlas finas, el pescador que lanza la
red en el mar... Un dia, para explicar
algo tan importante como el modo en
que Dios obra en el mundo, Jesus se
fija en una de las tareas mas
ancestrales: la de elaborar el pan.
«¢A qué comparare el reino de Dios?
Es semejante al fermento que una
mujer toma y echa en tres medidas
de harina hasta que fermenta

toda» (Lc 13,20). Asi se desarrolla el
Reino de Dios en la historia: codo a
codo con nosotros, al compas de
nuestro trabajo cotidiano, fermento
que se inserta en el trabajo de Dios y
que transforma el mundo desde
dentro. Como dird Jesus en otra
ocasion, «mi Padre no deja de



trabajar, y yo también trabajo» (Jn
5,17).

Con esta figura de la mujer que
fermenta la harina, el Senor reviste
de una dignidad inmensa una tarea
que, de tan normal, pareceria casi
fuera de sitio. Quienes escuchaban al
Sefior tal vez imaginarian que, para
describir algo tan trascendental
como el desarrollo del Reino de Dios,
habria sido mas adecuado pensar en
el trabajo de un noble de la época, o
en las tareas de quienes se
encargaban mas directamente de las
cosas religiosas. Pero el propio Jesus,
siendo el Hijo del Altisimo, habia
ejercido un trabajo manual, sencillo.
De modo que, en lugar de referirse a
un puesto de influencia politica, de
eficacia econdmica, o de prestigio
social, penso en la labor de esas
personas discretas que se despiertan
temprano, antes que los demas, para
que pueda llegar a tiempo ese pan de
la primera comida, que usualmente



dura apenas unas horas en su mejor
estado.

Tres medidas de harina

Al describir la escena de esta mujer
que trabaja la masa, Jesus menciona
un detalle muy sugerente: la
cantidad de harina. En el mundo
judio de la época, tres «medidas» de
harina equivalian aproximadamente
a veintidds litros de masa, con lo que
se podia producir pan para dar de
comer a un centenar de personas. Tal
cantidad de harina nos indica que la
mujer no esta trabajando solo para
su propia familia, por numerosa que
sea. Su tarea parece dirigirse mas
bien a una necesidad de la
comunidad. No es dificil, pues,
imaginarla en plena labor, poniendo
el corazon en quienes disfrutarian de
todo ese pan. Porque asi sucede en
todo trabajo: nuestra tarea nos pone
en relacion con los demas, nos ubica
en algun lugar desde el que



contribuimos al bien de los otros. De
hecho, «las alegrias mas intensas de
la vida brotan cuando se puede
provocar la felicidad de los demas,
en un anticipo del cielo. Cabe
recordar la feliz escena del film “La
fiesta de Babette”, donde la generosa
cocinera recibe un abrazo
agradecido y un elogio: “jComo
deleitaras a los angeles!”. Es dulce y
reconfortante la alegria de provocar
deleite en los demas»[1].

Tanto pan, para tanta gente,
supondria un tiempo y un esfuerzo
considerables. Pero esta mujer
encara el reto y persevera en su
labor «hasta que fermenta toda» la
masa (Lc 13,20). Acabar la tarea
emprendida, y acabarla bien,
requiere fortaleza, concentracion,
perseverancia, puntualidad...
Conseguir trabajar como esta mujer
requiere sobreponerse a la pereza,
que es de ordinario «el primer frente
en el que hay que luchar»[2]. En ese



sentido, sabemos que san Pablo no lo
penso dos veces a la hora de corregir
la ociosidad que se habia infiltrado
entre los primeros cristianos de
Tesalonica. Algunos de ellos
pensaban que la segunda venida del
Sefior era inminente, y se decian que
trabajar no tenia ya mucho sentido;
vivian, pues, «sin hacer nada, solo
ocupados en curiosearlo todo». Sin
embargo, Pablo les dice: «El que no
quiera trabajar, que no coma» (2 Ts
3,10-11).

El Padre nos ha hablado de las
potencialidades que tiene el trabajo,
también el que nos cuesta un poco
mas, cuando encontramos en €l un
lugar de amor y de libertad:
«Podemos cumplir con alegria
también los deberes que puedan
resultar desagradables. Como nos
dice san Josemaria, “no es licito
pensar que solo es posible hacer con
alegria el trabajo que nos gusta”. Se
puede hacer con alegria —y no de



mala gana— lo que cuesta, lo que no
gusta, si se hace por y con amory,
por tanto, libremente»".Esto rige
incluso para dificultades en torno a
la propia situacion laboral, como
pueden ser un momento de paro o de
enfermedad, la pérdida de energias
con el paso de los afios, tensiones o
incertidumbres en el propio sector,
etc. San Josemaria, consciente de lo
habituales que son ese tipo de
situaciones en la vida, decia con
realismo que «la enfermedad y la
vejez, cuando llegan, se transforman
en labor profesional. Y asi no se
interrumpe la busqueda de la
santidad, segun el espiritu de la
Obra, que se apoya, como la puerta
en el quicio, en el trabajo

profesional»™

Cuando el amor esta de por medio

Son muchas las razones que nos
pueden llevar a perseverar en una
tarea honesta: la responsabilidad por



sacar adelante a quienes dependen
de nosotros, el deseo de servir a los
demas, la ilusion de crear algo
nuevo, etc. Sin embargo, también las
buenas intenciones pueden adoptar
progresivamente formas de amor
propio, como el afan de
reconocimiento, o los deseos de
lucirse y aparentar ante los demas.
Otras veces nos puede asediar la
tentacion de trabajar demasiado: un
desvio sutil, que suele disfrazarse de
virtud. El perfeccionismo y el
eficientismo —o workaholism- se
encuentran en este género de
desorden. Lo que en su origen era un
empefio por hacer las cosas bien, y
de manera eficaz, puede derivar en
lo que san Josemaria llamaba
«profesionalitis»[5]: una dedicacion
excesiva al trabajo, que quita casi
todo el tiempo a lo demas. «Vuestro
trabajo —escribia en una ocasion—
ha de ser responsable, perfecto, en la
medida en la que la tarea humana
pueda ser perfecta: con amor de



Dios, pero teniendo en cuenta que lo
mejor suele ser enemigo de lo bueno.
Haced las cosas bien, sin manias ni
obsesiones, pero acabandolas,
poniendo siempre la ultima piedra y
cuidando los detalles»[6].

El problema de la «profesionalitis»
no estriba tanto en la manera en que
se trabaja, como el peso que se da al
trabajo en el horizonte de la vida. Es
muy bueno, también para la salud
mental y corporal, no perder de vista
que el trabajo se ordena a una
mision mas grande, y que solo esa
mision da sentido a la existencia de
un hijo o una hija de Dios. La
prudencia nos ayudara a integrar
nuestro trabajo, aqui y ahora, dentro
un horizonte que va mucho mas alla
del mismo trabajo. Un horizonte que
estd hecho no de objetivos, ni de
plazos, sino de personas: empezando
por Dios, que cuenta con esos
momentos en que cuidamos
especialmente nuestra relacion con



él, y siguiendo —también esta alli el
Sefior esperandonos— por quienes
nos rodean, que necesitan nuestro
tiempo, nuestro afecto, nuestra
atencion.

La imagen de la mujer que amasa el
pan nos pone ante los ojos la mejor
razon para trabajar. Ella transforma
su trabajo en un don, en una
bendicion: ademas de pan, la mujer
da amor, porque cuando hacemos un
regalo a alguien «lo primero que le
damos es el amor con el que le
deseamos el bien»”’. La mujer no se
limita a dar al projimo lo que le
corresponde; porque, cuando el amor
estd de por medio, es uno mismo el
que se da. Por esto decia san
Josemaria que no podemos
limitarnos «a hacer cosas, a construir
objetos. El trabajo nace del amor,
manifiesta el amor y conduce al
amor»®, Cuando alguien trabaja asi
por nosotros, nos conduce al amor,
porque nos hace entrar en la légica



del don: un amor engendra otro,
como una sonrisa engendra otra,
transformando uno a uno los
corazones. El amor de esta mujer,
expresion del amor de Dios, es la
levadura viviente que transforma,
como un don suyo, a los que reciben
el pan que ha trabajado con sus
manos.

El mundo entero es altar para
nosotros

La alusion a las tres medidas de
harina tiene aun otro significado,
que se entiende desde sus
precedentes biblicos: se trata de la
misma medida que ofrecen Abrahan
y Sara para honrar a los tres varones
misteriosos que los visitan en
Mambré (cfr. Gn 18,6), y también es
la medida que usa Gededn para
ofrecer un sacrificio que el Sefior
consume con el fuego de un angel
(cfr. Ju 6,19-21). Tal vez para algun
judio que escuchaba a Jesus, la sola



mencion de las medidas de harina
evocaria estas acciones sagradas (a
pesar de que los sacrificios se solian
hacer sin levadura). Con esta alusion,
el Sefior parece querer recordarnos
que el trabajo de esta mujer es una
ofrenda a Dios, como lo puede ser el
nuestro cuando lo unimos a la santa
Misa. Convertimos asi lo humano,
nuestras horas de trabajo, en algo
santo. Y entonces se realiza aquello
tan hermoso de que «el mundo
entero (...) es altar para nosotros»[9].

San Josemaria nos animaba a hacer
de la Eucaristia «el centro de la vida
interior, de tal manera que sepamos
estar con Cristo, haciéndole
compafia a lo largo de la jornada,
bien unidos a su sacrificio: todo
nuestro trabajo tiene ese sentido. Y
esto nos llevara durante el dia a decir
al Sefior que nos ofrecemos por El,
con Ely en Fl a Dios Padre,
uniéndonos a todas sus intenciones,
en nombre de todas las criaturas. Si



vivimos asi, todo nuestro dia sera
una Misa»™.

KKk

La imagen de esta mujer con las
manos en la harina se remontaba
seguramente a la infancia de Jesus.
¢Quién sabe? Quiza incluso se
trataba de su madre, santa Maria,
que tantas veces preparo el pan. La
imaginamos concentrada en su
trabajo, poniendo de su parte lo
necesario para que el proceso
natural de la levadura siguiera su
curso. Como sucede en nuestro
trabajo: cuando lo hacemos cara a
Dios, dejamos que €l se sirva de
nuestros esfuerzos para extender su
reino, con su levadura divina. Asi se
lo hizo ver a san Josemaria:
«Contemplo ya, a lo largo de los
tiempos, hasta al ultimo de mis hijos
(...) actuar profesionalmente, con
sabiduria de artista, con felicidad de
poeta, con seguridad de maestroy



con un pudor mas persuasivo que la
elocuencia, buscando —al buscar la

perfeccion cristiana en su profesion
y en su estado en el mundo— el bien
de toda la humanidad»[11].

Javier del Castillo

[1] Francisco, Ex. ap. Amoris Laetitia,
n. 129.

[2] San Josemaria, Cartas 2, n. 10.

) Mons. F. Ocdriz, Carta pastoral, 9-
I-2018, n. 6.

) San Josemaria, Apuntes de la
predicacion, citado en E. Burkhart, J.
Lopez, Vida cotidiana y santidad en la
ensefianza de San Josemaria, Rialp,
Madrid 2013, vol. III, p. 165.

[5] Cfr. san Josemaria, Surco, n. 502



[6] San Josemaria, Cartas 36, n. 38;
citado en E. Burkhart, J. Lopez, Vida
cotidiana y santidad en la ensefianza
de San Josemaria, vol. III, pp. 189-190.

"' Santo Tomas de Aquino, Suma
teologica, 1, q. 38, a. 2, resp.

) San Josemaria, Es Cristo que pasa,
n. 48.

[9] San Josemaria, apuntes tomados
de una meditacion, 19-I11I-1968.
Citado en J. Echevarria, Vivir la Santa
Misa, Rialp, Madrid 2010, p. 17.

1% san Josemaria, apuntes de la
predicacion, 27-V-1962.

[11] San Josemaria, Cartas 3, n. 4.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-pr/article/muy-humanos-


https://opusdei.org/es-pr/article/muy-humanos-muy-divinos-vii-trabajo-levadura-dios/
https://opusdei.org/es-pr/article/muy-humanos-muy-divinos-vii-trabajo-levadura-dios/

muy-divinos-vii-trabajo-levadura-dios/
(06/02/2026)


https://opusdei.org/es-pr/article/muy-humanos-muy-divinos-vii-trabajo-levadura-dios/

	Muy humanos, muy divinos (VII): Nuestro trabajo, levadura de Dios

