
opusdei.org

Nuevos
Mediterráneos (I):
«Aquella primera
oración de hijo de
Dios»

El sentido de la filiación divina
lo cambia todo, como cambió la
vida de san Josemaría cuando
descubrió inesperadamente ese
Mediterráneo.

31/07/2017



Escucha el artículo Nuevos
Mediterráneos (I): «Aquella
primera oración de hijo de Dios»

Descarga el libro electrónico:
«Nuevos mediterráneos»
(Disponible en PDF, ePub y Mobi)

«Son momentos, hijas e hijos míos,
para adentrarnos más y más por
«caminos de contemplación» en
medio del mundo»[1]. Con estas
palabras señala el prelado del Opus
Dei una de las prioridades del
momento actual. El apostolado de los
cristianos es, hoy como siempre,
«una superabundancia de nuestra
vida interior»[2]. Por una parte,
porque consiste en comunicar
precisamente esa Vida; por otra,
porque para proponer la fe al mundo
es necesario comprenderla y vivirla
en profundidad. Se trata, en

https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-nuevos-mediterraneos/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-nuevos-mediterraneos/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-nuevos-mediterraneos/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-nuevos-mediterraneos/


definitiva, como nos indicó san
Josemaría, de «ahondar en la
hondura del Amor de Dios, para
poder así, con la palabra y con las
obras, mostrarlo a los hombres»[3].

Este camino hacia adentro tiene una
peculiaridad. No transita de un lugar
conocido a otro desconocido: consiste
más bien en ahondar en lo que ya se
conoce, en lo que parece obvio, de
tan oído. Se descubre entonces algo
que, en realidad, se sabía, pero que
ahora se percibe con una fuerza y
una profundidad nueva. San
Josemaría se refiere a esa
experiencia hablando de distintos
«Mediterráneos» que se fueron
abriendo ante sus ojos de manera
inesperada. Así lo expone, por
ejemplo, en Forja:

«En la vida interior, como en el amor
humano, es preciso ser perseverante.
Sí, has de meditar muchas veces los
mismos argumentos, insistiendo



hasta descubrir un nuevo
Mediterráneo.

»–¿Y cómo no habré visto antes esto
así de claro?, te preguntarás
sorprendido. –Sencillamente, porque
a veces somos como las piedras, que
dejan resbalar el agua, sin absorber
ni una gota.

»–Por eso, es necesario volver a
discurrir sobre lo mismo, ¡que no es
lo mismo!, para empaparnos de las
bendiciones de Dios»[4].

«Discurrir sobre lo mismo» para
intentar abrirnos a toda su riqueza y
descubrir así «¡que no es lo mismo!»
Ese es el camino de contemplación al
que estamos llamados. Se trata de
surcar un mar que, a primera vista,
no tiene nada de nuevo, porque ya
forma parte de nuestro paisaje
cotidiano. Los romanos llamaban al
Mediterráneo Mare nostrum: se
trataba del mar conocido, del mar
con el que convivían. San Josemaría



habla de descubrir Mediterráneos
porque, en cuanto nos adentramos
en los mares que creemos conocer
bien, se abren ante nuestros ojos
horizontes amplios, insospechados.
Podemos decir entonces al Señor, con
palabras de santa Catalina de Siena:
«eres como un mar profundo, en el
que cuanto más busco más
encuentro, y cuanto más encuentro
más te busco»[5].

Estos descubrimientos responden a
luces que Dios da cuando y como
quiere. Con todo, nuestra
consideración pausada nos pone en
disposición de recibir esas luces del
Señor. «Y como aquél que primero
estaba en las tinieblas y después ve
de pronto el sol que le ilumina la
cara, y distingue claramente lo que
hasta entonces no veía, del mismo
modo el que recibe el Espíritu Santo
queda con el alma iluminada»[6]. En
los siguientes editoriales
repasaremos algunos de estos



Mediterráneos que san Josemaría
descubrió en su vida interior, para
ahondar con él «en la hondura del
Amor de Dios».

Abba Pater!

Una de las convicciones más
arraigadas en los primeros cristianos
era que podían dirigirse a Dios como
hijos amados. Jesús mismo les había
enseñado: «Vosotros orad así: Padre
nuestro que estás en el cielo…» (Mt
6,9). Él se había presentado ante los
judíos como el Hijo amado del Padre,
y había enseñado a sus discípulos a
comportarse de igual modo. Los
apóstoles le habían oído dirigirse a
Dios con el término que usaban los
niños hebreos para dirigirse a sus
padres. Y, al recibir el Espíritu Santo,
ellos mismos habían comenzado a
usar esa fórmula. Se trataba de algo
radicalmente nuevo, respecto a la
piedad de Israel, pero San Pablo lo
referiría como algo común y



conocido por todos: «recibisteis un
Espíritu de hijos de adopción, en el
que clamamos: “¡Abbá, Padre!”. Pues
el Espíritu mismo da testimonio
junto con nuestro espíritu de que
somos hijos de Dios» (Rm 8,15-16).
Era una convicción que les llenaba
de confianza y les daba una audacia
insospechada: «si somos hijos,
también herederos: herederos de
Dios, coherederos de Cristo» (Rm
8,17). Jesús no es solo el Unigénito del
Padre, sino también el Primogénito
de muchos hermanos (cfr. Rm 8,29;
Col 1,15). La Vida nueva, traída por
Cristo, se presentaba ante los ojos de
aquellos primeros creyentes como
una vida de hijos amados de Dios. No
era esta una verdad teórica o
abstracta, sino algo real que les
llenaba de una desbordante alegría.
Buena muestra de ello es el grito que
se le escapa al apóstol san Juan en su
primera carta: «Mirad qué amor nos
ha tenido el Padre para llamarnos



hijos de Dios, pues ¡lo somos!» (1 Jn
3,1).

La paternidad de Dios, su amor
singularísimo y tierno por cada uno,
es algo que los cristianos
aprendemos desde pequeños. Y, sin
embargo, estamos llamados a
descubrirlo de un modo personal y
vivo, que llegue a transformar
nuestra relación con Dios. Al hacerlo,
se abre ante nuestros ojos un
Mediterráneo de paz y confianza, un
horizonte inmenso en el que
podremos ahondar a lo largo de toda
la vida. Para san Josemaría, fue un
hallazgo inesperado, la repentina
apertura de un panorama que se
encontraba en realidad como
escondido en algo que conocía bien.
Era el otoño de 1931; lo recordaba
muchos años después: «Os podría
decir hasta cuándo, hasta el
momento, hasta dónde fue aquella
primera oración de hijo de Dios.
Aprendí a llamar Padre, en el



Padrenuestro, desde niño; pero
sentir, ver, admirar ese querer de
Dios de que seamos hijos suyos…, en
la calle y en un tranvía –una hora,
hora y media, no lo sé–; Abba, Pater!,
tenía que gritar»[7].

En los meses siguientes, san
Josemaría volvió repetidamente
sobre este punto. En el retiro que
hizo un año más tarde, por ejemplo,
apuntaba: «Día primero. Dios es mi
Padre. –Y no salgo de esta
consideración»[8]. ¡El día entero
considerando la Paternidad de Dios!
Aunque de entrada una
contemplación tan dilatada en el
tiempo pueda sorprendernos, de
hecho señala la profundidad con la
que caló en él la experiencia de la
filiación divina. También nuestra
primera actitud, en la oración y, en
general, al dirigirnos a Dios, debe
cifrarse en un confiado abandono y
agradecimiento. Pero, para que
nuestro trato con Dios adquiera esta



forma, conviene descubrir
personalmente, una vez más, que Él
ha querido ser Padre nuestro.

¿Quién es Dios para mí?

Como san Josemaría, tal vez
aprendimos siendo muy pequeños
que Dios es Padre, pero quizá nos
queda un buen trecho de camino
para vivir nuestra condición de hijos
en toda su radicalidad. ¿Cómo
podemos facilitar ese
descubrimiento?

En primer lugar, para descubrir la
paternidad de Dios, es necesario
muchas veces restaurar su auténtica
imagen. ¿Quién es Él para mí? De
modo consciente o inconsciente, hay
quien piensa en Dios como Alguien
que impone leyes y anuncia castigos
para quienes no las cumplan;
Alguien que espera que se acate su
voluntad y se enfurece ante la
desobediencia; en una palabra, un
Amo del que nosotros no seríamos



más que involuntarios súbditos. En
otros casos –sucede también a
algunos cristianos–, Dios es percibido
fundamentalmente como el motivo
por el que hay que portarse bien. Se
piensa en Él como la razón por la que
cada uno se mueve hacia donde
realmente no quiere, pero debe ir. Sin
embargo, Dios «no es un Dominador
tiránico, ni un Juez rígido e
implacable: es nuestro Padre. Nos
habla de nuestros pecados, de
nuestros errores, de nuestra falta de
generosidad: pero es para librarnos
de ellos, para prometernos su
Amistad y su Amor»[9].

La dificultad para percibir que «Dios
es Amor» (1 Jn 4,8) se debe a veces
también a la crisis que atraviesa la
paternidad en diversos países. Tal
vez lo hemos comprobado al hablar
con amigos o compañeros: su padre
no les genera buenos recuerdos, y un
Dios que es Padre no les parece
particularmente atractivo. Al



proponerles la fe, es bueno ayudarles
a ver cómo su dolor por esa carencia
muestra hasta qué punto llevan la
paternidad inscrita en el corazón:
una paternidad que les precede y
que les llama. Por otra parte, un
amigo, un sacerdote, pueden
ayudarles con su cercanía a
descubrir el amor del «Padre de
quien toma nombre toda familia en
los cielos y en la tierra» (Ef 3,14), y a
experimentar esa ternura también
en la «vocación de custodiar»[10] que
palpita dentro de cada uno, y que se
abre camino en el padre o la madre
que ellos mismos ya son, o que
quisieran ser un día. Así pueden ir
descubriendo en el fondo de su alma
el auténtico rostro de Dios y la
manera en que sus hijos estamos
llamados a vivir, sabiéndonos
mirados por Él con infinito cariño.
En efecto, un padre no quiere a su
hijo por lo que hace, por sus
resultados, sino sencillamente porque
es su hijo. Al mismo tiempo, le lanza



al mundo y procura sacar lo mejor de
él, pero siempre partiendo de lo
mucho que vale a sus ojos.

Puede servirnos considerarlo, en
particular, en los momentos de
fracaso, o cuando la distancia entre
nuestra vida y los modelos que nos
presenta el mundo en que vivimos
nos lleven a tener una baja
consideración de nosotros mismos.
Quizá deberíamos recordar más a
menudo que «esta es nuestra
“estatura”, esta es nuestra identidad
espiritual: somos los hijos amados de
Dios, siempre (…). No aceptarse, vivir
descontentos y pensar en negativo
significa no reconocer nuestra
identidad más auténtica: es como
darse la vuelta cuando Dios quiere
fijar sus ojos en mí; significa querer
impedir que se cumpla su sueño en
mí. Dios nos ama tal como somos, y
no hay pecado, defecto o error que lo
haga cambiar de idea»[11].



Darnos cuenta de que Dios es Padre
va de la mano con dejarnos mirar
por Él como hijos muy amados. De
este modo, comprendemos que
nuestra valía no depende de lo que
tengamos –nuestros talentos– o de lo
que hagamos –nuestros éxitos–, sino
del Amor que nos ha creado, que ha 
soñado con nosotros y nos ha 
afirmado «antes de la fundación del
mundo» (Ef 1,4). Ante la fría idea de
Dios que se hace a veces el mundo
contemporáneo, Benedicto XVI quiso
recordar desde el inicio de su
pontificado que «no somos el
producto casual y sin sentido de la
evolución. Cada uno de nosotros es el
fruto de un pensamiento de Dios.
Cada uno de nosotros es querido,
cada uno es amado, cada uno es
necesario»[12]. ¿De verdad incide
esta idea en nuestra vida diaria?

La confiada esperanza de los hijos
de Dios



San Josemaría recordaba con
frecuencia a los fieles del Opus Dei
que «el fundamento de nuestra vida
espiritual es el sentido de nuestra
filiación divina»[13]. Lo comparaba
al «hilo que une las perlas de un gran
collar maravilloso. La filiación divina
es el hilo, y ahí se van engarzando
todas las virtudes, porque son
virtudes de hijo de Dios»[14]. Por eso
es crucial pedir a Dios que nos abra
este Mediterráneo, que sostiene y da
forma a toda nuestra vida espiritual.

El hilo de la filiación divina se
traduce en «una actitud cotidiana de
abandono esperanzado»[15], una
actitud que es propia de los hijos,
especialmente cuando son pequeños.
Por eso en la vida y en los escritos de
san Josemaría, la filiación divina iba
a menudo unida a la infancia
espiritual. Ciertamente, ¿qué le
importan las sucesivas caídas al niño
que está aprendiendo a ir en
bicicleta? No valen nada, mientras



vea a su padre cerca, animándole a
volver a intentarlo. En eso consiste
su abandono esperanzado: «Papá
dice que puedo… ¡vamos!».

Sabernos hijos de Dios es también la
seguridad sobre la que apoyarnos
para llevar a cabo la misión que el
Señor nos ha confiado. Nos
sentiremos como aquel hijo a quien
su padre dice: «Hijo mío, vete hoy a
trabajar en la viña» (Mt 21,28). Tal
vez nos asaltará primero la
inseguridad, o mil ocurrencias de
diverso tipo. Pero enseguida
consideraremos que es nuestro Padre
quien nos lo pide, demostrándonos
una confianza inmensa. Como Cristo,
aprenderemos a abandonarnos en
las manos del Padre y a decirle desde
el fondo de nuestra alma: «Que no
sea lo que yo quiero, sino lo que
quieres tú» (Mc 14,36). San Josemaría
nos enseñó con su vida a
comportarnos de este modo, a
imagen de Cristo: «A lo largo de los



años, he procurado apoyarme sin
desmayos en esta gozosa realidad. Mi
oración, ante cualquier
circunstancia, ha sido la misma, con
tonos diferentes. Le he dicho: Señor,
Tú me has puesto aquí; Tú me has
confiado eso o aquello, y yo confío en
Ti. Sé que eres mi Padre, y he visto
siempre que los pequeños están
absolutamente seguros de sus
padres»[16].

Desde luego, no podemos negar que
habrá dificultades. Pero las
encararemos desde la conciencia de
que, pase lo que pase, ese Padre
todopoderoso nos acompaña, está a
nuestro lado y vela por nosotros. Él
hará lo que nos proponemos, porque
a fin de cuentas es obra suya; lo hará
quizá de un modo distinto, pero más
fecundo. «Cuando te abandones de
verdad en el Señor, aprenderás a
contentarte con lo que venga, y a no
perder la serenidad, si las tareas –a
pesar de haber puesto todo tu



empeño y los medios oportunos– no
salen a tu gusto... Porque habrán
“salido” como le conviene a Dios que
salgan»[17].

Cultivar el «sentido de la filiación
divina»

San Josemaría, es preciso conviene
notarlo, no señalaba como
fundamento del espíritu del Opus Dei
la filiación divina, sino el sentido de la
filiación divina. No basta ser hijos de
Dios, sino que hemos de sabernos
hijos de Dios, de modo tal que
nuestra vida adquiera ese sentido.
Tener esa seguridad en el corazón es
el fundamento más sólido; la verdad
de nuestra filiación divina se
convierte entonces en algo operativo,
con repercusiones concretas en
nuestra vida.

Para cultivar tal sentido, es bueno 
ahondar en esa realidad con la
cabeza y con el corazón. Con la
cabeza, primero, meditando en la



oración los pasajes de la Escritura
que hablan de la paternidad de Dios,
de nuestra filiación, de la vida de los
hijos de Dios. Esta meditación puede
recibir luz de los muchos textos de
san Josemaría sobre nuestra
condición de hijos de Dios[18], o de
las reflexiones de otros santos y
escritores cristianos[19].

Con el corazón podemos ahondar en
nuestra condición de hijos de Dios
acudiendo al Padre confiadamente,
abandonándonos en su Amor,
actualizando con o sin palabras
nuestra actitud filial, y procurando
tener siempre presente el Amor que
Él nos tiene. Un modo de hacerlo es
acudir a Él con breves invocaciones o
jaculatorias. San Josemaría sugería:
«Llámale Padre muchas veces al día,
y dile –a solas, en tu corazón– que le
quieres, que le adoras: que sientes el
orgullo y la fuerza de ser hijo
suyo»[20]. También podemos acudir
a alguna breve oración que nos



ayude a afrontar la jornada desde la
seguridad de sentirnos hijos de Dios,
o a terminarla, con agradecimiento,
contrición y esperanza. El papa
Francisco proponía esta a los
jóvenes: «“Señor, te doy gracias
porque me amas; estoy seguro de que
me amas; haz que me enamore de mi
vida”. No de mis defectos, que hay
que corregir, sino de la vida, que es
un gran regalo: es el tiempo para
amar y ser amado»[21].

Volver a la casa del Padre

Se ha descrito la familia como «el
lugar al que se vuelve», donde
hallamos reparo y descanso. Lo es de
modo particular en cuanto
«santuario del amor y de la
vida»[22], como le gustaba decir a
san Juan Pablo II. Allí reencontramos
el Amor que da sentido y valía a
nuestra vida, porque está en su
mismo origen.



De igual modo, sentirnos hijos de
Dios nos permite volver a Él
confiadamente cuando estamos
cansados, cuando nos han tratado
mal o nos sentimos heridos… o
también cuando le hemos ofendido. 
Volver al Padre es otro modo de vivir
en esa actitud de «abandono
esperanzado». Conviene meditar a
menudo la parábola del padre que
tenía dos hijos, recogida por san
Lucas (Cfr. Lc 15,11-32): «Dios nos
espera, como el padre de la parábola,
extendidos los brazos, aunque no lo
merezcamos. No importa nuestra
deuda. Como en el caso del hijo
pródigo, hace falta sólo que abramos
el corazón, que tengamos añoranza
del hogar de nuestro Padre, que nos
maravillemos y nos alegremos ante
el don que Dios nos hace de podernos
llamar y de ser, a pesar de tanta falta
de correspondencia por nuestra
parte, verdaderamente hijos
suyos»[23].



Aquel hijo quizá apenas pensó en el
dolor que había causado a su Padre:
sobre todo añoraba el buen trato que
recibía en la casa paterna (cfr. Lc
15,17-19). Se dirige hacia allá con la
idea de no ser más que un siervo
entre otros. Sin embargo, su padre le
recibe –¡sale a buscarle, se le echa al
cuello y le llena de besos!–
recordándole su identidad más
profunda: es su hijo. Enseguida
dispone que le devuelvan los
vestidos, las sandalias, el anillo… las
señales de esa filiación que ni
siquiera su mal comportamiento
podía borrar. «A fin de cuentas se
trataba del propio hijo y tal relación
no podía ser alienada, ni destruida
por ningún comportamiento»[24].

Aunque a veces podamos ver a Dios
como un Amo del que somos siervos,
o como un frío Juez, Él se mantiene
fiel a su Amor de Padre. La
posibilidad de acercarnos a Él
después de haber caído es siempre



una ocasión magnífica para
descubrirlo. Al mismo tiempo, eso
nos revela nuestra propia identidad.
No se trata solamente de que Él haya
decidido amarnos, porque sí, sino de
que verdaderamente somos –por
gracia– hijos de Dios. Somos hijos de
Dios y nada, ni nadie, podrá
robarnos jamás esa dignidad. Ni
siquiera nosotros mismos. Por eso,
ante la realidad de nuestra debilidad
y del pecado –consciente y
voluntario– no dejemos que nos
invada la desesperanza. Como
señalaba san Josemaría, «esta
conclusión no es la última palabra.
La última palabra la dice Dios, y es la
palabra de su amor salvador y
misericordioso y, por tanto, la
palabra de nuestra filiación
divina»[25].

Ocupados en amar

El sentido de la filiación divina lo
cambia todo, como cambió la vida de



san Josemaría cuando descubrió
inesperadamente ese Mediterráneo.
¡Qué distinta es la vida interior
cuando, en lugar de basarla en
nuestros avances o en nuestros
propósitos de mejora, la centramos
en el Amor que nos precede y nos
espera! Si uno da prioridad a lo que
él mismo hace, su vida espiritual gira
casi exclusivamente en torno a la
mejora personal. A la larga, este
modo de vivir no solo corre el riesgo
de dejarse el amor de Dios olvidado
en una esquina del alma, sino
también de caer en el desánimo,
porque se trata de una lucha en la
que uno está solo ante el fracaso.

Cuando, en cambio, nos centramos
en lo que Dios hace, en dejarnos
amar cada día por Él, acogiendo
diariamente su Salvación, la lucha
adquiere otro temple. Si salimos
vencedores, se abrirán paso con gran
naturalidad el agradecimiento y la
alabanza; si caemos derrotados,



nuestro trato con Dios consistirá en
volver confiadamente al Padre,
pidiendo perdón y dejándonos
abrazar por Él. Se entiende así que
«la filiación divina no es una virtud
particular, que tenga sus propios
actos, sino la condición permanente
del sujeto de las virtudes. Por eso no
se obra como hijo de Dios con unas
acciones determinadas: toda nuestra
actividad, el ejercicio de nuestras
virtudes, puede y debe ser ejercicio
de la filiación divina»[26].

No hay derrota para quien desea
acoger cada día el Amor de Dios.
Incluso el pecado puede convertirse
en ocasión de recordar nuestra
identidad de hijos y de volver al
Padre, que insiste en salir a nuestro
encuentro clamando: «¡Hijo, hijo
mío!». De esa misma conciencia
nacerá –como nacía en san
Josemaría– la fuerza que
necesitamos para volver a caminar
en pos del Señor: «Sé que vosotros y



yo, decididamente, con el resplandor
y la ayuda de la gracia, veremos qué
cosas hay que quemar, y las
quemaremos; qué cosas hay que
arrancar, y las arrancaremos; qué
cosas hay que entregar, y las
entregaremos»[27]. Pero lo haremos
sin agobio, y sin desánimo,
procurando no confundir el ideal de
la vida cristiana con el
perfeccionismo[28]. Viviremos, así,
pendientes del Amor que Dios nos
tiene, ocupados en amar. Seremos
como hijos pequeños que han
descubierto un poco el amor de su
Padre, y quieren agradecérselo de
mil modos y corresponder con todo
el amor –poco o mucho– que son
capaces de expresar.

Lucas Buch



[1] F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, n. 30.

[2] Ibidem. Cfr. San Josemaría, 
Camino, n. 961; Amigos de Dios, n.
239.

[3] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 97.

[4] San Josemaría, Forja, n. 540.

[5] Santa Catalina de Siena, Diálogo,
c. 167.

[6] San Cirilo de Jerusalén, Catequesis
16, 16.

[7] San Josemaría, Meditación del 24-
XII-1969 (en A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, vol. 1, Rialp,
Madrid 1997, p. 390).

[8] San Josemaría, Apuntes íntimos, n.
1637 (en A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, vol. 1, p. 465).

[9] Es Cristo que pasa, n. 64.



[10] Francisco, Homilía en la Misa de
inicio del pontificado, 19-III-2013.

[11] Francisco, Homilía, 31-VII-2016.

[12] Benedicto XVI, Homilía en la
Misa de inicio del pontificado, 24-
IV-2005.

[13] San Josemaría, Carta 25-I-1961,
n. 54 (en E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, vol. 2, Rialp,
Madrid 2013, p. 20, nota 3).

[14] San Josemaría, Apuntes de la
predicación, 6-VII-1974, en E.
Burkhart, J. López, Vida cotidiana y
santidad en la enseñanza de San
Josemaría, vol. 2, p. 108.

[15] F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, n. 8.

[16] Amigos de Dios, n. 143.

[17] San Josemaría, Surco, n. 860.



[18] Cfr. p.ej. F. Ocáriz, “Filiación
divina” en Diccionario de san
Josemaría Escrivá de Balaguer, Monte
Carmelo, Burgos 2013, pp. 519-526.

[19] El año jubilar de la Misericordia
ha permitido redescubrir a algunos
de ellos. Cfr. Pontificio Consejo para
la Promoción de la Nueva
Evangelización, Misericordiosos
como el Padre. Subsidios para el
Jubileo de la Misericordia 2015-2016.

[20] Amigos de Dios, n. 150.

[21] Francisco, Homilía, 31-VII-2016.

[22] San Juan Pablo II, Homilía, 4-
V-2003.

[23] Es Cristo que pasa, n. 64.

[24] San Juan Pablo II, Enc. Dives in
Misericordia (30-XI-1980), n. 5.

[25] Es Cristo que pasa, n. 66.



[26] F. Ocáriz – I. de Celaya, Vivir
como hijos de Dios, Eunsa, Pamplona
1993, p. 54.

[27] Es Cristo que pasa, n. 66.

[28] Cfr. F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, n. 8.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pr/article/
mediterraneos-de-la-vida-interior/

(12/01/2026)

https://opusdei.org/es-pr/article/mediterraneos-de-la-vida-interior/
https://opusdei.org/es-pr/article/mediterraneos-de-la-vida-interior/
https://opusdei.org/es-pr/article/mediterraneos-de-la-vida-interior/

	Nuevos Mediterráneos (I): «Aquella primera oración de hijo de Dios»

