
opusdei.org

Libro electrónico
«Gaudete et
Exsultate»

Descargue el libro electrónico
«Gaudete et Exsultate», la
exhortación apostólica del Papa
Francisco sobre el llamado a la
santidad. En formatos ePub,
Mobi y PDF.

10/04/2018

ePub ► Exhortación Apostólica
«Gaudete et Exsultate».

Mobi ► Exhortación Apostólica
«Gaudete et Exsultate».

https://multimedia.opusdei.org/epub/es/gaudete-et-exsultate.epub
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/gaudete-et-exsultate.epub
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/gaudete-et-exsultate.mobi
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/gaudete-et-exsultate.mobi


PDF ► Exhortación Apostólica
«Gaudete et Exsultate» (página web
del Vaticano).

* * *

Síntesis de la Exhortación
Apostólica del Santo Padre
Francisco (publicada en
www.vaticannews.va)

«Gaudete et Exsultate»

Sobre el llamado a la santidad en el
mundo actual

1. «Alegraos y regocijaos» (Mt 5,12),
dice Jesús a los que son perseguidos o
humillados por su causa. El Señor lo
pide todo, y lo que ofrece es la
verdadera vida, la felicidad para la
cual fuimos creados.

Él nos quiere santos y no espera que
nos conformemos con una existencia
mediocre, aguada, licuada. En
realidad, desde las primeras páginas

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.pdf
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.pdf
https://www.vaticannews.va/es/papa/news/2018-04/exhortacion-apostolica-papa-francisco-gaudete-et-exsultate.html#play
https://www.vaticannews.va/es/papa/news/2018-04/exhortacion-apostolica-papa-francisco-gaudete-et-exsultate.html#play


de la Biblia está presente, de diversas
maneras, el llamado a la santidad.
Así se lo proponía el Señor a
Abraham: «Camina en mi presencia y
sé perfecto» (Gn 17,1).

2. No es de esperar aquí un tratado
sobre la santidad, con tantas
definiciones y distinciones que
podrían enriquecer este importante
tema, o con análisis que podrían
hacerse acerca de los medios de
santificación. Mi humilde objetivo es
hacer resonar una vez más el
llamado a la santidad, procurando
encarnarlo en el contexto actual, con
sus riesgos, desafíos y oportunidades.
Porque a cada uno de nosotros el
Señor nos eligió «para que fuésemos
santos e irreprochables ante él por el
amor» ( Ef 1,4).

Capítulo primero: el llamado a la
santidad

Los santos que nos alientan y
acompañan



4. Los santos que ya han llegado a la
presencia de Dios mantienen con
nosotros lazos de amor y comunión.

Los santos de la puerta de al lado

6. No pensemos solo en los ya
beatificados o canonizados. Dios
quiso entrar en una dinámica
popular, en la dinámica de un
pueblo.

7. Me gusta ver la santidad en el
pueblo de Dios paciente: en esta
constancia para seguir adelante día a
día, veo la santidad de la Iglesia
militante. La santidad «de la puerta
de al lado»; «la clase media de la
santidad».

El Señor llama

11. No se trata de desalentarse
cuando uno contempla modelos de
santidad que le parecen
inalcanzables.



También para ti

14. ¿Eres consagrada o consagrado?
Sé santo viviendo con alegría tu
entrega. ¿Estás casado? Sé santo
amando y ocupándote de tu marido o
de tu esposa, como Cristo lo hizo con
la Iglesia. ¿Eres un trabajador? Sé
santo cumpliendo con honradez y
competencia tu trabajo al servicio de
los hermanos. ¿Eres padre, abuela o
abuelo? Sé santo enseñando con
paciencia a los niños a seguir a Jesús.
¿Tienes autoridad? Sé santo
luchando por el bien común y
renunciando a tus intereses
personales.

15. En la Iglesia, santa y compuesta
de pecadores, encontrarás todo lo
que necesitas para crecer hacia la
santidad.

Tu misión en Cristo

19. Cada santo es una misión; es un
proyecto del Padre para reflejar y



encarnar, en un momento
determinado de la historia, un
aspecto del Evangelio.

21. «La santidad no es sino la caridad
plenamente vivida» (Benedicto XVI).

La actividad que santifica

26. No es sano amar el silencio y
rehuir el encuentro con el otro,
desear el descanso y rechazar la
actividad, buscar la oración y
menospreciar el servicio.

29. Esto no implica despreciar los
momentos de quietud, soledad y
silencio ante Dios.

Más vivos, más humanos

32. No tengas miedo de la santidad.
No te quitará fuerzas, vida o alegría.
Todo lo contrario, porque llegarás a
ser lo que el Padre pensó cuando te
creó.



34. No tengas miedo de apuntar más
alto. No tengas miedo de dejarte
guiar por el Espíritu Santo. en la vida
«existe una sola tristeza, la de no ser
santos» (León Bloy).

Capítulo segundo: dos sutiles
enemigos de la santidad

El gnosticismo actual

Una mente sin Dios y sin carne

38. En definitiva, se trata de una
superficialidad vanidosa: mucho
movimiento en la superficie de la
mente, pero no se mueve ni se
conmueve la profundidad del
pensamiento.

39. Esto puede ocurrir dentro de la
Iglesia: pretender reducir la
enseñanza de Jesús a una lógica fría
y dura que busca dominarlo todo.

Una doctrina sin misterio



42. Aun cuando la existencia de
alguien haya sido un desastre, aun
cuando lo veamos destruido por los
vicios o las adicciones, Dios está en
su vida.

Los límites de la razón

45. San Juan Pablo II les advertía de
la tentación de desarrollar «un cierto
sentimiento de superioridad respecto
a los demás fieles».

El pelagianismo actual

Una voluntad sin humildad

49. Cuando algunos de ellos se
dirigen a los débiles diciéndoles que
todo se puede con la gracia de Dios,
en el fondo suelen transmitir la idea
de que todo se puede con la voluntad
humana; Dios te invita a hacer lo que
puedas y a pedir lo que no puedas:
«Dame lo que me pides y pídeme lo
que quieras» (San Agustín).



Una enseñanza de la Iglesia muchas
veces olvidada

52. La Iglesia enseñó reiteradas veces
que no somos justificados por
nuestras obras o por nuestros
esfuerzos, sino por la gracia del
Señor que toma la iniciativa.

Los nuevos pelagianos

58. Muchas veces, en contra del
impulso del Espíritu, la vida de la
Iglesia se convierte en una pieza de
museo o en una posesión de pocos.
Es quizás una forma sutil de
pelagianismo.

El resumen de la Ley

60. «Porque toda la ley se cumple en
una sola frase, que es: Amarás a tu
prójimo como a ti mismo» (Ga 5,14).

Capítulo tercero: A la luz del
Maestro



63. «¿Cómo se hace para llegar a ser
un buen cristiano?», la respuesta es
sencilla: es necesario hacer, cada uno
a su modo, lo que dice Jesús en el
sermón de las Bienaventuranzas.

A contracorriente

«Felices los pobres de espíritu, porque
de ellos es el reino de los cielos»

69. Esta pobreza de espíritu está muy
relacionada con aquella «santa
indiferencia» que proponía san
Ignacio de Loyola, en la cual
alcanzamos una hermosa libertad
interior.

70. Ser pobre en el corazón, esto es
santidad.

«Felices los mansos, porque
heredarán la tierra»

72. Para santa Teresa de Lisieux «la
caridad perfecta consiste en soportar



los defectos de los demás, en no
escandalizarse de sus debilidades».

74. Reaccionar con humilde
mansedumbre, esto es santidad.

«Felices los que lloran, porque ellos
serán consolados»

75. El mundo nos propone lo
contrario: se gastan muchas energías
por escapar de las circunstancias
donde se hace presente el
sufrimiento.

76. Saber llorar con los demás, esto
es santidad.

«Felices los que tienen hambre y sed
de justicia, porque ellos quedarán
saciados»

79. La palabra «justicia» puede ser
sinónimo de fidelidad a la voluntad
de Dios con toda nuestra vida, pero si
le damos un sentido muy general
olvidamos que se manifiesta



especialmente en la justicia con los
indefensos.

Buscar la justicia con hambre y sed,
esto es santidad.

«Felices los misericordiosos, porque
ellos alcanzarán misericordia»

80. El Catecismo nos recuerda que
esta ley se debe aplicar «en todos los
casos»,[1] de manera especial cuando
alguien «se ve a veces enfrentado con
situaciones que hacen el juicio moral
menos seguro, y la decisión difícil».

82. Mirar y actuar con misericordia,
esto es santidad.

«Felices los de corazón limpio, porque
ellos verán a Dios»

85. En las intenciones del corazón se
originan los deseos y las decisiones
más profundas que realmente nos
mueven.



86. Mantener el corazón limpio de
todo lo que mancha el amor, esto es
santidad.

«Felices los que trabajan por la paz,
porque ellos serán llamados hijos de
Dios»

89. No es fácil construir esta paz
evangélica que no excluye a nadie
sino que integra también a los que
son algo extraños, a las personas
difíciles y complicadas.

Sembrar paz a nuestro alrededor,
esto es santidad.

«Felices los perseguidos a causa de la
justicia, porque de ellos es el reino de
los cielos»

94. Las persecuciones no son una
realidad del pasado, porque hoy
también las sufrimos, sea de manera
cruenta, como tantos mártires
contemporáneos, o de un modo más



sutil, a través de calumnias y
falsedades.

Aceptar cada día el camino del
Evangelio aunque nos traiga
problemas, esto es santidad.

El gran protocolo

95. «Porque tuve hambre y me disteis
de comer, tuve sed y me disteis de
beber, fui forastero y me
hospedasteis, estuve desnudo y me
vestisteis, enfermo y me visitasteis,
en la cárcel y vinisteis a verme» (Mt
25,35-36).

Por fidelidad al Maestro

98. Cuando encuentro a una persona
durmiendo a la intemperie, en una
noche fría, puedo sentir que ese
bulto es un imprevisto que me
interrumpe, un delincuente ocioso,
un estorbo en mi camino, un aguijón
molesto para mi conciencia, un
problema que deben resolver los



políticos, y quizá hasta una basura
que ensucia el espacio público. O
puedo reaccionar desde la fe y la
caridad, y reconocer en él a un ser
humano con mi misma dignidad, a
una creatura infinitamente amada
por el Padre. ¡Eso es ser cristianos!

Las ideologías que mutilan el corazón
del Evangelio

100. Lamento que a veces las
ideologías nos lleven a dos errores
nocivos. Por una parte, el de los
cristianos que separan estas
exigencias del Evangelio de su
relación personal con el Señor, de la
unión interior con él, de la gracia.

101. También es nocivo e ideológico
el error de quienes viven
sospechando del compromiso social
de los demás, considerándolo algo
superficial, mundano, secularista,
inmanentista, comunista, populista.
La defensa del inocente que no ha
nacido, por ejemplo, debe ser clara,



firme y apasionada. Pero igualmente
sagrada es la vida de los pobres que
ya han nacido, que se debaten en la
miseria.

102. Suele escucharse que, frente al
relativismo y a los límites del mundo
actual, sería un asunto menor la
situación de los migrantes, por
ejemplo. Algunos católicos afirman
que es un tema secundario al lado de
los temas «serios» de la bioética.

103. No se trata de un invento de un
Papa o de un delirio pasajero.

El culto que más le agrada

107. Quien de verdad quiera dar
gloria a Dios con su vida, quien
realmente anhele santificarse para
que su existencia glorifique al Santo,
está llamado a obsesionarse,
desgastarse y cansarse intentando
vivir las obras de misericordia.



108. El consumismo hedonista puede
jugarnos una mala pasada. También
el consumo de información
superficial y las formas de
comunicación rápida y virtual
pueden ser un factor de
atontamiento que se lleva todo
nuestro tiempo y nos aleja de la
carne sufriente de los hermanos.

109. La fuerza del testimonio de los
santos está en vivir las
bienaventuranzas y el protocolo del
juicio final. Recomiendo vivamente
releer con frecuencia estos grandes
textos bíblicos, recordarlos, orar con
ellos, intentar hacerlos carne. Nos
harán bien, nos harán genuinamente
felices.

Capítulo cuarto: Algunas notas de
la santidad en el mundo actual

110. No me detendré a explicar los
medios de santificación que ya
conocemos: los distintos métodos de
oración, los preciosos sacramentos



de la Eucaristía y la Reconciliación, la
ofrenda de sacrificios, las diversas
formas de devoción, la dirección
espiritual, y tantos otros. Solo me
referiré a algunos aspectos del
llamado a la santidad que espero
resuenen de modo especial.

111. Son cinco grandes
manifestaciones del amor a Dios y al
prójimo que considero de particular
importancia, debido a algunos
riesgos y límites de la cultura de hoy.
En ella se manifiestan: la ansiedad
nerviosa y violenta que nos dispersa
y nos debilita; la negatividad y la
tristeza; la acedia cómoda,
consumista y egoísta; el
individualismo, y tantas formas de
falsa espiritualidad sin encuentro
con Dios que reinan en el mercado
religioso actual.

112. Aguante, paciencia y
mansedumbre

122. Alegría y sentido del humor



129. Audacia y fervor

140. En comunidad

147. En oración constante

Capítulo quinto: combate,
vigilancia y discernimiento

158. La vida cristiana es un combate
permanente. Se requieren fuerza y
valentía para resistir las tentaciones
del diablo y anunciar el Evangelio.
Esta lucha es muy bella, porque nos
permite celebrar cada vez que el
Señor vence en nuestra vida.

El combate y la vigilancia

159. No se trata solo de un combate
contra el mundo y la mentalidad
mundana, que nos engaña, nos
atonta y nos vuelve mediocres sin
compromiso y sin gozo. Tampoco se
reduce a una lucha contra la propia
fragilidad y las propias inclinaciones.
Es también una lucha constante



contra el diablo. Jesús mismo festeja
nuestras victorias.

Algo más que un mito

161. Entonces, no pensemos que es
un mito, una representación, un
símbolo, una figura o una idea. Ese
engaño nos lleva a bajar los brazos, a
descuidarnos y a quedar más
expuestos. Él no necesita poseernos.
Nos envenena con el odio, con la
tristeza, con la envidia, con los vicios.
Y así, mientras nosotros bajamos la
guardia, él aprovecha para destruir
nuestra vida, nuestras familias y
nuestras comunidades.

Despiertos y confiados

162. Nuestro camino hacia la
santidad es también una lucha
constante. Quien no quiera
reconocerlo se verá expuesto al
fracaso o a la mediocridad. Para el
combate tenemos las armas
poderosas que el Señor nos da: la fe



que se expresa en la oración, la
meditación de la Palabra de Dios, la
celebración de la Misa, la adoración
eucarística, la reconciliación
sacramental, las obras de caridad, la
vida comunitaria, el empeño
misionero.

La corrupción espiritual

164. «No nos entreguemos al sueño».
Porque quienes sienten que no
cometen faltas graves contra la Ley
de Dios, pueden descuidarse en una
especie de atontamiento o
adormecimiento.

El discernimiento

166. ¿Cómo saber si algo viene del
Espíritu Santo o si su origen está en
el espíritu del mundo o en el espíritu
del diablo? La única forma es el
discernimiento, que no supone
solamente una buena capacidad de
razonar o un sentido común, es
también un don que hay que pedir.



Si lo pedimos confiadamente al
Espíritu Santo, y al mismo tiempo
nos esforzamos por desarrollarlo con
la oración, la reflexión, la lectura y el
buen consejo, seguramente
podremos crecer en esta capacidad
espiritual.

Una necesidad imperiosa

167. Todos, pero especialmente los
jóvenes, están expuestos a un 
zapping constante. Sin la sabiduría
del discernimiento podemos
convertirnos fácilmente en
marionetas a merced de las
tendencias del momento.

Siempre a la luz del Señor

169. El discernimiento no solo es
necesario en momentos
extraordinarios, o cuando hay que
resolver problemas graves. Nos hace
falta siempre: muchas veces esto se
juega en lo pequeño, en lo que
parece irrelevante.



Un don sobrenatural

171. Si bien el Señor nos habla de
modos muy variados en medio de
nuestro trabajo, a través de los
demás, y en todo momento, no es
posible prescindir del silencio de la
oración detenida para percibir mejor
ese lenguaje, para interpretar el
significado real de las inspiraciones
que creímos recibir.

Habla, Señor

172. Solo quien está dispuesto a
escuchar tiene la libertad para
renunciar a su propio punto de vista
parcial o insuficiente, a sus
costumbres, a sus esquemas.

173. No se trata de aplicar recetas o
de repetir el pasado.

La lógica del don y de la cruz

175. Hace falta pedirle al Espíritu
Santo que nos libere y que expulse



ese miedo que nos lleva a vedarle su
entrada en algunos aspectos de la
propia vida. Esto nos hace ver que el
discernimiento no es un autoanálisis
ensimismado, una introspección
egoísta, sino una verdadera salida de
nosotros mismos hacia el misterio de
Dios, que nos ayuda a vivir la misión
a la cual nos ha llamado para el bien
de los hermanos.

***

176. Quiero que María corone estas
reflexiones, porque ella vivió como
nadie las bienaventuranzas de Jesús.
Ella es la que se estremecía de gozo
en la presencia de Dios, la que
conservaba todo en su corazón y se
dejó atravesar por la espada. Es la
santa entre los santos, la más
bendita, la que nos enseña el camino
de la santidad y nos acompaña. Ella
no acepta que nos quedemos caídos y
a veces nos lleva en sus brazos sin
juzgarnos. Conversar con ella nos



consuela, nos libera y nos santifica.
La Madre no necesita de muchas
palabras, no le hace falta que nos
esforcemos demasiado para
explicarle lo que nos pasa. Basta
musitar una y otra vez: «Dios te
salve, María…».

177. Espero que estas páginas sean
útiles para que toda la Iglesia se
dedique a promover el deseo de la
santidad. Pidamos que el Espíritu
Santo infunda en nosotros un intenso
anhelo de ser santos para la mayor
gloria de Dios y alentémonos unos a
otros en este intento. Así
compartiremos una felicidad que el
mundo no nos podrá quitar.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-pr/article/libro-

electronico-gaudete-et-exsultate/
(18/01/2026)

https://opusdei.org/es-pr/article/libro-electronico-gaudete-et-exsultate/
https://opusdei.org/es-pr/article/libro-electronico-gaudete-et-exsultate/
https://opusdei.org/es-pr/article/libro-electronico-gaudete-et-exsultate/

	Libro electrónico «Gaudete et Exsultate»

