
opusdei.org

La herencia
espiritual de Mons.
Álvaro del Portillo

Publicamos la conferencia
pronunciada por Mons.
Fernando Ocáriz -vicario
general del Opus Dei- en el
congreso celebrado en Roma,
del 12 al 14 de marzo, con
ocasión del centenario del
nacimiento de Mons. Álvaro del
Portillo. "Don Álvaro -explicó
monseñor Ocáriz- fue un
hombre que tenía paz y daba
paz".



19/05/2014

En la apertura de este congreso, S.E.
Mons. Javier Echevarría,
presentando al Venerable Álvaro de
Portillo como fiel sucesor de San
Josemaría, ha desarrollado ya la
sustancia de la herencia espiritual
que nos ha dejado don Álvaro. Mons.
del Portillo, en efecto, no buscó en
ningún momento dar una impronta
personal al Opus Dei, sino que
procuró ser plenamente fiel, en todo,
a Dios y a la Iglesia siguiendo el
espíritu de San Josemaría. Esta ha
sido su propia y verdadera herencia
espiritual: el ejemplo de una
fidelidad inteligente, libre e
indiscutida; una fidelidad en la
continuidad.

Querría detenerme, por tanto, sólo
en un aspecto concreto, que
aparentemente no es central en esta



fidelidad: don Álvaro fue un hombre
que tenía paz y daba paz. San
Josemaría, siendo aún sacerdote
joven, experimentó en sí mismo, con
sorpresa, la dote de ser hombre de
paz, como se lee en un apunte suyo
del año 1933: "Creo que el Señor ha
puesto en mi alma otra
característica; la paz; tener la paz y
dar la paz, según veo en las personas
que trato o dirijo"[1].

La esencia de la paz: Ipse
(Christus) est pax nostra (Ef 2, 14)

La noción de paz encierra una
variedad notable de significados
análogos. Mons. del Portillo
recordaba a menudo la expresión
agustiniana, según la cual la paz es la
tranquillitas ordinis[2], la
tranquilidad del orden. Pero
habitualmente se refería a una paz –
tranquilidad y orden– no sólo
natural, sino a aquella paz que tiene
su raíz sobrenatural en la unión del



alma con Dios: "Cuando nuestra alma
está ordenada a Dios, como un mar
en calma, se experimenta el gaudium
cum pace, el gozo y la paz: una
alegría que se contagia a los
demás"[3]. La paz personal se edifica
sobre la unidad de vida, que elimina
las divisiones interiores del hombre;
una unidad que sólo puede edificarse
sobre la ordenación a Dios de todas
las dimensiones de la persona. Don
Álvaro –siguiendo fielmente también
en esto a San Josemaría–, decía, por
ejemplo, que "la unidad de vida lleva
a no separar el trabajo de la
contemplación, ni la vida interior del
apostolado; a hacer compatible la
realización de una tarea científica
absorbente con una fe personal y
vivida; a descubrir –siendo dóciles al
Espíritu Santo, y en particular a los
dones de ciencia y de sabiduría– la
presencia y la acción de Dios en
todas las realidades terrenas, desde
las más encumbradas hasta las que
parecen más humildes"[4].



En el Nuevo Testamento, la paz está
muy presente –en todos los libros
excepto en la primera carta de San
Juan–, sobre todo como una realidad
donada por Cristo, que el mundo no
puede dar (cfr. Jn 14, 27). Podemos
decir que esta paz es el mismo Cristo
que se entrega a nosotros. En este
sentido, Mons. del Portillo citaba a
veces la expresión paulina: "Ipse est
enim pax nostra (Ef 2, 14), Él es
nuestra paz".[5], porque Cristo nos
ha reconciliado con el Padre (cfr. Rm
5, 10), nos ha ordenado a Sí mismo y
nos ha unido como hermanos. "Él es
la la misma Alianza, el lugar
personal de la reconciliación del
hombre con Dios y de los hermanos
entre sí"[6], ha escrito Papa
Francisco.

El sentido literal de Ef 2, 14 –"Él es
nuestra paz"–, como indica el
contexto inmediato, se refiere a la
paz entre judíos y cristianos que
Cristo ha hecho abatiendo el muro de



la separación entre ellos[7]. Sin
embargo, en un contexto más
amplio, el abatimiento del muro de
separación coincide con la inserción
de los judíos y los gentiles en un
único cuerpo, que es el cuerpo de
Cristo. Así pues, de una parte, la paz
está unida a la reconciliación con
Dios, a la justificación (cfr. Rm 5, 10
s) y, por tanto, a la gracia de la
adopción filial. "Tener la paz" es
"tener a Cristo", identificarse con
Cristo, ser ipse Christus, según la
expresión de San Josemaría[8], que
don Álvaro recordaba muchas veces.
Por otra parte, quien está unido a
Cristo nuestra paz, debe abatir los
muros de separación, ser "pacífico",
operador de paz, característica
propia de los hijos de Dios, según las
palabras del Señor:
"bienaventurados los pacíficos,
porque serán llamados hijos de
Dios" (Mt 5,9).



En sus escritos, don Álvaro considera
frecuentemente la relación entre el
sentido de la filiación divina y la paz
del alma. "El conocimiento de que
somos hijos muy queridos de Dios –
escribía en una carta pastoral– nos
moverá poderosamente (...). Y como
dote inseparable de este don
preciosísimo, viene al alma el 
gaudium cum pace, la alegría y la
paz"[9]. Esta pertenencia de la paz a
la conciencia de fe de ser hijos de
Dios, no era sólo una doctrina, sino
también una realidad viva en la
existencia de Mons. del Portillo,
como recordaba el cardenal
Palazzini: "De su saberse hijo de Dios
surgían, también en las
circunstancias humanas más
difíciles, aquella paz y aquella alegría
que muchos han señalado como la
característica más sobresaliente de
su persona. Ante las contrariedades o
los peligros, sabía abandonarse
confiadamente en Dios y de este



modo conservaba una calma
inalterable"[10].

Don Álvaro, "hombre que tiene la
paz y da la paz"

Mucha gente experimentó, en la
persona de Mons. Álvaro del Portillo,
la característica de tener la paz y dar
la paz. El Decreto de la Congregación
de las Causas de los Santos sobre la
heroicidad de sus virtudes lo afirma
con las siguientes palabras:"Era
hombre de profunda bondad y
afabilidad, que transmitía paz y
serenidad a las almas. Nadie
recuerda un gesto poco amable de su
parte, un movimiento de impaciencia
ante las contrariedades, una palabra
de crítica o de protesta por alguna
dificultad: había aprendido del Señor
a perdonar, a rezar por los
perseguidores, a abrir
sacerdotalmente sus brazos para
acoger a todos con una sonrisa y con
plena comprensión"[11]. En su



biografía aparecen, en efecto,
muchos ejemplos en este sentido[12].
Recuerdo que una vez, durante una
reunión de trabajo en el Vaticano,
uno de los participantes contradijo
con total falta de cortesía –por no
decir de modo ofensivo– la opinión
expuesta poco antes por Mons. del
Portillo. Él respondió a esa persona
con tal paz, delicadeza y serenidad,
que otros de los presentes en aquella
reunión comentó luego que aquel día
se había dado cuenta de la santidad
de don Álvaro.

Los testimonios escritos sobre don
Álvaro como hombre de paz son
también numerosos. Por ejemplo,
Mons. Tomás Gutiérrez, entonces
Vicario regional del Opus Dei en
España, que tuvo una relación muy
estrecha con don Álvaro durante
mucho tiempo, atestiguaba que "Una
de las características fundamentales
del Siervo de Dios, era la de tener paz
y dar paz. Por lo tanto, era un



verdadero ejemplo ver cómo ante
cualquier contrariedad, cualquier
noticia más o menos dolorosa, en
circunstancias en las que
normalmente uno reacciona con
enojo, siempre reaccionaba con
sentido sobrenatural, poniendo en
las manos de Dios todo lo
ocurrido"[13]. Y el Rev. José Luis
Soria, que vivió bastantes años en la
sede central del Opus Dei, junto a San
Josemaría y al Venerable Álvaro del
Portillo, escribió que "una de las
cosas que más llamaban la atención
en la personalidad y en la vida de
Mons. del Portillo era su serenidad,
su paz interior. Tenía paz y daba
paz"[14].

También yo pude experimentar lo
mismo. Especialmente en los años
1992-1994, estuve frecuentemente
con don Álvaro en el despacho donde
trabajaba habitualmente, siempre
que me llamaba para preguntarme
algo o hablarme sobre algún tema,



normalmente relacionado con mi
trabajo en la Curia prelaticia del
Opus Dei. Siempre experimenté que
un simple intercambio de algunas
palabras con él infundía en mi alma
paz y alegría. Además, puedo decir
que nunca vi a don Álvaro abatido,
triste o de malhumor, y ni siquiera le
oí una queja sobre sus sufrimientos
personales.

No hay duda de que esta
característica suya –tener la paz y
darla paz– era consecuencia de su
unión con Dios, de su fe en el amor
providente de Dios por nosotros. La
afirmación de San Juan sobre esta fe
(cfr. 1 Jn 4, 16) es, según Benedicto
XVI, “una formulación sintética de la
existencia cristiana"[15]. Siendo la fe
en el amor de Dios el fundamento de
la esperanza (cfr. Hb 11, 1) y raíz de
la caridad (cfr. Rm 5, 6), informaba la
vida de oración de don Álvaro y su
unión a la Cruz de Cristo. En este
sentido se expresaba el cardenal



William Baum, recordando sus
encuentros con Mons. del Portillo:
"En aquellos encuentros me quedó
siempre la impresión de
encontrarme frente a un hombre
profundamente unido a Dios, en
quien las dotes humanas de bondad,
amabilidad, serenidad, paz interior y
exterior, eran la demostración
tangible de la riqueza de su vida
espiritual.Junto a Mons. Álvaro del
Portillo se percibía la realidad de una
oración muy profunda, de una fe que
impregnaba toda su vida"[16].

"Bienaventurados los pacíficos,
porque serán llamados hijos de
Dios" (Mt 5, 9). La conexión, a la que
ante me he referido, entre "tener la
paz" y el sentido de la filiación
divina, se extiende por así decir a la
relación entre esta filiación divina y
el "dar la paz", el ser operadores de
paz.



Resulta interesante hacer notar que
"dar la paz", en don Álvaro, junto a
una actitud de benevolencia hacia los
demás, incluía también el ejercicio
de la fortaleza, sobre todo cuando
era necesario exigir o corregir a otras
personas. Así se expresaba don
Álvaro en una carta a los fieles del
Opus Dei: "Necesito recordaros
también que ser sembradores de paz
no significa que hayamosde transigir
ante cualquier suceso o
conversación, que vayamos a
quedarnos parados, para no
molestar, cuando otros siembran la
cizaña del pecado. Al contrario, hijos
míos: trataremos, con santa
intransigencia, de ahogar el mal en
abundancia de bien, como decía
nuestro Padre, precisamente para
que reine la verdadera paz entre los
hombres de este mundo
nuestro"[17].

Era una realidad vivida por don
Álvaro: dar paz también cuando



exigía o corregía a alguien. Mons.
Amadeo de Fuenmayor recordaba
que "tenía la cualidad de saber decir
las verdades sin herir, conjugando la
verdad con la caridad, la fortaleza
con la dulzura"[18]. También yo
puedo testimoniar personalmente
que he sido corregido por don
Álvaro, en una ocasión de modo
enérgico, y de haber experimentado
–también en aquella circunstancia–
la paz que difundía.

La paz es consecuencia de la
victoria en la lucha: pax in bello

San Josemaría escribió en Camino:
"La paz es algo muy relacionado con
la guerra. La paz es consecuencia de
la victoria. La paz exige de mí una
continua lucha. Sin lucha no podré
tener paz"[19]. Como la pelea del
cristiano ha de ser una lucha interior
por amor a Dios, la paz se encuentra
en la misma lucha, y, por tanto,



algunas veces utilizó la antigua
expresión latina pax in bello[20].

La paz que el mundo no puede dar es
un don de Dios, pero requiere al
mismo tiempo la lucha contra todo lo
que se opone a la vida de Cristo en
nosotros. "Muchas veces he oído
decir a nuestro Fundador que la paz
es consecuencia de la guerra. Si no
lucháramos, seríamos vencidos por
el demonio, pasando a ser esclavos
suyos. Pero con la gracia de Dios y
con un poco de buena voluntad por
nuestra parte, somos siempre
victoriosos, y entonces poseemos la
paz en el alma"[21].

El "sentido" de la filiación divina
otorga la fuerza para luchar y
superar, con la gracia del Espíritu
Santo, todos los obstáculos a la paz
personal. Como escribió Mons. del
Portillo, "nuestra filiación divina nos
ha de dar –¡y cada día más!– el 
gaudium cum pace, la serenidad



"[22]. Por eso –explicaba– hemos de
tener "la certeza de que, después de
la Cruz, viene la Resurrección, la
victoria del poder y de la
misericordia de Dios sobre nuestras
pobres miserias, la alegría y la paz
que esta tierra no puede dar"[23].

La paz, como consecuencia de la
gracia de Dios y también de la lucha
espiritual personal, no era sólo una
doctrina, sino una realidad en la vida
del venerable Álvaro, como se ve en
los recuerdos escritos por testigos de
esos momentos. Así se expresaba
Mons. Javier Echevarría, el
colaborador más directo y
autorizado de estos testigos,
refiriendo a su vez el testimonio de
San Josemaría: "He oído repetir
muchas veces a San Josemaría que le
llenaba de confianza, en aquellos
años 40 especialmente duros por las
dificultades externas y también por
las incomprensiones de los buenos,
comprobar el gran sentido



sobrenatural y la serenidad amable
de don Álvaro ante los más diversos
sucesos, aunque fueran cuestiones
que suponían una grave
complicación o llevaban a tropezar
con el desamparo humano más
absoluto. En esas circunstancias
duras, que el Señor permitía, la paz
de aquel hijo suyo le servía para
continuar el trabajo apostólico con
su alegría y optimismo habituales,
dedicado al desarrollo de la Obra, sin
ignorar naturalmente la importancia
de esos problemas"[24].

La visión sobrenatural –visión de fe–
hace posible que las dificultades, los
sufrimientos físicos y morales, sean
considerados como ocasiones de
participar en la Cruz de Cristo, de
cumplir en nuestra carne –según las
palabras de San Pablo– lo que falta a
la pasión de Cristo en favor de su
cuerpo que es la Iglesia (cfr. Col 1,
24). Lo recuerda Mons. Ignacio de
Celaya con estas palabras: "Parece



evidente que toda la vida de don
Álvaro, en la que hay tanto de
sufrimiento, de dolor, de trabajo, de
enfermedad, de humillación, etc.,
sólo podía llevarla con aquella paz,
serenidad, buen humor y alegría, por
don de Dios, que le llevaba a unir su
vida al Sacrificio redentor de
Jesucristo"[25]. Efectivamente, don
Álvaro transcurrió varios períodos
de su vida con fuertes problemas de
salud, sin que esto comportase la
pérdida de su tranquilidad de ánimo,
sin descuidar la intensidad de su
múltiple trabajo apostólico y de
gobierno en el Opus Dei.[26].

La paz del mundo

Comentando las palabras ya citadas
de San Josemaría sobre la paz como
consecuencia de la victoria, el
Venerable Álvaro del Portillo escribió
que la paz "es fruto de esa pelea
íntima que cada uno debe mantener
dentro de sí mismo contra todo lo



que nos aparte de Dios. Sólo si hay
una lucha ascética personal,
constantemente renovada (...), se
difundirá la paz de Dios a nuestro
alrededor: en los hogares, entre los
demás parientes, en el círculo
profesional y social..., hasta provocar
en todo el mundo esa oleada de paz y
concordia que el Señor ha prometido
a los hombres, y que los ángeles
anunciaron en la primera
Navidad"[27].

La paz de Cristo –"la paz os dejo, mi
paz os doy" (Jn 14, 27)– no es una
realidad sólo personal, sino que
tiende a esparcirse a las familias, a
las diversas sociedades y a toda la
humanidad, edificando la paz social
sobre un orden justo –opus iustitiae
pax (Is 32, 17)–, que permite la libre y
feliz expansión de la vida de cada
uno. Sin embargo, es preciso
considerar que cuando el Señor dice
"mi paz os doy", enseguida añade:
"No os la doy como la da el



mundo" (Jn 14, 27). Existe, pues, una
paz verdadera que da el Señor, la paz
que tienen y difunden los hijos de
Dios, los que viven según el Espíritu
Santo y luchan contra el pecado; y
existe una apariencia de paz que da
el "mundo" –entendido en cuanto
sometido al pecado (cfr. 1 Jn 2, 16)–,
la paz de quien, en lugar de la
libertad de los hijos de Dios, acepta la
esclavitud del pecado, del egoísmo
que por sí mismo es fuente de
contrastes con los demás. En este
caso, aunque se practique la justicia
en muchos aspectos, no se logra
edificar una paz que vaya más allá
de los equilibrios inestables y de los
compromisos precarios[28].

La justicia que puede ser
fundamento estable de la paz es la
justicia de los hijos de Dios, la justicia
vivificada por la caridad que ve
hermanos en los demás, hijos del
mismo Padre celestial. Lo ha
mostrado el Papa en su Mensaje por



la jornada mundial de la paz: "es
claro que tampoco las éticas
contemporáneas son capaces de
generar vínculos auténticos de
fraternidad, ya que una fraternidad
privada de la referencia a u Padre
común, como fundamento último, no
logra subsistir. Una verdadera
fraternidad entre los hombres
supone y requiere una paternidad
trascendente. A partir del
reconocimiento de esta paternidad,
se consolida la fraternidad entre los
hombres"[29].

Como San Josemaría, siguiendo
también en esto las exhortaciones de
los Romanos Pontífices, don Álvaro
tenía muy en el corazón la paz del
mundo. Decía a los fieles del Opus
Dei: “Si hacéis apostolado, cada vez
habrá más almas que sigan a Cristo,
que es el Príncipe de la Paz: su
reinado se irá extendiendo y en el
mundo habrá pax Christi in regno
Christi: la paz para los pobres, y para



los ricos. Y si somos mejores
cristianos, conscientes de la
obligación de hacer apostolado,
habrá justicia social, y los no
cristianos, arrastrados por nuestro
ejemplo, sabrán que no sólo es
preciso implantar la justicia, sino
también la caridad, que llega mucho
más lejos, que es el óleo que unge,
que da suavidad a todo, porque si se
hace la caridad de una manera seca y
fría, no es caridad de Cristo” [30].

La relación constitutiva entre
caridad y justicia con la paz en el
mundo no era solamente tema de la
predicación de don Álvaro, sino que
era también un positivo interés
práctico que se manifestaba por
medio de las múltiples iniciativas
que, promovidas por él,
emprendieron fieles del Opus Dei
junto con otras personas en muchos
países, especialmente en lugares más
necesitados de ayuda y de desarrollo,



como hospitales, escuelas, centros de
formación profesional, etc.

Ciertamente el Señor ha dicho: "No
penséis que he venido a traer la paz
a la tierra. No he venido a traer la
paz sino la espada" (Mt 10, 34). Jesús
no ha venido a traer esa "paz del
mundo" a la que me he referido
anteriormente, sino la verdadera paz
de los hijos de Dios. Pero no todos
quieren recibirla, y el Señor lo
advirtió a los discípulos diciendo: "En
la casa en que entréis decid primero:
«Paz a esta casa». Y si allí hubiera
algún hijo de la paz, descansará
sobre él vuestra paz; de lo contrario,
retornará a vosotros" (Lc 10, 5-6). Si
la paz que tratan de sembrar los
discípulos de Cristo no es acogida y
sufren, como Él, persecución a causa
de la justicia, no deben considerarse
fracasados, sino bienaventurados
(cfr. Mt 5, 10). Igual que los
Apóstoles, que, después de haber
dado testimonio de Cristo ante el



Sanedrín, "salían gozosos de la
presencia del Sanedrín, porque
habían sido dignos de ser ultrajados
a causa del Nombre" (Hch 5, 41). Lo
que un cristiano no puede hacer es
pagar con la misma moneda. "No
devolváis a nadie mal por mal –
escribe San Pablo–: buscad hacer el
bien delante de todos los hombres. Si
es posible, en lo que está de vuestra
parte, vivid en paz con todos los
hombres" (Rm 12, 17-18). Y
dirigiéndose a cada uno de nosotros,
dice: "No te dejes vencer por el mal;
al contrario, vence el mal con el
bien" (Rm 12, 21).

Dirigiéndose a los fieles del Opus Dei,
escribía don Álvaro: "Sabéis bien que
la paz del mundo es una meta difícil,
pero que no es una utopía; (…)
tenemos que vivir con una alegría y
con un optimismo contagiosos esta
aventura fascinante de propagar el
Evangelio, llevando la paz de
Jesucristo –pacem meam do vobis (Jn



14, 27) – a todos los ambientes de los
hombres, sin interrupciones y sin
cansancios"[31].

La paz, fruto del Espíritu Santo

El Venerable Álvaro del Portillo
escribió que "la paz es uno de los
frutos de la presencia del Espíritu
Santo en nuestras almas. Tendremos
paz y podremos difundirla a nuestro
alrededor si tratamos al Paráclito, si
queremos sinceramente cumplir
todo lo que nos pide”."[32]. Según
Santo Tomás, "la paz es un cierto acto
y efecto de la caridad”[33]que el
Paráclito infunde en el alma (cfr. Rm
5, 5). La caridad hace buena la
voluntad porque la ordena a Dios, y
por esto es principio de paz interior:
"paz en la tierra a los hombres de
buena voluntad" (Lc 2, 14)[34]. El que
se deja guiar por el Paráclito tendrá
la paz y difundirá la paz.

También la alegría, fruto del Espíritu
Santo, es "cierto acto y efecto de la



caridad"[35], pues la misma virtud de
la caridad "dispone a amar, a desear
el bien amado y a gozar de él"[36].
San Pablo pone juntos estos dos
frutos del Paráclito cuando escribe a
los gálatas: "Los frutos del Espíritu
son: la caridad, el gozo, la paz..." (Gal
5, 22) y los menciona también en
otras ocasiones (cfr. Rm 15,13). San
Josemaría lo sigue cuando habla, no
de la alegría y la paz separadamente,
sino del gaudium cum pace[37]. Don
Álvaro hace lo mismo al comentar
esta enseñanza y muestra su relación
con la filiación divina. "En la vida
sobrenatural –la enseñanza viene de
San Pablo– nadie puede decir Señor
Jesús, sino en el Espíritu Santo (1 Cor
12, 3): no somos capaces de llevar a
cabo la más pequeña acción, con
alcance eterno, sin la ayuda del
Paráclito. Él nos empuja a clamar 
Abba Pater!, de manera que
paladeemos la realidad de nuestra
filiación divina. Él, como Abogado,
nos defiende en las batallas de la



vida interior, es el Enviado que nos
trae los dones divinos, el Consolador
que derrama en nuestras almas el 
gaudium cum pace, la alegría y la paz
que hemos de sembrar por el mundo
entero"[38].

Estas últimas palabras son un nuevo
eco de la predicación de San
Josemaría, cuando decía que "los
hijos de Dios han de ser siempre
sembradores de paz y de alegría"[39].
De modo análogo a como los frutos
de un árbol llevan en sí mismos las
semillas de los frutos futuros, así
quien posee el fruto del gaudium cum
pace –manifestación del amor que
dona la propia vida– necesariamente
será "sembrador de paz y de alegría":
como el grano de trigo que cae en la
tierra y muere para llevar nuevo
fruto (cfr. Jn 12, 24). Siempre con la
protección maternal de Santa María 
Regina pacis, la vida del Venerable
Álvaro del Portillo tuvo este sello que
distingue a quienes han seguido a



Cristo tan de cerca que se han
identificado con Él.

- Comunicación pronunciada por
Mons. Fernando Ocáriz en el 
Congreso con motivo del Centenario
de Álvaro del Portillo, en la 
Universidad Pontificia de la Santa
Cruz (12-14 de marzo de 2014).

- ESC - Edizioni Santa Croce.

[1] San Josemaría, Apuntes íntimos, n.
1095: cit. en A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, Rialp, Madrid
1997, vol. I, p. 560.

[2] San Agustín, De civitate Dei, XIX,
13, 1.

[3] Álvaro del Portillo, Notas de una
reunión familiar, 24-II-1988 (Archivo
General de la Prelatura –AGP–, P04,
1988, p. 542). Los textos citados a

https://es.pusc.it/can/delportillo2014/doc
https://es.pusc.it/can/delportillo2014/doc
https://www.pusc.it/
https://www.pusc.it/
https://www.edizionisantacroce.it/


continuación, sin mencionar al autor,
son de Mons. del Portillo.

[4] Homilía, 15-X-1985, in Rendere
amabile la verità, Libreria Editrice
Vaticana, 1995, p. 187. Sobre la 
unidad de vida en las enseñanzas de
San Josemaría, cfr. Ignacio de Celaya,
Unidad de vida y plenitud cristiana,
en Fernando Ocáriz – Ignacio de
Celaya, Vivir como hijos de Dios,
Eunsa, Pamplona, 6ª ed. 2013, pp.
131-181; Ernst Burkhart – Javier
López, Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de San Josemaría, Rialp,
vol. 3 (2013), pp. 617-653.

[5] Por ejemplo, en la homilía del 24-
I-1990 (AGP, Serie B.1.4).

[6] Papa Francisco, Mensaje para la
Jornada mundial de la paz, 8-
XII-2013, n. 3.

[7] Cfr. Victor Hasler, Eirene, in Horst
Balz – Gerhard Schneider, Dizionario



esegetico del Nuovo Testamento,
Paideia, Brescia 2004, col. 1054.

[8] Cfr. San Josemaría, 
Conversaciones, n. 58; Es Cristo que
pasa, nn. 96, 104 e 120. Sobre la
expresión Ipse Christus en san
Josemaría, y sus precedentes en la
tradición patrística yen la literatura
teológica y espiritual, cfr. Ernst
Burkhart – Javier López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de san Josemaría, cit., vol. 2 (2011),
pp. 78-95.

[9] Carta pastoral, 1-V-1988 (AGP,
biblioteca, P17, I, n. 370).

[10] Pietro Palazzini, Relazione
testimoniale (AGP, APD T-17356, p. 1).

[11] Congregación de las Causas de
los Santos, Decreto del 28-VI-2012
sobre la heroicidad de las virtudes
del Siervo de Dios Álvaro del Portillo.



[12] En realidad, toda su biografía
atestigua esta cualidad espiritual; cfr.
Javier Medina, Álvaro del Portillo. Un
hombre fiel, Rialp, Madrid 2012.

[13] Tomás Gutiérrez, in Prelatura
Sanctae Crucis et Operis Dei Tribunal.
Beatificationis et Canonizationis Servi
Dei Álvari del Portillo, Processus, vol.
XIII, Roma 2008, p. 3635.

[14] José Luis Soria, Relazione
testimoniale (AGP, APD T-18570, p.
17).

[15] Benedetto XVI, Enc. Deus caritas
est, 25-XII-2005, n. 1.

[16] William Baum, Lettera a Mons.
Javier Echevarría (AGP, APD T-16369).

[17] Carta pastoral, 1-X-1989 (AGP,
biblioteca, P17, III, n. 52).

[18] Amadeo de Fuenmayor, in 
Positio super vita, virtutibus et fama



sanctitatis Servi Dei Álvari del Portillo
(Summarium, n. 2050).

[19] San Josemaría, Camino, n. 308.

[20] Parece proceder de la expresión 
paritur pax bello, de Cornelio Nepote,
historiador de Roma del siglo I a.C.
(cfr. De viris illustribus. Liber De
excellentibus ducibus exterarum
gentium: Epaminonda, 5).

[21] Homilía, 24-I-1990 (AGP, Serie B.
1.4).

[22] Carta, 28-X-1980 (AGP, 
Epistolario, vol. III/2, p. 229).

[23] Carta pastoral, 1-IX-1988 (AGP,
biblioteca, P17, I, n. 397).

[24] Javier Echevarría, in Positio
super vita, virtutibus et fama
sanctitatis Servi Dei Álvari del Portillo
(Summarium, n. 341).



[25] Ignacio de Celaya, Relazione
testimoniale (AGP, APD T-19254, p.
26).

[26] Cfr. Javier Medina, Álvaro del
Portillo. Un hombre fiel, cit., pp.
320-323, 349-351, 376-379, 764-770.

[27] Carta pastoral, 1-I-1994 (AGP,
biblioteca, P17, III, p. 281).

[28] Cfr. San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 73.

[29] Papa Francisco, Mensaje por la
Jornada mundial de la pazm 8-
XII-2013, n. 1. Cfr. Exhort. ap. 
Evangelii gaudium, 24-XI-2013, n. 180.

[30] Notas de una reunión familiar,
15-IV-1981 (AGP, biblioteca, P02, p.
540).

[31] Carta pastoral, 11-X-1986: en
"Romana" 3 (1986) 261.

[32] Carta pastoral, 1-X-1989 (AGP,
biblioteca, P17, III, p. 51).



[33] Santo Tomás de Aquino, S. Th. II-
II, q. 29, a. 4 c.

[34] Este texto, que la Neovulgata
traduce "et super terram pax in
hominibus bonae voluntatis", se
encuentra en las ediciones recientes
como "paz en la tierra a los hombres
que ama el Señor", no como antes:
"paz en la tierra a los hombres de
buena voluntad". Evidentemente le
dos traducciones non se excluyen, ya
que los hombres de buena voluntad
son aquellos en los que Dios se
complace. En cualquier caso, con o
sin referencia al texto de Lc 2, 14, la
afirmación del lazo entre "paz" y
"buena voluntad" es común en la
tradición (cfr., p. es., San León
Magno, Sermo 95, sobre las
bienaventuranzas).

[35] Santo Tomás de Aquino, S.Th. II-
II, q. 28, a. 4, c.

[36] Ibid.



[37] Cfr., por ejemplo, Camino, n. 758;
Surco, nn. 8, 78; Forja, nn. 174, 900; 
Es Cristo que pasa, n. 9; ecc. Cfr.
Ernst Burkhart – Javier López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de san Josemaría, cit., vol. II (4ª ed.,
Madrid 2013), pp. 488-489.

[38] Carta pastoral, 1-V-1986 (AGP,
biblioteca, P17, I, p. 230).

[39] Surco, n. 59.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pr/article/la-herencia-
espiritual-de-mons-alvaro-del-portillo/

(22/12/2025)

https://opusdei.org/es-pr/article/la-herencia-espiritual-de-mons-alvaro-del-portillo/
https://opusdei.org/es-pr/article/la-herencia-espiritual-de-mons-alvaro-del-portillo/
https://opusdei.org/es-pr/article/la-herencia-espiritual-de-mons-alvaro-del-portillo/

	La herencia espiritual de Mons. Álvaro del Portillo

