
opusdei.org

Para mí, vivir es
Cristo (V): la gratitud
nos mueve a la lucha

¿Cuáles son los verdaderos
motivos que mueven a un
cristiano? ¿Qué buscamos
cuando decimos que queremos
ser mejores? La lucha se debe
centrar en Dios, no en nosotros,
sugiere este texto.

14/11/2018

Escucha el artículo «La gratitud
nos mueve a la lucha»



Descarga el libro electrónico:
«Para mí, vivir es Cristo»
(Disponible en PDF, ePub y Mobi)

«Porque es como un hombre que al
marcharse de su tierra llamó a sus
servidores y les entregó sus bienes. A
uno le dio cinco talentos, a otro dos y
a otro uno solo: a cada uno según su
capacidad; y se marchó» (Mt
25,14-15). La historia de Jesús sobre
los talentos nos resulta muy familiar
y, como toda la Escritura, nunca deja
de invitarnos a una mayor
comprensión de nuestra vida de
relación con Dios.

En el fondo, la parábola habla de un
hombre que confía generosamente
gran parte de sus riquezas a tres de
sus siervos. Al hacerlo, no los trata
como a simples sirvientes, sino que
los implica en sus negocios. Visto de

https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-para-mi-vivir-es-cristo/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-para-mi-vivir-es-cristo/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-para-mi-vivir-es-cristo/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-para-mi-vivir-es-cristo/


esta manera, parece que confiar es
precisamente el verbo adecuado: no
les da instrucciones detalladas,
diciéndoles exactamente qué hacer.
Lo deja en sus manos. A juzgar por
su reacción –el afán con el que se
esfuerzan por multiplicar la riqueza
de su señor– dos de ellos lo
comprendieron enseguida.
Experimentaron el gesto de su señor
como una señal de confianza.
Podríamos incluso decir que lo veían
como un gesto de amor, y por eso
buscaban amorosamente agradarle,
aunque no se les hubieran dado más
exigencias o condiciones. «El que
había recibido cinco talentos fue
inmediatamente y se puso a negociar
con ellos y llegó a ganar otros cinco»
(Mt 25,16). De la misma manera, el
que tenía los dos talentos ganó dos
más.

El otro sirviente, en cambio, percibe
algo muy diferente. Siente que está
siendo puesto a prueba y que, por lo



tanto, no debe fracasar. Para él, es de
suma importancia no tomar una
decisión equivocada. «El que había
recibido uno fue, hizo un hoyo en la
tierra y escondió el dinero de su
señor» (Mt 25,18). Teme disgustar a
su amo, así como las consecuencias
que imagina que podrían resultar de
ese enfado. Por eso, le dice: «Señor,
sé que eres hombre duro, que
cosechas donde no sembraste y
recoges donde no esparciste; por eso
tuve miedo, fui y escondí tu talento
en tierra: aquí tienes lo tuyo» (Mt
25,24-25). Como cree que su amo es
duro e injusto, no siente que se le 
confíe nada. Lo ve como una prueba
onerosa, y no como una oportunidad.
Y no queriendo fallar en esa prueba,
elige actuar de la manera más segura
posible con las pertenencias e
intereses de otra persona. El
resultado es una actitud fría y
despegada: «Aquí tienes lo tuyo» (Mt
25,25).



Estas dos reacciones, tan diferentes,
pueden ayudarnos a considerar
cómo estamos respondiendo a lo que
Dios nuestro Padre nos ha confiado:
nuestra vida, nuestra vocación
cristiana. Ambas tienen un valor
inmenso ante sus ojos. Y Él las ha
puesto en nuestras manos. ¿Cómo es
nuestra respuesta?

Luchar por agradecimiento, no por
miedo

Para los dos primeros siervos de la
parábola, la confianza de su señor
era un verdadero regalo. Sabían que
no se lo merecían, no tenían derecho
a esperar de él un encargo
semejante. De una manera nueva,
entendieron que la relación con su
amo no se basaba en el éxito o el
fracaso de lo que hacían, sino en
cómo les veía él. Más allá de lo que
eran de hecho en el momento
presente, era capaz de intuir lo que 
podían llegar a ser. Visto de esta



manera, es fácil imaginar el
profundo sentido de gratitud que
brotaría de sus corazones. Recibir
una mirada de esperanza es un
auténtico don, y la respuesta más
natural a un regalo es querer dar
algo a cambio.

Si no tenemos presente esto,
podemos confundir la importancia
de la lucha en nuestra vida cristiana.
Si nos esforzamos por lograr éxito
para merecer así ser amados, es muy
difícil que la lucha nos lleve a
experimentar una paz genuina.
Esforzarse por ser amado, aunque
sea inconscientemente, siempre
significa que los fracasos y los
reveses conducirán a un profundo
desaliento o, peor aún, a que la
amargura invada el alma. En cambio,
fundamentar nuestra lucha en la
gratitud nos ayuda a evitar ese
peligro.



La parábola sugiere también que los
dos primeros siervos recibieron
aquel don con un sentido de misión,
una misión única y personal. El amo,
se nos dice, dio a cada uno «según su
capacidad» (Mt 25,15). Es poco
probable que los sirvientes tuvieran
alguna experiencia previa de
inversión y supervisión de grandes
sumas de riqueza. Sin embargo, al
confiar en ellos, al mirarles según lo
que podían llegar a ser, su señor los
llamaba de hecho a ser más, a
esforzarse por alcanzar lo que aún
no eran. En otras palabras, con aquel
don les confería una misión del todo
particular. Y, puesto que vieron el
don en estos términos, estuvieron
inspirados y animados para estar a la
altura de esa llamada. Hicieron suyos
los asuntos de su señor y se
esforzaron por emprender algo de lo
que todavía no tenían experiencia.
Se lanzaron a aprender, a crecer y a
desafiarse a sí mismos, por gratitud,
despreciando cualquier miedo.



Como en la parábola, Dios Padre
también nos llama a cada uno de
nosotros de acuerdo con lo que Él ve
que podemos llegar a ser. Esto es lo
más importante, y lo que queremos
descubrir de nuevo en nuestra
oración: cómo nos ve Dios, y no,
cómo lo hacemos nosotros mismos.
Queremos asegurarnos de que
nuestra lucha se centre en Él, no en
nosotros. Precisamente porque
puedo estar seguro de la actitud de
Dios hacia mí, puedo olvidarme de
mí mismo y lanzarme a desarrollar y
hacer crecer las riquezas que me han
sido confiadas para su gloria y para
el beneficio de los demás. Esta lucha
nos llevará a crecer en las virtudes
de la fe, la esperanza y la caridad, y
en todas aquellas virtudes humanas
que nos permiten trabajar con
excelencia y ser verdaderos amigos
de nuestros amigos.

Una lucha inspirada en el ejemplo
de Jesús



Cada uno de nosotros anhela la paz y
el consuelo, un descanso a todos
nuestros esfuerzos. Jesús lo entiende
perfectamente, y por eso nos invita:
«Venid a mí todos los fatigados y
agobiados, y yo os aliviaré. Llevad mi
yugo sobre vosotros y aprended de
mí que soy manso y humilde de
corazón, y encontraréis descanso
para vuestras almas: porque mi yugo
es suave y mi carga es ligera» (Mt
11,28-30). Este descanso lo
experimentaremos plenamente al
final de los tiempos, cuando
resucitemos y toda la creación se
llene de Dios como las aguas llenan
los mares (cfr. Is 11,9). En el
momento presente, en cambio, la paz
y el descanso que Jesús nos ofrece
van íntimamente ligados a la
necesidad de tomar su yugo y luchar
por seguirle.

«Si alguno quiere venir detrás de mí,
que se niegue a sí mismo, que tome
su cruz y me siga» (Mc 8,34). Las



palabras de Jesús no son un requisito
severo, impuesto arbitrariamente. Al
contrario, son fuente de un inmenso
consuelo. Cristo va delante de
nosotros y experimenta en su propia
carne los desafíos, temores y dolores
que surgen, en un mundo marcado
por el pecado, al responder
libremente a la llamada del Padre.
Jesús no nos pide desde lejos que
luchemos, sino que ha estado allí
antes que nosotros; siempre nos
precede. «Porque no tenemos un
sumo sacerdote que no pueda
compadecerse de nuestras
debilidades, sino que, de manera
semejante a nosotros, ha sido
probado en todo, excepto en el
pecado. Por lo tanto, acerquémonos
confiadamente al trono de la gracia,
para que alcancemos misericordia y
encontremos la gracia que nos ayude
en el momento oportuno» (Hb
4,15-16). El Señor nos propone algo
que Él mismo ya ha vivido.



Hablando del modo en que Simón de
Cirene llevó la cruz con Jesús, san
Josemaría nos anima a cada uno a
descubrir en nuestra vida cómo ser 
cirineos: «Ser voluntariamente
Cireneo de Cristo, acompañar tan de
cerca a su Humanidad doliente,
reducida a un guiñapo, para un alma
enamorada no significa una
desventura, trae la certeza de la
proximidad de Dios, que nos bendice
con esa elección»[1]. El
descubrimiento consiste en que mi
lucha –una lucha que podría sentir
como injusta, de la misma manera
que Simón– la llevo adelante con
Jesús. Se trata de una unión con Él en
el momento presente, en el esfuerzo,
y no sólo cuando he tenido éxito.
Aceptarla voluntariamente, como
consecuencia inherente al don de mi
vocación cristiana, supone abrir la
puerta al descubrimiento de que
Jesús mismo está esforzándose en mí
y conmigo. Por lo tanto, «no se lleva
ya una cruz cualquiera, se descubre



la Cruz de Cristo, con el consuelo de
que se encarga el Redentor de
soportar el peso»[2].

Al mismo tiempo, el Señor nos invita
también a ver los resultados de una
vida que abraza la Cruz: la victoria
sobre el pecado y la muerte, y su
glorificación por el Padre. A causa de
la Resurrección, en Jesús tenemos
una prueba absolutamente
inquebrantable del valor que tiene
esforzarse por ser fieles a lo que
nuestro Padre Dios nos ha confiado.
Como nos dice san Pablo: «la leve
tribulación de un instante se
convierte para nosotros,
incomparablemente, en una gloria
eterna y consistente» (2 Cor 4,17).
Junto a Jesús podemos mirar a la
Cruz y ver, no un dolor inútil y sin
sentido, sino victoria y redención. De
este modo, seremos capaces de
enmarcar los desafíos y las
dificultades que necesariamente
surgen cuando tratamos de seguir



fielmente a Cristo en su ejemplo por
multiplicar y hacer fructífero lo que
el Padre le había confiado.

La gracia transfigura la lucha, sin
eliminarla

Quizás el sirviente que enterró el
talento se sintió abrumado,
entristecido incluso por el esfuerzo
que implicaba lo que veía hacer a sus
compañeros. Comparándose con
ellos, y tal vez sintiéndose
inadecuado para tal tarea, buscó un
camino más fácil y seguro. Así que
cavó un hoyo y enterró el regalo que
se le había confiado, junto con todas
las posibilidades que venían con él.
Esta trama básica se repite cada vez
que evitamos el esfuerzo y la
incomodidad que conlleva perseguir
cualquier cosa que valga la pena en
la vida. No debemos olvidar que la
lucha y el esfuerzo en la búsqueda
amorosa del bien no son injustos ni
arbitrarios. Forman parte de la



naturaleza misma de la vida, la vida
que el Señor ha santificado. En
nuestro camino en la tierra, la unión
con Jesús se producirá precisamente
a través de una lucha libre y
amorosa por crecer en las virtudes
sobrenaturales y humanas. Porque la
gracia no sustituye la dinámica
propia de la vida humana, sino que
la une a Dios.

Si tenemos esto en cuenta, nuestros
esfuerzos y nuestra lucha no serán
una expresión de autosuficiencia o
de neopelaganismo. No debemos
olvidar nunca que, como escribía san
Pablo a los Filipenses, «Dios es quien
obra en vosotros el querer y el actuar
conforme a su beneplácito» (Flp
2,13). La lucha, pues, no se opone a la
acción de la gracia en nosotros. En el
fondo, el crecimiento en las virtudes
teologales no es otra cosa que amor –
divino y humano–, y la santidad,
precisamente, es «la plenitud de la
caridad»[3].



San Josemaría expresa esta misma
verdad teológica desde la perspectiva
de la oración: «Luego, mientras
hablabas con el Señor en tu oración,
has comprendido con mayor claridad
que lucha es sinónimo de Amor, y le
has pedido un Amor más grande, sin
miedo al combate que te espera,
porque pelearás por Él, con Él y en
Él»[4]. Cuanto más intentemos vivir
nuestra lucha como amor, más nos
conmoverá el deseo de que ese amor,
esa lucha, aumente. Superaremos la
tentación de enterrar lo que hemos
recibido por el deseo de evitar las
incomodidades y, en su lugar, lo
invertiremos en todo el empeño que
ese encargo necesariamente implica.

Libres para crecer, libres para
aprender

En su carta pastoral del 9 de enero, el
Padre nos ayuda a considerar más
profundamente la íntima relación
entre libertad y lucha en nuestras



vidas: «Cuanto más libres somos, más
podemos amar. Y el amor es
exigente: “todo lo aguanta, todo lo
cree, todo lo espera, todo lo
soporta” (1 Cor 13,7)»[5]. A la vez,
cuanto más amamos, más nos
sentimos libres, incluso en
momentos difíciles o desagradables.
«Cuanto más intensa es nuestra
caridad, más libres somos. También
actuamos con libertad de espíritu
cuando no tenemos ganas de realizar
algo o nos resulta especialmente
costoso, si lo hacemos por amor, es
decir, no porque nos gusta, sino
porque nos da la gana»[6].

No se trata de una técnica para
conseguir hacer lo que no nos
apetece hacer, borrar una realidad
sombría con las palabras ‘amor’ y
‘libertad’. Más bien, se trata de una
verdad profunda de nuestras almas
que cada uno de nosotros está
invitado a descubrir. Cuanto más nos
identifiquemos con el don que Dios



nos ha concedido, con nuestros
talentos y nuestra misión, más
dispuestos estaremos a luchar,
cuando sea preciso, para cuidar y
cultivar ese don. No nos moverán el
miedo, ni el peso de la obligación,
sino el agradecimiento a Dios, y el
deseo de corresponder a su Amor.
«La fe en el amor de Dios por cada
una y por cada uno (cfr. 1 Jn 4,16)
nos lleva a corresponder por amor.
Nosotros podemos amar porque Él
nos ha amado primero (cfr. 1 Jn
4,10). Saber que el Amor infinito de
Dios se encuentra no solo en el
origen de nuestra existencia, sino en
cada instante, porque Él es más
íntimo a nosotros que nosotros
mismos, nos llena de seguridad»[7].

En los últimos tiempos se ha
trabajado mucho para entender de
nuevo la importancia de la lucha
dentro del desarrollo humano
integral, especialmente en el área del
trabajo profesional y la educación.



«Pensad un poco en los colegas
vuestros que destacan por su
prestigio profesional, por su
honradez, por su servicio abnegado:
¿no dedican muchas horas en la
jornada —y aun en la noche— a esa
tarea? ¿No tenemos nada que
aprender de ellos?»[8]. Seguramente
podemos aprender de ellos a luchar
mejor, y así ser libres para amar
más. Además, quienes luchan mejor
suelen tener una lucha abierta. No
ven sus habilidades –sus talentos–
como algo fijo o determinado. Como
los dos primeros siervos de la
parábola de Jesús, entienden que lo
que se les confía está destinado a
crecer a través del esfuerzo y la
lucha. Si seguimos este ejemplo,
advertiremos que la lucha en sí
misma vale la pena: los reveses y las
dificultades no aparecerán ya como
fracasos, sino como oportunidades
para aprender y mejorar; no
experimentaremos el esfuerzo como
una carencia, sino como una señal de



progreso; y, en lugar de sentirnos
heridos porque vean nuestros
defectos, desearemos conocer
nuestra debilidad y recibir el consejo
de otros.

Posiblemente los dos primeros
siervos de la parábola creyeron que
lo que se les había confiado podía
crecer. Fueron atraídos e inspirados
por la confianza de su amo. Nosotros
podemos sentirnos igualmente
inspirados, igualmente de libres,
cuando descubrimos una vez más
cómo el amor de nuestro Padre Dios
se encuentra en la misión única que
nos ha confiado a cada uno de
nosotros. Una misión que implica
sacrificio y lucha para llevarla a
cabo.

El Señor nos ha confiado una misión
maravillosa. Ha querido contar con
nosotros para hacer presente su
Amor infinito en medio del mundo
en que vivimos. Por eso, «saber que



Dios nos espera en cada persona (cfr.
Mt 25,40), y que quiere hacerse
presente en sus vidas también a
través de nosotros, nos lleva a
procurar dar a manos llenas lo que
hemos recibido. Y en nuestra vida,
hijas e hijos míos, hemos recibido y
recibimos mucho amor. Darlo a Dios
y a los demás es el acto más propio
de la libertad. El amor realiza la
libertad, la redime: la hace
encontrarse con su origen y con su
fin, en el Amor de Dios»[9]. Los dos
siervos que cultivaron el don de su
amo finalmente descubrieron una
recompensa mucho mayor que la
que podían haber imaginado: «Muy
bien, siervo bueno y fiel; como has
sido fiel en lo poco, yo te confiaré lo
mucho: entra en la alegría de tu
señor» (Mt 25,23). Este es el gozo que
buscamos, y es también el gozo que
nos acompaña en nuestra lucha,
lleno de la esperanza que hizo
exclamar a San Pablo: «Porque estoy
convencido de que los padecimientos



del tiempo presente no son
comparables con la gloria futura que
se va a manifestar en nosotros» (Rm
8,18).

[1] San Josemaría, Amigos de Dios,
132.

[2] Ibídem.

[3] San Josemaría, Surco, 739.

[4] Ibídem, n. 158.

[5] F. Ocáriz, Carta pastoral, 9-I-2018,
n. 5

[6] Ibídem.

[7] Ibídem, n. 4.

[8] Amigos de Dios, n. 60.

[9] F. Ocáriz, Carta pastoral, 9-I-2018,
n. 4.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pr/article/la-gratitud-
nos-mueve-a-la-lucha/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-pr/article/la-gratitud-nos-mueve-a-la-lucha/
https://opusdei.org/es-pr/article/la-gratitud-nos-mueve-a-la-lucha/
https://opusdei.org/es-pr/article/la-gratitud-nos-mueve-a-la-lucha/

	Para mí, vivir es Cristo (V): la gratitud nos mueve a la lucha

