
opusdei.org

Inteligencia
artificial y
comunicación
humana

El 12 de mayo se celebra la
Jornada Mundial de las
Comunicaciones Sociales. En
este mensaje -publicado en la
fiesta del patrón de los
comunicadores, san Francisco
de Sales- el Santo Padre
reflexiona sobre los desafíos de
la inteligencia artificial.

09/05/2024



Queridos hermanos y hermanas:

La evolución de los sistemas de la así
llamada "inteligencia artificial",
sobre la que ya reflexioné en mi
reciente Mensaje para la Jornada
Mundial de la Paz, también está
modificando radicalmente la
información y la comunicación y, a
través de ellas, algunos de los
fundamentos de la convivencia civil.
Es un cambio que afecta a todos, no
sólo a los profesionales. 

La difusión acelerada de
sorprendentes inventos, cuyo
funcionamiento y potencial son
indescifrables para la mayoría de
nosotros, suscita un asombro que
oscila entre el entusiasmo y la
desorientación y nos coloca
inevitablemente frente a preguntas
fundamentales: ¿qué es pues el
hombre?, ¿cuál es su especificidad y
cuál será el futuro de esta especie
nuestra llamada homo sapiens, en la

https://opusdei.org/es-es/article/mensaje-jornada-mundial-paz-2024-inteligencia-artificial/
https://opusdei.org/es-es/article/mensaje-jornada-mundial-paz-2024-inteligencia-artificial/


era de las inteligencias artificiales?,
¿cómo podemos seguir siendo
plenamente humanos y orientar
hacia el bien el cambio cultural en
curso?

Comenzando desde el corazón

Ante todo, conviene despejar el
terreno de lecturas catastrofistas y de
sus efectos paralizantes. Hace un
siglo, Romano Guardini,
reflexionando sobre la tecnología y el
hombre, instaba a no ponerse rígidos
ante lo “nuevo” intentando
«conservar un mundo de infinita
belleza que está a punto de
desaparecer». 

Sin embargo, al mismo tiempo de
manera encarecida advertía
proféticamente: «Nuestro puesto está
en el porvenir. Todos han de buscar
posiciones allí donde corresponde a
cada uno […], podremos realizar este
objetivo si cooperamos noblemente
en esta empresa; y a la vez,

https://es.wikipedia.org/wiki/Romano_Guardini


permaneciendo, en el fondo de
nuestro corazón incorruptible,
sensibles al dolor que produce la
destrucción y el proceder inhumano
que se contiene en este mundo
nuevo». 

Y concluía: «Es cierto que se trata, de
problemas técnicos, científicos y
políticos; pero es preciso resolverlos
planteándolos desde el punto de vista
humano. Es preciso que brote una
nueva humanidad de profunda
espiritualidad, de una libertad y una
vida interior nuevas». 

En esta época que corre el riesgo de
ser rica en tecnología y pobre en
humanidad, nuestra reflexión sólo
puede partir del corazón humano.
Sólo dotándonos de una mirada
espiritual, sólo recuperando una
sabiduría del corazón, podremos leer
e interpretar la novedad de nuestro
tiempo y redescubrir el camino de



una comunicación plenamente
humana.

El corazón, bíblicamente entendido
como la sede de la libertad y de las
decisiones más importantes de la
vida, es símbolo de integridad, de
unidad, a la vez que evoca afectos,
deseos, sueños, y es sobre todo el
lugar interior del encuentro con
Dios. La sabiduría del corazón es,
pues, esa virtud que nos permite
entrelazar el todo y las partes, las
decisiones y sus consecuencias, las
capacidades y las fragilidades, el
pasado y el futuro, el yo y el
nosotros.

Esta sabiduría del corazón se deja
encontrar por quien la busca y se
deja ver por quien la ama; se anticipa
a quien la desea y va en busca de
quien es digno de ella (cf. Sab
6,12-16). Está con los que se dejan
aconsejar (cf. Prov 13,10), con los que
tienen el corazón dócil y escuchan



(cf. 1 Re 3,9). Es un don del Espíritu
Santo, que permite ver las cosas con
los ojos de Dios, comprender los
vínculos, las situaciones, los
acontecimientos y descubrir su
sentido. Sin esta sabiduría, la
existencia se vuelve insípida, porque
es precisamente la sabiduría —cuya
raíz latina sapere se relaciona con el 
sabor— la que da gusto a la vida.

Oportunidad y peligro

No podemos esperar esta sabiduría
de las máquinas. Aunque el término 
inteligencia artificial ha suplantado al
más correcto utilizado en la
literatura científica, machine
learning, el uso mismo de la palabra
“inteligencia” es engañoso. Sin duda,
las máquinas poseen una capacidad
inconmensurablemente mayor que
los humanos para almacenar datos y
correlacionarlos entre sí, pero
corresponde al hombre, y sólo a él,
descifrar su significado. 



No se trata, pues, de exigir que las
máquinas parezcan humanas; sino
más bien de despertar al hombre de
la hipnosis en la que ha caído debido
a su delirio de omnipotencia,
creyéndose un sujeto totalmente
autónomo y autorreferencial,
separado de todo vínculo social y
ajeno a su creaturalidad.

En efecto, el hombre siempre ha
experimentado que no puede
bastarse a sí mismo e intenta superar
su vulnerabilidad utilizando
cualquier medio. Empezando por los
primeros artefactos prehistóricos,
utilizados como prolongación de los
brazos, pasando por los medios de
comunicación empleados como
prolongación de la palabra, hemos
llegado hoy a las máquinas más
sofisticadas que actúan como ayuda
del pensamiento. 

Sin embargo, cada una de estas
realidades puede estar contaminada



por la tentación original de llegar a
ser como Dios sin Dios (cf. Gn 3), es
decir, de querer conquistar por las
propias fuerzas lo que, en cambio,
debería acogerse como un don de
Dios y vivirse en la relación con los
demás.

Según la orientación del corazón,
todo lo que está en manos del
hombre se convierte en una
oportunidad o en un peligro. Su
propio cuerpo, creado para ser un
lugar de comunicación y comunión,
puede convertirse en un medio de
agresión. Del mismo modo, toda
extensión técnica del hombre puede
ser un instrumento de servicio
amoroso o de dominación hostil. 

Los sistemas de inteligencia artificial
pueden contribuir al proceso de
liberación de la ignorancia y facilitar
el intercambio de información entre
pueblos y generaciones diferentes.
Pueden, por ejemplo, hacer accesible



y comprensible una enorme riqueza
de conocimientos escritos en épocas
pasadas o hacer que las personas se
comuniquen en lenguas que no
conocen. 

Pero al mismo tiempo pueden ser
instrumentos de “contaminación
cognitiva”, de alteración de la
realidad a través de narrativas
parcial o totalmente falsas que se
creen —y se comparten— como si
fueran verdaderas. Baste pensar en
el problema de la desinformación al
que nos enfrentamos desde hace
años en forma de fake news y que
hoy se sirve de deepfakes, es decir, de
la creación y difusión de imágenes
que parecen perfectamente
verosímiles pero que son falsas
(también yo he sido objeto de ello), o
de mensajes de audio que utilizan la
voz de una persona para decir cosas
que nunca ha dicho. La simulación,
que está a la base de estos
programas, puede ser útil en algunos



campos específicos, pero se vuelve
perversa cuando distorsiona la
relación con los demás y la realidad.

Ya desde la primera ola de la
inteligencia artificial, la de los
medios sociales, hemos comprendido
su ambivalencia, dándonos cuenta
tanto de sus potencialidades como de
sus riesgos y patologías. El segundo
nivel de inteligencia artificial
generativa marca un salto cualitativo
indiscutible. Por lo tanto, es
importante tener la capacidad de
entender, comprender y regular
herramientas que en manos
equivocadas podrían abrir
escenarios adversos. 

Por ello, es necesario actuar
preventivamente, proponiendo
modelos de regulación ética para
frenar las implicaciones nocivas y
discriminatorias, socialmente
injustas, de los sistemas de
inteligencia artificial y contrarrestar



su uso en la reducción del
pluralismo, la polarización de la
opinión pública o la construcción de
un pensamiento único. Así pues,
renuevo mi llamamiento exhortando
a «la comunidad de las naciones a
trabajar unida para adoptar un
tratado internacional vinculante, que
regule el desarrollo y el uso de la
inteligencia artificial en sus múltiples
formas». Sin embargo, como en
cualquier ámbito humano, la sola
reglamentación no es suficiente.

Crecer en humanidad

Estamos llamados a crecer juntos, en
humanidad y como humanidad. El
reto que tenemos ante nosotros es
dar un salto cualitativo para estar a
la altura de una sociedad compleja,
multiétnica, pluralista,
multirreligiosa y multicultural. Nos
corresponde cuestionarnos sobre el
desarrollo teórico y el uso práctico de
estos nuevos instrumentos de



comunicación y conocimiento.
Grandes posibilidades de bien
acompañan al riesgo de que todo se
transforme en un cálculo abstracto,
que reduzca las personas a meros
datos, el pensamiento a un esquema,
la experiencia a un caso, el bien a un
beneficio, y sobre todo que acabemos
negando la unicidad de cada persona
y de su historia, disolviendo la
concreción de la realidad en una
serie de estadísticas.

La revolución digital puede hacernos
más libres, pero no ciertamente si
nos dejamos atrapar por los
fenómenos mediáticos hoy conocidos
como cámara de eco. En tales casos,
en lugar de aumentar el pluralismo
de la información, corremos el riesgo
de perdernos en un pantano
desconocido, al servicio de los
intereses del mercado o del poder. Es
inaceptable que el uso de la
inteligencia artificial conduzca a un
pensamiento anónimo, a un



ensamblaje de datos no certificados,
a una negligencia colectiva de
responsabilidad editorial. La
representación de la realidad en 
macrodatos, por muy funcional que
sea para la gestión de las máquinas,
implica de hecho una pérdida
sustancial de la verdad de las cosas,
que dificulta la comunicación
interpersonal y amenaza con dañar
nuestra propia humanidad. La
información no puede separarse de
la relación existencial: implica el
cuerpo, el estar en la realidad; exige
poner en relación no sólo datos, sino
también las experiencias; exige el
rostro, la mirada y la compasión más
que el intercambio.

Pienso en los reportajes de las
guerras y en la “guerra paralela” que
se hace mediante campañas de
desinformación. Y pienso en cuántos
reporteros resultan heridos o
mueren sobre el terreno para
permitirnos ver lo que han visto sus



ojos. Porque sólo tocando el
sufrimiento de niños, mujeres y
hombres podemos comprender lo
absurdo de las guerras.

El uso de la inteligencia artificial
podrá contribuir positivamente en el
campo de la comunicación si no
anula el papel del periodismo sobre
el terreno, sino que, por el contrario,
lo respalda; si aumenta la
profesionalidad de la comunicación,
responsabilizando a cada
comunicador; si devuelve a cada ser
humano el papel de sujeto, con
capacidad crítica, respecto de la
misma comunicación.

Interrogantes para el hoy y para el
mañana

Así pues, surgen espontáneamente
algunas preguntas: ¿cómo proteger la
profesionalidad y la dignidad de los
trabajadores del ámbito de la
comunicación y la información, junto
con la de los usuarios de todo el



mundo? ¿Cómo garantizar la
interoperabilidad de las
plataformas? ¿Cómo garantizar que
las empresas que desarrollan
plataformas digitales asuman la
responsabilidad de lo que difunden y
de lo cual obtienen beneficios, del
mismo modo que los editores de los
medios de comunicación
tradicionales? ¿Cómo hacer más
transparentes los criterios en los que
se basan los algoritmos de
indexación y desindexación y los
motores de búsqueda, capaces de
exaltar o cancelar personas y
opiniones, historias y culturas?
¿Cómo garantizar la transparencia
de los procesos de información?
¿Cómo hacer evidente la autoría de
los escritos y rastreables las fuentes,
evitando el manto del anonimato?
¿Cómo poner de manifiesto si una
imagen o un vídeo retratan un
acontecimiento o lo simulan? ¿Cómo
evitar que las fuentes se reduzcan a
un pensamiento único, elaborado



algorítmicamente? ¿Y cómo
fomentar, en cambio, un entorno que
preserve el pluralismo y represente
la complejidad de la realidad? ¿Cómo
hacer sostenible esta herramienta
potente, costosa y de alto consumo
energético? ¿Cómo hacerla accesible
también a los países en desarrollo?

A partir de las respuestas a estas y
otras preguntas, comprenderemos si
la inteligencia artificial acabará
construyendo nuevas castas basadas
en el dominio de la información,
generando nuevas formas de
explotación y desigualdad; o si, por el
contrario, traerá más igualdad,
promoviendo una información
correcta y una mayor conciencia del
cambio de época que estamos
viviendo, favoreciendo la escucha de
las múltiples necesidades de las
personas y de los pueblos, en un
sistema de información articulado y
pluralista. Por una parte, se cierne el
espectro de una nueva esclavitud,



por la otra, una conquista de la
libertad; por un lado, la posibilidad
de que unos pocos condicionen el
pensamiento de todos, por otro, la
posibilidad de que todos participen
en la elaboración del pensamiento.

La respuesta no está escrita, depende
de nosotros. Corresponde al hombre
decidir si se convierte en alimento de
algoritmos o en cambio sí alimenta
su corazón con la libertad, ese
corazón sin el cual no creceríamos en
sabiduría. Esta sabiduría madura
sacando provecho del tiempo y
comprendiendo las debilidades. 

Crece en la alianza entre
generaciones, entre quienes tienen
memoria del pasado y quienes tienen
visión de futuro. Sólo juntos crece la
capacidad de discernir, de vigilar, de
ver las cosas a partir de su
cumplimiento. Para no perder
nuestra humanidad, busquemos la
Sabiduría que es anterior a todas las



cosas (cf. Si 1,4), la que pasando por
los corazones puros hace amigos de
Dios profetas (cf. Sab 7,27). Ella nos
ayudará también a orientar los
sistemas de inteligencia artificial a
una comunicación plenamente
humana.

Roma, en San Juan de Letrán, 24 de
enero de 2024.

Francisco

Libreria Editrice Vaticana

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pr/article/inteligencia-
artificial-jornada-comunicaciones-2024/

(22/01/2026)

https://opusdei.org/es-pr/article/inteligencia-artificial-jornada-comunicaciones-2024/
https://opusdei.org/es-pr/article/inteligencia-artificial-jornada-comunicaciones-2024/
https://opusdei.org/es-pr/article/inteligencia-artificial-jornada-comunicaciones-2024/

	Inteligencia artificial y comunicación humana

