
opusdei.org

Vivir cara a Dios y
cara a los hombres

Homilía de san Josemaría,
pronunciada el 3 de noviembre
de 1963, y publicada en Amigos
de Dios.

01/11/2023

Aquí estamos, consummati in unum!,
en unidad de petición y de
intenciones, dispuestos a comenzar
este rato de conversación con el
Señor, con el deseo renovado de ser
instrumentos eficaces en sus manos.
Ante Jesús Sacramentado —¡cómo
me gusta hacer un acto de fe



explícita en la presencia real del
Señor en la Eucaristía!—, fomentad
en vuestros corazones el afán de
transmitir, con vuestra oración, un
latido lleno de fortaleza que llegue a
todos los lugares de la tierra, hasta el
último rincón del planeta donde
haya un hombre que gaste
generosamente su existencia en
servicio de Dios y de las almas.
Porque, gracias a la inefable realidad
de la Comunión de los Santos, somos
solidarios —cooperadores, dice San
Juan- en la tarea de difundir la
verdad y la paz del Señor.

Es razonable que pensemos en
nuestro modo de imitar al Maestro;
que nos detengamos, que
reflexionemos, para aprender
directamente de la vida del Señor
algunas virtudes que han de
resplandecer en la conducta nuestra,
si de veras aspiramos a extender el
reinado de Cristo



La prudencia, virtud
necesaria

En el pasaje del Evangelio de San
Mateo, que trae la Misa de hoy,
leemos: tunc abeuntes pharisæi,
consilium inierunt ut caperent eum in
sermone; se reunieron los fariseos,
con el fin de tratar entre ellos cómo
podían sorprender a Jesús en lo que
hablase. No olvidéis que ese sistema
de los hipócritas es una táctica
corriente también en estos tiempos;
pienso que la mala hierba de los
fariseos no se extinguirá jamás en el
mundo: siempre ha tenido una
fecundidad prodigiosa. Quizá el
Señor tolera que crezca, para
hacernos prudentes a nosotros, sus
hijos; porque la virtud de la
prudencia resulta imprescindible a
cualquiera que se halle en situación
de dar criterio, de fortalecer, de
corregir, de encender, de alentar. Y
precisamente así, como apóstol,
tomando ocasión de las



circunstancias de su quehacer
ordinario, ha de actuar un cristiano
con los que le rodean.

Alzo en este momento mi corazón a
Dios y pido, por mediación de la
Virgen Santísima —que está en la
Iglesia, pero sobre la Iglesia: entre
Cristo y la Iglesia, para proteger, para
reinar, para ser Madre de los
hombres, como lo es de Jesús Señor
Nuestro—; pido que nos conceda esa
prudencia a todos, y especialmente a
los que, metidos en el torrente
circulatorio de la sociedad, deseamos
trabajar por Dios: verdaderamente
nos conviene aprender a ser
prudentes.

Continúa la escena evangélica: y
enviaron discípulos suyos —de los
fariseos— con algunos herodianos
que le dijeron: Maestro. Mirad con
qué retorcimiento le llaman Maestro;
se fingen admiradores y amigos, le
dispensan un tratamiento que se



reserva a la autoridad de la que se
espera recibir una enseñanza. 
Magister, scimus quia verax es,
sabemos que eres veraz…, ¡qué
astucia tan infame! ¿Habéis visto
doblez mayor? Andad por este
mundo con cuidado. No seáis
cautelosos, desconfiados; sin
embargo, debéis sentir sobre
vuestros hombros —recordando
aquella imagen del Buen Pastor que
aparece en las catacumbas— el peso
de esa oveja, que no es un alma sola,
sino la Iglesia entera, la humanidad
entera.

Al aceptar con garbo esta
responsabilidad, seréis audaces y
seréis prudentes para defender y
proclamar los derechos de Dios. Y
entonces, por la entereza de vuestro
comportamiento, muchos os
considerarán y os llamarán maestros,
sin pretenderlo vosotros: que no
buscamos la gloria terrena. Pero no
os extrañéis si, entre tantos que se os



acerquen, se insinúan esos que
únicamente pretenden adularos.
Grabad en vuestras almas lo que me
habéis oído repetidas veces: ni las
calumnias, ni las murmuraciones, ni
los respetos humanos, ni el qué dirán,
y mucho menos las alabanzas
hipócritas, han de impedirnos jamás
cumplir nuestro deber.

¿Os acordáis de la parábola del buen
samaritano? Ha quedado aquel
hombre tumbado en el camino,
malherido por los ladrones que le
han robado hasta el último céntimo.
Cruzan por ese lugar un sacerdote de
la Antigua Ley y, poco después, un
levita; los dos siguen su marcha sin
preocuparse. Pasó a continuación un
viajero, de nación samaritana, se
acercó y, viendo lo que sucedía, se
movió a compasión. Arrimándose,
vendó las heridas después de haberlas
limpiado con aceite y vino, puso al
enfermo sobre su cabalgadura, le
condujo al mesón y cuidó de él en



todo. Fijaos en que no es éste un
ejemplo que el Señor expone sólo
para pocas almas selectas, porque
enseguida añadió, contestando al que
le había preguntado —a cada uno de
nosotros—: anda, y haz tú lo mismo.

Por lo tanto, cuando en nuestra vida
personal o en la de los otros
advirtamos algo que no va, algo que
necesita del auxilio espiritual y
humano que podemos y debemos
prestar los hijos de Dios, una
manifestación clara de prudencia
consistirá en poner el remedio
oportuno, a fondo, con caridad y con
fortaleza, con sinceridad. No caben
las inhibiciones. Es equivocado
pensar que con omisiones o con
retrasos se resuelven los problemas.

La prudencia exige que, siempre que
la situación lo requiera, se emplee la
medicina, totalmente y sin paliativos,
después de dejar al descubierto la
llaga. Al notar los menores síntomas



del mal, sed sencillos, veraces, tanto
si habéis de curar como si habéis de
recibir esa asistencia. En esos casos
se ha de permitir, al que se
encuentra en condiciones de sanar
en nombre de Dios, que apriete
desde lejos, y a continuación más
cerca, y más cerca, hasta que salga
todo el pus, de modo que el foco de
infección acabe bien limpio. En
primer lugar hemos de proceder así
con nosotros mismos, y con quienes,
por motivos de justicia o de caridad,
tenemos obligación de ayudar:
encomiendo especialmente a los
padres, y a los que se dedican a
tareas de formación y de enseñanza.

Los respetos humanos

Que no os detenga ninguna razón
hipócrita: aplicad la medicina neta.
Pero obrad con mano maternal, con
la delicadeza infinita de nuestras
madres, mientras nos curaban las
heridas grandes o pequeñas de



nuestros juegos y tropezones
infantiles. Cuando es preciso esperar
unas horas, se espera; nunca más
tiempo del imprescindible, ya que
otra actitud entrañaría comodidad,
cobardía, cosa bien distinta de la
prudencia. Rechazad todos, y
principalmente los que os encargáis
de formar a otros, el miedo a
desinfectar la herida.

Es posible que alguno susurre
arteramente al oído de aquellos que
deben curar, y no se deciden o no
quieren enfrentarse con su misión: 
Maestro, sabemos que eres veraz….
No toleréis el irónico elogio: los que
no se esfuerzan en llevar a cabo con
diligencia su tarea, ni son maestros,
porque no enseñan el camino
auténtico; ni son verdaderos, pues
con su falsa prudencia toman como
exageración o desprecian las normas
claras, mil veces probadas por la
recta conducta, por la edad, por la
ciencia del buen gobierno, por el



conocimiento de la flaqueza humana
y por el amor a cada oveja, que
empujan a hablar, a intervenir, a
demostrar interés.

A los falsos maestros les domina el
miedo de apurar la verdad; les
desasosiega la sola idea —la
obligación— de recurrir al antídoto
doloroso en determinadas
circunstancias. En una actitud
semejante —convenceos— no hay
prudencia, ni piedad, ni cordura; esa
postura refleja apocamiento, falta de
responsabilidad, insensatez,
necedad. Son los mismos que
después, presas del pánico por el
desastre, pretenden atajar el mal
cuando ya es tarde. No se acuerdan
de que la virtud de la prudencia
exige recoger y transmitir a tiempo el
consejo reposado de la madurez, de
la experiencia antigua, de la vista
limpia, de la lengua sin ataduras.



Sigamos el relato de San Mateo: 
sabemos que eres veraz, y enseñas el
camino de Dios conforme a la pura
verdad. Nunca acabo de
sorprenderme ante este cinismo. Se
mueven con la intención de retorcer
las palabras de Jesús Señor Nuestro,
de cogerle en algún descuido y, en
lugar de exponer llanamente lo que
ellos consideraban como un nudo
insoluble, intentan aturdir al
Maestro con alabanzas que sólo
deberían salir de labios adictos, de
corazones rectos. Me paro de intento
en estos matices, para que
aprendamos a no ser recelosos, pero
sí prudentes; para que no aceptemos
el fraude del fingimiento, aunque
aparezca revestido de frases o de
gestos que en sí mismos responden a
la realidad, como sucede en el pasaje
que estamos contemplando: Tú no
haces distinción, le dicen; Tú has
venido para todos los hombres; a Ti,
nada te detiene para proclamar la
verdad y enseñar el bien.



Repito: prudentes, sí; cautelosos, no.
Conceded la más absoluta confianza
a todos, sed muy nobles. Para mí,
vale más la palabra de un cristiano,
de un hombre leal —me fío
enteramente de cada uno—, que la
firma auténtica de cien notarios
unánimes, aunque quizá en alguna
ocasión me hayan engañado por
seguir este criterio. Prefiero
exponerme a que un desaprensivo
abuse de esa confianza, antes de
despojar a nadie del crédito que
merece como persona y como hijo de
Dios. Os aseguro que nunca me han
defraudado los resultados de este
modo de proceder.

Actuar con rectitud

Si en cada momento no sacamos del
Evangelio consecuencias para la vida
actual, es que no lo meditamos
suficientemente. Sois jóvenes
muchos; otros habéis entrado ya en
la madurez. Todos queréis, queremos



—si no, no estaríamos aquí—,
producir buenos frutos. Intentamos
poner, en la conducta nuestra, el
espíritu de sacrificio, el afán de
negociar con el talento que el Señor
nos ha confiado, porque sentimos el
celo divino por las almas. Pero no
sería la primera vez que, a pesar de
tanta buena voluntad, alguno cayera
en la trampa de esa mezcla —ex
pharisæis et herodianis- compuesta
quizá por los que, de un modo o de
otro, por ser cristianos deberían
defender los derechos de Dios y, en
cambio, aliados y confundidos con
los intereses de las fuerzas del mal,
cercan insidiosamente a otros
hermanos en la fe, a otros servidores
del mismo Redentor.

Sed prudentes y obrad siempre con
sencillez, virtud tan propia del buen
hijo de Dios. Mostraos naturales en
vuestro lenguaje y en vuestra
actuación. Llegad al fondo de los
problemas; no os quedéis en la



superficie. Mirad que hay que contar
por anticipado con el disgusto ajeno
y con el propio, si deseamos de veras
cumplir santamente y con hombría
de bien nuestras obligaciones de
cristianos.

No os oculto que, cuando he de
corregir o de adoptar una decisión
que causará pena, padezco antes,
mientras y después: y no soy un
sentimental. Me consuela pensar que
sólo las bestias no lloran: lloramos
los hombres, los hijos de Dios.
Entiendo que en determinados
momentos también vosotros tendréis
que pasarlo mal, si os esforzáis en
llevar a cabo fielmente vuestro
deber. No me olvidéis que resulta
más cómodo —pero es un descamino
— evitar a toda costa el sufrimiento,
con la excusa de no disgustar al
prójimo: frecuentemente, en esa
inhibición se esconde una
vergonzosa huida del propio dolor,
ya que de ordinario no es agradable



hacer una advertencia seria. Hijos
míos, acordaos de que el infierno
está lleno de bocas cerradas.

Me escuchan ahora varios médicos.
Perdonad mi atrevimiento si vuelvo
a tomar un ejemplo de la medicina;
quizá se me escape algún disparate,
pero la comparación ascética va.
Para curar una herida, primero se
limpia bien, también alrededor,
desde bastante distancia. De sobra
sabe el cirujano que duele; pero, si
omite esa operación, más dolerá
después. Además, se pone enseguida
el desinfectante: escuece —pica,
decimos en mi tierra—, mortifica, y
no cabe otro remedio que usarlo,
para que la llaga no se infecte.

Si para la salud corporal es obvio que
se han de adoptar estas medidas,
aunque se trate de escoriaciones de
poca categoría, en las cosas grandes
de la salud del alma —en los puntos
neurálgicos de la vida de un hombre



—, ¡fijaos si habrá que lavar, si habrá
que sajar, si habrá que pulir, si habrá
que desinfectar, si habrá que sufrir!
La prudencia nos exige intervenir de
este modo y no rehuir el deber,
porque soslayarlo demostraría una
falta de consideración, e incluso un
atentado grave contra la justicia y
contra la fortaleza.

Persuadíos de que un cristiano, si de
veras pretende actuar rectamente,
cara a Dios y cara a los hombres,
necesita de todas las virtudes, por lo
menos en potencia. Padre, me
preguntaréis: ¿y de mis flaquezas,
qué? Os responderé: ¿acaso no cura
un médico que esté enfermo, aun
cuando el trastorno que le aqueja sea
crónico?; ¿le impedirá su
enfermedad prescribir a otros
enfermos la receta adecuada? Claro
que no: para curar, le basta poseer la
ciencia oportuna y ponerla en
práctica, con el mismo interés con el
que combate su propia dolencia.



El colirio de la propia
debilidad

Vosotros, como yo, os encontraréis a
diario cargados con muchos errores,
si os examináis con valentía en la
presencia de Dios. Cuando se lucha
por quitarlos, con la ayuda divina,
carecen de decisiva importancia y se
superan, aunque parezca que nunca
se consigue desarraigarlos del todo.
Además, por encima de esas
debilidades, tú contribuirás a
remediar las grandes deficiencias de
otros, siempre que te empeñes en
corresponder a la gracia de Dios. Al
reconocerte tan flaco como ellos —
capaz de todos los errores y de todos
los horrores—, serás más
comprensivo, más delicado y, al
mismo tiempo, más exigente para
que todos nos decidamos a amar a
Dios con el corazón entero.

Los cristianos, los hijos de Dios,
hemos de asistir a los demás



llevando a la práctica con honradez
lo que aquellos hipócritas musitaban
aviesamente al Maestro: no miras a
la calidad de las personas. Es decir,
rechazaremos por completo la
acepción de personas —¡nos
interesan todas las almas!—, aunque,
lógicamente, hayamos de comenzar
por ocuparnos de las que por una
circunstancia o por otra —también
por motivos sólo humanos, en
apariencia— Dios ha colocado a
nuestro lado.

Et viam Dei in veritate doces; enseñar,
enseñar, enseñar: mostrar los
caminos de Dios conforme a la pura
verdad. No ha de asustarte que vean
tus defectos personales, los tuyos y
los míos; yo tengo el prurito de
publicarlos, contando mi lucha
personal, mi afán de rectificar en
este o en aquel punto de mi pelea
para ser leal al Señor. El esfuerzo
para desterrar y vencer esas miserias
será ya un modo de indicar los



senderos divinos: primero, y a pesar
de nuestros errores visibles, con el
testimonio de la vida nuestra; luego,
con la doctrina, como Nuestro Señor,
que coepit facere et docere, comenzó
por las obras, y más tarde se dedicó a
predicar.

Después de confirmaros que este
sacerdote os quiere mucho y que el
Padre del Cielo os quiere más,
porque es infinitamente bueno,
infinitamente Padre; después de
manifestaros que nada os puedo
echar en cara, sí considero que he de
ayudaros a amar a Jesucristo y a la
Iglesia, su rebaño, porque en esto
pienso que no me ganáis: me
emuláis, pero no me ganáis. Cuando
señalo algún error en mi predicación
o en las charlas personales con cada
uno, no es por hacer sufrir; me
mueve exclusivamente el afán de
que amemos más al Señor. Y, al
insistiros en la necesidad de
practicar las virtudes, no pierdo de



vista que a mí esa necesidad me urge
también.

En cierta ocasión, oí comentar a un
desaprensivo que la experiencia de
los tropiezos sirve para volver a caer,
en el mismo error, cien veces. Yo os
digo, en cambio, que una persona
prudente aprovecha esos reveses
para escarmentar, para aprender a
obrar el bien, para renovarse en la
decisión de ser más santo. De la
experiencia de vuestros fracasos y
triunfos en el servicio de Dios, sacad
siempre, con el crecimiento del
amor, una ilusión más firme de
proseguir en el cumplimiento de
vuestros deberes y derechos de
ciudadanos cristianos, cueste lo que
cueste: sin cobardías, sin rehuir ni el
honor ni la responsabilidad, sin
asustarnos ante las reacciones que se
alcen a nuestro alrededor —quizá
provenientes de falsos hermanos—,
cuando noble y lealmente tratamos



de buscar la gloria de Dios y el bien
de los demás.

Luego hemos de ser prudentes. ¿Para
qué? Para ser justos, para vivir la
caridad, para servir eficazmente a
Dios y a todas las almas. Con gran
razón a la prudencia se le ha llamado
genitrix virtutum, madre de las
virtudes, y también auriga virtutum,
conductora de todos los hábitos
buenos.

A cada uno lo suyo

Leed con atención la escena
evangélica, para aprovechar esas
estupendas lecciones de las virtudes
que han de iluminar nuestro modo
de proceder. Acabado el preámbulo
hipócrita y adulador, los fariseos y
herodianos plantean su problema: 
qué te parece esto: ¿es lícito o no
pagar tributo al César?. Notad ahora
—escribe San Juan Crisóstomo— su
astucia; porque no le dicen: explícanos



qué es lo bueno, lo conveniente, lo
lícito, sino dinos qué te parece.
Estaban obsesionados en traicionarle
y hacerle odioso al poder político. 
Pero Jesús, conociendo su malicia,
respondió: ¿por qué me tentáis,
hipócritas? Enseñadme la moneda con
que se paga el tributo. Y ellos le
mostraron un denario. Jesús les
preguntó: ¿de quién es esta imagen y
esta inscripción? Le respondieron: de
César. Entonces les replicó: pues dad a
César lo que es de César, y a Dios lo
que es de Dios.

Ya veis que el dilema es antiguo,
como clara e inequívoca es la
respuesta del Maestro. No hay —no
existe— una contraposición entre el
servicio a Dios y el servicio a los
hombres; entre el ejercicio de
nuestros deberes y derechos cívicos,
y los religiosos; entre el empeño por
construir y mejorar la ciudad
temporal, y el convencimiento de
que pasamos por este mundo como



camino que nos lleva a la patria
celeste.

También aquí se manifiesta esa
unidad de vida que —no me cansaré
de repetirlo— es una condición
esencial, para los que intentan
santificarse en medio de las
circunstancias ordinarias de su
trabajo, de sus relaciones familiares
y sociales. Jesús no admite esa
división: ninguno puede servir a dos
señores, porque o tendrá aversión al
uno y amor al otro, o si se sujeta al
primero, mirará con desdén al
segundo. La elección exclusiva que
de Dios hace un cristiano, cuando
responde con plenitud a su llamada,
le empuja a dirigir todo al Señor y, al
mismo tiempo, a dar también al
prójimo todo lo que en justicia le
corresponde.

No cabe escudarse en razones
aparentemente piadosas, para
expoliar a los otros de aquello que les



pertenece: si alguno dice: sí, yo amo a
Dios, al paso que aborrece a su
hermano, es un mentiroso. Pero
también se engaña el que regatea al
Señor el amor y la reverencia —la
adoración— que le son debidos como
Creador y Padre Nuestro; y el que se
niega a obedecer a sus
mandamientos, con la falsa excusa
de que alguno resulta incompatible
con el servicio a los hombres, pues
claramente advierte San Juan que en
esto conocemos que amamos a los
hijos de Dios, si amamos a Dios y
guardamos sus mandamientos.
Porque el amor de Dios consiste en
que observemos sus mandatos; y sus
mandatos no son pesados.

Quizá oiréis a muchos —¡en nombre
de la funcionalidad, cuando no de la
caridad!— que peroran y se inventan
teorías, con el fin de recortar las
muestras de respeto y de homenaje a
Dios. Todo lo que sea para honrar al
Señor les parece excesivo. No les



hagáis caso: vosotros continuad
vuestro camino. Esas elucubraciones
se limitan a controversias que a nada
conducen, como no sea a
escandalizar a las almas y a impedir
que se cumpla el precepto de
Jesucristo, de entregar a cada uno lo
suyo, de practicar con delicada
entereza la virtud santa de la justicia.

Deberes de justicia con Dios y
con los hombres

Grabémoslo bien en nuestra alma,
para que se note en la conducta:
primero, justicia con Dios. Esa es la
piedra de toque de la verdadera 
hambre y sed de justicia, que la
distingue del griterío de los
envidiosos, de los resentidos, de los
egoístas y codiciosos… Porque negar
a Nuestro Creador y Redentor el
reconocimiento de los abundantes e
inefables bienes que nos concede,
encierra la más tremenda e ingrata
de las injusticias. Vosotros, si de



veras os esforzáis en ser justos,
consideraréis frecuentemente
vuestra dependencia de Dios —
porque ¿qué cosa tienes tú que no
hayas recibido?-, para llenaros de
agradecimiento y de deseos de
corresponder a un Padre que nos
ama hasta la locura.

Entonces se avivará en vosotros el
espíritu bueno de piedad filial, que
os hará tratar a Dios con ternura de
corazón. Cuando los hipócritas
planteen a vuestro alrededor la duda
de si el Señor tiene derecho a pediros
tanto, no os dejéis engañar. Al
contrario, os pondréis en presencia
de Dios sin condiciones, dóciles,
como la arcilla en manos del alfarero,
y le confesaréis rendidamente: Deus
meus et omnia!, Tú eres mi Dios y mi
todo. Y si alguna vez llega el golpe
inesperado, la tribulación
inmerecida de parte de los hombres,
sabréis cantar con alegría nueva:
hágase, cúmplase, sea alabada y



eternamente ensalzada la justísima y
amabilísima Voluntad de Dios, sobre
todas las cosas. Amén. Amén.

Las circunstancias de aquel siervo de
la parábola, deudor de diez mil
talentos, reflejan bien nuestra
situación delante de Dios: tampoco
nosotros contamos con qué pagar la
deuda inmensa que hemos contraído
por tantas bondades divinas, y que
hemos acrecentado al son de
nuestros personales pecados.
Aunque luchemos denodadamente,
no lograremos devolver con equidad
lo mucho que el Señor nos ha
perdonado. Pero, a la impotencia de
la justicia humana, suple con creces
la misericordia divina. El sí se puede
dar por satisfecho, y remitirnos la
deuda, simplemente porque es bueno
e infinita su misericordia.

La parábola —lo recordáis bien—
termina con una segunda parte, que
es como el contrapunto de la



precedente. Aquel siervo, al que
acaban de condonar un caudal
enorme, no se apiada de un
compañero, que le adeudaba apenas
cien denarios. Es ahí donde se pone
de manifiesto la mezquindad de su
corazón. Estrictamente hablando,
nadie le negará el derecho a exigir lo
que es suyo; sin embargo, algo se
rebela en nosotros y nos sugiere que
esa actitud intolerante se aparta de la
verdadera justicia: no es justo que
quien, tan sólo un momento antes, ha
recibido un trato misericordioso de
favor y de comprensión, no
reaccione al menos con un poco de
paciencia hacia su deudor. Mirad
que la justicia no se manifiesta
exclusivamente en el respeto exacto
de derechos y de deberes, como en
los problemas aritméticos que se
resuelven a base de sumas y de
restas.

La virtud cristiana es más ambiciosa:
nos empuja a mostrarnos



agradecidos, afables, generosos; a
comportarnos como amigos leales y
honrados, tanto en los tiempos
buenos como en la adversidad; a ser
cumplidores de las leyes y
respetuosos con las autoridades
legítimas; a rectificar con alegría,
cuando advertimos que nos hemos
equivocado al afrontar una cuestión.
Sobre todo, si somos justos, nos
atendremos a nuestros compromisos
profesionales, familiares, sociales…,
sin aspavientos ni pregones,
trabajando con empeño y ejercitando
nuestros derechos, que son también
deberes.

No creo en la justicia de los
holgazanes, porque con su dolce far
niente —como dicen en mi querida
Italia— faltan, y a veces de modo
grave, al más fundamental de los
principios de la equidad: el del
trabajo. No hemos de olvidar que
Dios creó al hombre ut operaretur,
para que trabajara, y los demás —



nuestra familia y nación, la
humanidad entera— dependen
también de la eficacia de nuestra
labor. Hijos, ¡qué pobre idea tienen
de la justicia quienes la reducen a
una simple distribución de bienes
materiales!

Justicia y amor a la libertad y
a la verdad

Desde mi infancia —como se expresa
la Escritura: en cuanto tuve oídos
para oír—, ya empecé a escuchar el
clamoreo de la cuestión social. No
supone nada de particular, porque es
un tema antiguo, de siempre.
Surgiría quizá en el mismo instante
en el que los hombres se organizaron
de alguna manera, y se hicieron más
visibles las diferencias de edad, de
inteligencia, de capacidad de trabajo,
de intereses, de personalidad.

No sé si es irremediable que haya
clases sociales; de todos modos,



tampoco es mi oficio hablar de estas
materias, y mucho menos aquí, en
este oratorio, donde nos hemos
reunido para hablar de Dios —no
quisiera en mi vida tratar nunca de
otro tema—, y para charlar con Dios.

Pensad lo que prefiráis en todo lo
que la Providencia ha dejado a la
libre y legítima discusión de los
hombres. Pero mi condición de
sacerdote de Cristo me impone la
necesidad de remontarme más alto, y
de recordaros que, en todo caso, no
podemos jamás dejar de ejercitar la
justicia, con heroísmo si es preciso.

Estamos obligados a defender la
libertad personal de todos, sabiendo
que Jesucristo es el que nos ha
adquirido esa libertad; si no actuamos
así, ¿con qué derecho reclamaremos
la nuestra? Debemos difundir
también la verdad, porque veritas
liberabit vos, la verdad nos libera,
mientras que la ignorancia esclaviza.



Hemos de sostener el derecho de
todos los hombres a vivir, a poseer lo
necesario para llevar una existencia
digna, a trabajar y a descansar, a
elegir estado, a formar un hogar, a
traer hijos al mundo dentro del
matrimonio y poder educarlos, a
pasar serenamente el tiempo de la
enfermedad o de la vejez, a acceder a
la cultura, a asociarse con los demás
ciudadanos para alcanzar fines
lícitos, y, en primer término, a
conocer y amar a Dios con plena
libertad, porque la conciencia —si es
recta— descubrirá las huellas del
Creador en todas las cosas.

Precisamente por eso, urge repetir —
no me meto en política, afirmo la
doctrina de la Iglesia— que el
marxismo es incompatible con la fe
de Cristo. ¿Existe algo más opuesto a
la fe, que un sistema que todo lo basa
en eliminar del alma la presencia
amorosa de Dios? Gritadlo muy
fuerte, de modo que se oiga



claramente vuestra voz: para
practicar la justicia, no precisamos
del marxismo para nada. Al
contrario, ese error gravísimo, por
sus soluciones exclusivamente
materialistas que ignoran al Dios de
la paz, levanta obstáculos para
alcanzar la felicidad y el
entendimiento de los hombres.
Dentro del cristianismo hallamos la
buena luz que da siempre respuesta
a todos los problemas: basta con que
os empeñéis sinceramente en ser
católicos, non verbo neque lingua, sed
opere et veritate, no con palabras ni
con la lengua, sino con obras y de
veras: decidlo, siempre que se os
presente la ocasión —buscadla, si es
preciso—, sin reticencias, sin miedo.

Justicia y caridad

Leed la Escritura Santa. Meditad una
a una las escenas de la vida del
Señor, sus enseñanzas. Considerad
especialmente los consejos y las



advertencias con que preparaba a
aquel puñado de hombres que serían
sus Apóstoles, sus mensajeros, de
uno a otro confín de la tierra. ¿Cuál
es la pauta principal que les marca?
¿No es el mandato nuevo de la
caridad? Fue con amor como se
abrieron paso en aquel mundo
pagano y corrompido.

Convenceos de que únicamente con
la justicia no resolveréis nunca los
grandes problemas de la humanidad.
Cuando se hace justicia a secas, no os
extrañéis si la gente se queda herida:
pide mucho más la dignidad del
hombre, que es hijo de Dios. La
caridad ha de ir dentro y al lado,
porque lo dulcifica todo, lo deifica: 
Dios es amor. Hemos de movernos
siempre por Amor de Dios, que torna
más fácil querer al prójimo, y
purifica y eleva los amores terrenos.

Para llegar de la estricta justicia a la
abundancia de la caridad hay todo



un trayecto que recorrer. Y no son
muchos los que perseveran hasta el
fin. Algunos se conforman con
acercarse a los umbrales: prescinden
de la justicia, y se limitan a un poco
de beneficencia, que califican de
caridad, sin percatarse de que
aquello supone una parte pequeña
de lo que están obligados a hacer. Y
se muestran tan satisfechos de sí
mismos, como el fariseo que pensaba
haber colmado la medida de la ley
porque ayunaba dos días por semana
y pagaba el diezmo de todo cuanto
poseía.

La caridad, que es como un generoso
desorbitarse de la justicia, exige
primero el cumplimiento del deber:
se empieza por lo justo; se continúa
por lo más equitativo…; pero para
amar se requiere mucha finura,
mucha delicadeza, mucho respeto,
mucha afabilidad: en una palabra,
seguir aquel consejo del Apóstol: 
llevad los unos las cargas de los otros,



y así cumpliréis la ley de Cristo.
Entonces sí: ya vivimos plenamente
la caridad, ya realizamos el mandato
de Jesús.

Para mí, no existe ejemplo más claro
de esa unión práctica de la justicia
con la caridad, que el
comportamiento de las madres.
Aman con idéntico cariño a todos sus
hijos, y precisamente ese amor les
impulsa a tratarlos de modo distinto
—con una justicia desigual—, ya que
cada uno es diverso de los otros.
Pues, también con nuestros
semejantes, la caridad perfecciona y
completa la justicia, porque nos
mueve a conducirnos de manera
desigual con los desiguales,
adaptándonos a sus circunstancias
concretas, con el fin de comunicar
alegría al que está triste, ciencia al
que carece de formación, afecto al
que se siente solo… La justicia
establece que se dé a cada uno lo
suyo, que no es igual que dar a todos



lo mismo. El igualitarismo utópico es
fuente de las más grandes injusticias.

Para actuar siempre así, como esas
madres buenas, necesitamos
olvidarnos de nosotros mismos, no
aspirar a otro señorío que el de
servir a los demás, como Jesucristo,
que predicaba: el Hijo del hombre no
ha venido a ser servido, sino a servir.
Eso requiere la entereza de someter
la propia voluntad al modelo divino,
trabajar por todos, luchar por la
felicidad eterna y el bienestar de los
demás. No conozco mejor camino
para ser justo que el de una vida de
entrega y de servicio.

Quizá alguno piense que soy un
ingenuo. No me importa. Aunque me
califiquen de ese modo, porque
todavía creo en la caridad, os
aseguro que ¡creeré siempre! Y,
mientras El me conceda vida,
continuaré ocupándome —como
sacerdote de Cristo— de que haya



unidad y paz entre los que, por ser
hijos del mismo Padre Dios, son
hermanos; de que la humanidad se
comprenda; de que todos compartan
el mismo ideal: ¡el de la Fe!

Acudamos a Santa María, la Virgen
prudente y fiel, y a San José, su
esposo, modelo acabado de hombre
justo. Ellos, que vivieron en la
presencia de Jesús, el Hijo de Dios,
las virtudes que hemos contemplado,
nos alcanzarán la gracia de que
arraiguen firmemente en nuestra
alma, para que nos decidamos a
conducirnos en todo momento como
discípulos buenos del Maestro:
prudentes, justos, llenos de caridad.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pr/article/homilia-san-
josemaria-vivir-cada-a-dios-y-cara-a-los-

hombres/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/es-pr/article/homilia-san-josemaria-vivir-cada-a-dios-y-cara-a-los-hombres/
https://opusdei.org/es-pr/article/homilia-san-josemaria-vivir-cada-a-dios-y-cara-a-los-hombres/
https://opusdei.org/es-pr/article/homilia-san-josemaria-vivir-cada-a-dios-y-cara-a-los-hombres/
https://opusdei.org/es-pr/article/homilia-san-josemaria-vivir-cada-a-dios-y-cara-a-los-hombres/

	Vivir cara a Dios y cara a los hombres
	La prudencia, virtud necesaria
	Los respetos humanos
	Actuar con rectitud
	El colirio de la propia debilidad
	A cada uno lo suyo
	Deberes de justicia con Dios y con los hombres
	Justicia y amor a la libertad y a la verdad
	Justicia y caridad


