opusdei.org

La luz de la fe (V):
«Tu rostro, Senor,
buscaré»: la fe en el
Dios personal

La fe cristiana es una fe con
Rostro, una fe que dice: no estas
solo en el mundo... hay Alguien
que ha querido que existas, que
te ha dicho «jvive!».

13/02/2018

«De ti piensa mi corazon: “Busca su
rostro”. Tu rostro, Senor,

buscaré» (Sal 27,8). Este verso del
salmista responde a un motivo que



recorre la Sagrada Escritura, desde el
Génesis hasta el Apocalipsis[1]: toda
la historia de Dios con los hombres,
que sigue hoy su curso, entre los
pliegues de sus paginas. En este
anhelo se expresa, pues, algo que late
también —de un modo mas o menos
explicito— en el corazon de los
hombres y mujeres del siglo XXI.
Porque si durante afios podia
parecer que el declive de la religion
en el mundo occidental era
imparable, que la fe en Dios era ya
poco mas que un mueble obsoleto
frente a la cultura moderna y el
mundo cientifico, de hecho sigue
viva la busqueda de Dios y de un
sentido trascendente para la propia
existencia.

En esta busqueda de lo sagrado, no
obstante, se ha dado un notable
cambio cualitativo. El cuadro de las
creencias es hoy mas complejo y
fragmentado que en el pasado. En la
Iglesia catolica ha caido la practica y



han aumentado quienes se declaran
cristianos, pero no aceptan algunos
aspectos de la doctrina de fe o de la
moral. También se da una tendencia
a mezclar libremente creencias
diversas (por ejemplo, el cristianismo
y el budismo). Ha aumentado el
numero de personas que dicen creer
en una fuerza impersonal y no en el
Dios de la fe cristiana, asi como el de
los miembros de las religiones no
cristianas, especialmente orientales,
0 movimientos New Age. Para
muchos, la imagen de lo divino se
difumina en los contornos de una
fuerza cdsmica, de una fuente de
energia espiritual o de un ser
distante e indiferente. En definitiva,
se puede decir que en la presente
atmosfera cultural se ha vuelto mas
dificil reconocer el rostro de un Dios
personal, considerar verdaderamente
creible el mensaje cristiano sobre el
Dios que se ha hecho visible en
Jesucristo, o advertir de modo vital
su cercania.



Si hay culturas en las que la vision
impersonal de Dios se debe a que la
fe cristiana ha tenido poco influjo
sobre ellas, en el mundo occidental
se trata mas bien de un fenomeno
cultural complejo: «un extrafio olvido
de Dios» por el que «parece que todo
marche igualmente sin él»[2]. Este
olvido, que no puede evitar un cierto
«sentimiento de frustracion, de
insatisfaccion de todo y de todos»[3],
se manifiesta entre otras cosas en la
tendencia a concebir la religion
desde una Optica individual, como un
“consumo” de experiencias
religiosas, en funcion de las propias
necesidades espirituales. Aunque
desde esta dptica es dificil
comprender que Dios nos llama a
una relacion personal, tampoco lo
facilitaba una concepcion bastante
extendida tiempo atras, que veia la
practica religiosa fundamentalmente
como una “obligacion” o un mero
deber exterior hacia Dios. Resulta
illuminante en ese sentido la mirada



penetrante del beato John Henry
Newman sobre la historia: «cada
siglo es como los demas, aunque a
quienes viven en €l les parece peor
que cualquiera de los anteriores»[4].

El contexto en el que la fe cristiana se
desenvuelve en la actualidad reviste,
clertamente, una nueva complejidad.
Pero también hoy —como ayer— es
posible redescubrir la fuerza
arrolladora de una fe con Rostro, una
fe que nos dice: no estas solo en el
mundo; hay Alguien que ha querido
que existas, que te ha dicho

«jvive!» (cfr. Ez 16,6) y que te quiere
feliz para siempre. El Dios de
Jesucristo, al que se ha criticado de
«haber rebajado la existencia
humana, quitando novedad y
aventura a la vida»[5], quiere
realmente que tengamos vida, y vida
en abundancia (cfr. /n 10,10), es
decir, una felicidad que nadie ni
nada nos podra quitar (cfr. Jn 16,22).



El misterio de un Rostro y los
idolos sin rostro

De modo especial en Occidente,
algunas personas perciben hoy la
espiritualidad y la religion como
antagonicas: mientras en la
“espiritualidad” perciben
autenticidad y cercania —se trata de
sus experiencias, de sus
sentimientos—, en la religion ven
sobre todo un cuerpo de normas y
creencias que les resulta ajeno. La
religion aparece asi, quiza, como un
objeto de interés historico y cultural,
pero no como una realidad esencial
para la vida personal y social. Junto a
otros factores, esto puede deberse a
clertas carencias en la catequesis,
porque, de hecho, la fe cristiana esta
llamada a hacerse experiencia en la
vida de cada uno, como lo son los
encuentros interpersonales, la
amistad, etc. «La vida interior
—escribia san Josemaria— si no es
un encuentro personal con Dios, no



existira»[6]. En esa misma linea, ha
escrito el Papa Francisco: «invito a
cada cristiano, en cualquier lugar y
situacion en que se encuentre, a
renovar ahora mismo su encuentro
personal con Jesucristo o, al menos, a
tomar la decision de dejarse
encontrar por El, de intentarlo cada
dia sin descanso. No hay razon para
que alguien piense que esta
invitacidn no es para €l»[7].

Este encuentro, sin embargo, no
responde a la logica inmediata de lo
automatico. No se accede a una
persona como se accede a una web,
siguiendo sencillamente un link; ni se
descubre verdaderamente a una
persona como se encuentra un objeto
cualquiera. Incluso cuando parece
que el hallazgo de Dios ha sido
repentino, como sucede con algunas
conversiones, los relatos de los
conversos suelen mostrar cOmo
aquel paso se habia venido
preparando desde mucho tiempo



antes, a fuego lento. El camino hacia
la fe, y la vida misma del creyente,
tiene mucho de espera paciente.
«jDebemos vivir a la espera de este
encuentro!»[8]. Los vaivenes de la
historia de la salvacion —tanto los
que se relatan en la Escritura como
los que vemos en la actualidad—
muestran como Dios sabe esperar.
Dios espera porque trata con
personas. Pero también por eso,
porque El es Persona, el hombre
debe aprender a esperar. «La fe, por
su propia naturaleza, requiere
renunciar a la posesion inmediata
que parece ofrecer la vision; es una
invitacion a abrirse a la fuente de la
luz, respetando el misterio propio de
un Rostro, que quiere revelarse
personalmente y en el momento
oportuno»[9].

El episodio del becerro de oro en el
desierto (Cfr. Ex 32,1-8) es una
imagen perenne de esa impaciencia
de los hombres con Dios. «Mientras



Moisés habla con Dios en el Sinai, el
pueblo no soporta el misterio del
rostro oculto de Dios, no aguanta el
tiempo de espera»[10]. Se entienden
asi las advertencias insistentes de los
profetas del Antiguo Testamento
acerca de la idolatria[11], que
atraviesan los siglos hasta hoy.
Ciertamente, a nadie le gusta que le
llamen idolatra: la palabra tiene una
connotacion de sumision y de
irracionalidad que la hace poco
conciliadora. Sin embargo, es
interesante observar que los profetas
dirigian el término sobre todo a un
pueblo creyente. Porque la idolatria
no es solo ni principalmente un
problema de «las gentes» que no
invocan el Nombre de Dios (cfr. Jr
10,25): tiende a hacerse un lugar
también en la vida del creyente,
como una “reserva” por si Dios no
fuera a llenar las expectativas del
corazon, como si Dios no fuera
suficiente. «Ante el idolo, no hay
riesgo de una llamada que haga salir



de las propias seguridades, porque
los idolos «tienen boca y no

hablan» (Sal 115,5). Vemos entonces
que el idolo es un pretexto para
ponerse a si mismo en el centro de la
realidad, adorando la obra de las
propias manos»[12]. Esta es, pues, la
tentacion: asegurarse un rostro,
aunque no sea mas que el nuestro,
como en un espejo. «En lugar de
tener fe en Dios, se prefiere adorar al
idolo, cuyo rostro se puede mirar,
cuyo origen es conocido, porque lo
hemos hecho nosotros»[13]. Se deja
por imposible la busqueda del Dios
personal, del Rostro que quiere ser
acogido, y se opta por rostros que
elegimos nosotros: dioses
“personalizados” —con el sabor
agridulce que a veces deja este
adjetivo—; dioses «de plata y oro, de
bronce y hierro, de madera y piedra,
que ni ven, ni oyen, ni conocen» (Dn
5,23), pero que se prestan a nuestros
deseos.



Podemos vivir aferrados a esas
seguridades durante un tiempo, mas
0 menos largo. Pero es facil que un
revés profesional, una crisis familiar,
un hijo problematico o una
enfermedad grave hagan
derrumbarse esa seguridad. «,Donde
estan los dioses que te hiciste? Que se
levanten, si es que pueden

salvarte» (Jr 2,28). El hombre se da
cuenta entonces de que esta solo en
el mundo; como Adan y Eva en el
paraiso tras el pecado, cae en la
cuenta de que esta desnudo,
suspendido en el vacio (cfr. Gn 3,7).
«Llega siempre un momento en el
que el alma no puede mas, no le
bastan las explicaciones habituales,
no le satisfacen las mentiras de los
falsos profetas. Y, aunque no lo
admitan entonces, esas personas
sienten hambre de saciar su
inquietud con la ensefianza del
Sefior»[14].

El Dios personal



¢En qué sentido el cristianismo
puede superar las insuficiencias de
los idolos y saciar esa inquietud?
Mientras para otras religiones o
espiritualidades «Dios queda muy
lejos, parece que no se da a conocer,
no se hace amar»[15], el Dios
cristiano «se ha dejado ver: en el
rostro de Cristo vemos a Dios, Dios se
ha hecho “conocido”»[16]. El Dios
cristiano es el Alguien por quien
suspira el corazén humano. Y E1
mismo ha venido a mostrarnos su
rostro: «lo que hemos oido, lo que
hemos visto con nuestros ojos, lo que
hemos contemplado y han palpado
nuestras manos a proposito del
Verbo de la vida (...) os 1o
anunciamos» (1 Jn 1,3). Cuando todas
las seguridades humanas fallan,
cuando la vida y su sentido se
vuelven inciertos, entra en escena el
«Verbo de la vida». Quien le rechaza
queda como prisionero de su
necesidad de amor[17]; quien le abre
las puertas, y decide no agarrarse a



sus propias seguridades o a su
desesperacion, quien se reconoce
ante El como un pobre enfermo, un
pobre ciego, puede descubrir su
rostro personal.

Ahora bien, ¢queé significa que Dios
es persona, que tiene rostro? Y sobre
todo, /tiene sentido esta pregunta?
Cuando Felipe pide a Jesus que les
muestre al Padre, responde el Sefior:
«El que me ha visto a mi ha visto al
Padre» (Jn 14,9). El hecho de que Dios
se haya hecho hombre en Jesus, de
que a través de su humanidad se
haya manifestado Dios en persona
—evento que es el centro mismo de
la fe cristiana—, muestra que esta
pregunta no designa una quimera
sino que tiene una meta real.

Sin embargo, si Dios tiene rostro
personal, si se ha revelado en
Jesucristo, ¢por qué se esconde a
nuestra mirada? «¢No lo daria uno
todo con tal de que se le permitiera



verlo andar por la calle, oir el timbre
de su voz, penetrar su mirada, sentir
su “poder”, percibir con la
experiencia mas intima quién es
€1?»[18] ¢Por qué, si Dios vino al
mundo, ha vuelto ahora a esconderse
en su misterio? En realidad, el
Génesis —que no solo versa sobre los
origenes, sino también sobre los ejes
mismos de la historia— muestra que
es mas bien el hombre quien se
esconde de Dios por el pecado (cf. Gn
3,9-10).

Con todo, imaginando que Jesus se
hubiera quedado en la tierra,
iverdaderamente seria mas personal
la relacion con EI? Cada uno
dispondria, en el mejor de los casos,
de unos pocos instantes en la vida
para estar con El. Unas palabritas, y
una foto, como con los famosos...
Admitiendo, pues, que Dios «se
esconda»... se puede decir que lo
hace precisamente porque quiere
entablar una relaciéon personal con



cada hombre y cada mujer: de tu a
tq, de corazon a corazon. En la
relacion con Dios sucede, en el modo
mas intenso posible, algo que es
propio todas las relaciones
personales: que nunca acabamos de
conocer al otro del todo; que es
necesario buscarle. «Si, por detras de
las gentes te busco. / No en tu
nombre, silo dicen, / no en tu
imagen, sila pintan. / Detras, detras,
mas alla»[19].

«El que me ha visto a mi ha visto al
Padre» (Jn 14,9). La Encarnacion de
Dios hace de la personalidad humana
un camino apto para acercarse al
misterio del Dios personal. De hecho
se trata del unico camino, porque no
conocemos de modo directo ningin
otro modo de existencia personal. Al
recorrerlo, sin embargo, es necesario
evitar el antropomorfismo: la
tendencia a describir un Dios a la
medida del hombre, algo asi como un
ser humano agrandado,



perfeccionado. Ya el hecho mismo de
que Dios sea una Trinidad de
personas muestra como su Ser
personal desborda los marcos de
nuestra propia experiencia; pero no
la hace por eso inutil para intentar
acercarnos a su Misterio, con las alas
de la fe y de la razon[20].

Retomemos, pues, la pregunta: ;Qué
significa ser persona? Una persona
se distingue de los seres no
personales en que «se posee a si
misma por la voluntad y se
comprende perfectamente por la
inteligencia: es la trascendencia de
un ser que puede decir “yo”»[21].
Trascendencia, porque el “yo” de
cada persona —incluso de quienes
no pueden decir “yo”— hace de ella
una realidad irreductible al resto del
universo; por asi decir, cada persona
es un abismo. «Un abismo llama a
otro abismo» (Sal 42,8), dice el verso
de un salmo, en el que san Agustin
reconoce el misterio de la persona



humana[22]. Pues bien, decir que
Dios es persona significa que se trata
de un “Yo” que es duerio de siy que
es distinto de mi, pero que a la vez no
esta junto a mi como cualquier otra
persona humana. Dios es, como decia
también san Agustin en una
expresion de una profundidad y
belleza dificiles de superar, interior
intimo meo: El esta mas
profundamente dentro de mi que yo
mismol[23], porque se encuentra en
el origen mas profundo de mi ser. Es
Fl quien ha pensado en mi, y quien
ya nunca dejara de hacerlo.

Precisamente aqui se dibuja una
frontera decisiva entre nuestro ser
personal y el de Dios. Nuestra
existencia es radicalmente
dependiente de Dios: somos porque
Elha querido; nuestro ser esta en sus
manos. «<En el comienzo de la
filosofia occidental aparece
repetidamente la cuestion del arjé, el
principio de todas las cosas, y se le



dan variadas y profundas respuestas.
Pero hay solo una respuesta que
responda realmente: darse cuenta
religiosamente de que mi principio
esta en Dios. Digamoslo mejor: en la
voluntad de Dios, dirigida hacia mi,
de que he de ser, y ser el que
soy»[24]. Dios ha decidido que yo
exista, y sea precisamente tal como
soy; por eso puedo aceptarme y
considerarme un bien. Es lo que
sucede cada vez que el hijo se
descubre amado por sus padres, cada
vez que una mirada, una sonrisa, un
gesto le dice: «jPara mi es bueno que
existas!»[25]: se reconoce
enteramente dependiente... y al
mismo tiempo querido sin reservas.

«El nos hizo y somos suyos» (Sal
100,3). Esta dependencia radical
¢supone una forma de dominio? Para
responder afirmativamente haria
falta decir que, cuando una madre
sonrie a su hijo pequefio, lo hace con
afan de dominarlo. ¢Es el dominio el



unico modo de relacion entre
personas? Mas aun, ¢es el principal?
Frente a la logica del dominio se nos
presenta enseguida otra mas
poderosa: la logica del amor. Frente a
la posicion de quien dice a otro:
«Tienes que ser como digo yo», se
alza el grito mas hondamente
personal: «;Es bueno que existas...
como eres!». Esa es la palabra que se
dirige a la persona amada, al hijo
enfermo, al padre anciano, cuando se
le afirma tal como es... y se le quiere.

Reconocer que yo no soy mi origen,
pues, no supone sin mas aceptar mi
finitud: esa es una conclusion que se
queda en la superficie de las cosas.
En realidad, significa abrirme a la
infinitud de Dios; significa reconocer
que «en cuanto yo existo, somos dos.
Mi existencia es en su misma esencia,
relacion. Solo subsisto porque soy
pronunciado por otro. Reconocer esa
absoluta dependencia es
simplemente ratificar lo que soy. Solo



existo porque soy amado. Y existir
serd para mi amar a mi vez,
responder a la gracia con la accion
de gracias»[26]. La Revelacion
cristiana nos da a conocer a un Dios
que se rige por esta ldgica. Un Dios
que crea por Amor, por una
sobreabundancia de Amor. Mas: un
Dios que es Amor. Y precisamente en
el encuentro con él descubrimos
nuestro rostro personal:
descubrimos quiénes somos.

El rostro de Dios

«No somos el producto casual y sin
sentido de la evolucion —apuntaba
Benedicto XVI al ser elegido para la
sede de Pedro—. Cada uno de
nosotros es el fruto de un
pensamiento de Dios. Cada uno de
nosotros es querido, cada uno es
amado, cada uno es necesario»[27].
Esta realidad no es simplemente
objeto de una captacion intelectual.
En otras palabras, no basta decir: «De



acuerdo, ya lo entiendo». Es una
chispa que enciende la vida entera:
da una vision del cristianismo que
supera en mucho la de un sistema
intelectual y transforma la existencia
desde su raiz.

Desde esta nueva vision, la oracion
adquiere un lugar central en la
existencia, tal como vemos en la vida
de Jesus[28]. Lejos de algunas
concepciones que desfiguran su
sentido, la oracion no consiste en un
vaciamiento de si, ni en un servil
acatamiento de una voluntad ajena.
Lo ilustra bien el Papa Francisco, al
describir como reza: «siento como si
estuviera en manos de otro, como Si
Dios me estuviese tomando la mano.
Creo que hay que llegar a la alteridad
trascendente del Sefior, que es Sefior
de todo, pero que respeta siempre
nuestra libertad»[29]. La oracion es,
entonces, en primer lugar, descubrir
que estamos con Dios: Alguien vivo,
real, que no soy yo mismo; Alguien



en quien descubro realmente quién
soy, en quien descubro mi verdadero
rostro.

Al reconocernos creados por Dios,
pues, no nos sentimos negados, sino
precisamente afirmados. Alguien nos
ha dicho: «jEs bueno que existas!». Y
ese Alguien, ademas, lo ha ratificado
y lo ha definido para siempre al dar
su vida por cada uno de nosotros. La
alternativa ante Dios no es someterse
o rebelarse, sino cerrarse al amor o,
sencillamente, dejarse amar para
responder amando. Nuestro Origen
es el Amor, y para el Amor hemos
sido elegidos y llamados por Dios.
Por eso, cuando en el cielo «veamos
el rostro de Dios, sabremos que
siempre lo hemos conocido. Ha
formado parte, ha hecho, sostenido y
movido, momento a momento, desde
dentro, todas nuestras experiencias
terrenas de amor puro. Todo lo que
era en ellas amor verdadero, aun en
la tierra era mucho mas Suyo que



nuestro, y solo era nuestro Ppor ser
Suyo»[30].

Lucas Buch - Carlos Ayxela

*k k ok ok

Lecturas para profundizar

Francisco, Ex. Ap. Evangelii gaudium,
24-11-2013, nn. 264-267: “El encuentro
personal con el amor de Jesus que nos
salva”).

Francisco, Enc. Lumen Fidei,
29-6-2013, nn. 8-39.

Benedicto XVI, Audiencia, 16-1-2013.

Consejo Pontificio para la Cultura,
Consejo Pontificio para el Didlogo
Interreligioso (2003), Jesucristo,
portador de agua viva. Una reflexion
cristiana sobre la «Nueva Era»
(acerca del cristianismo, ante el auge
del New Age y otras espiritualidades).


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2013/documents/hf_ben-xvi_aud_20130116.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_sp.html

Congregacion para la doctrina de la
fe (1989) Orationis Formas. Carta a
los obispos de la Iglesia Catdlica sobre
algunos aspectos de la meditacion
cristiana (acerca de la relacion
personal con Dios, como aspecto
esencial de la oracion cristiana)

Borghello, U. Liberare l’amore. La
comune idolatria, ’'angoscia in
agguato, la salvezza cristiana, (caps.
2-4), Ares, 2009.

Burggraf, J. “La libertad, don y
tarea” (disponible on-line), en
Burggraf, J. La transmision de la fe en
la sociedad postmoderna y otros
escritos, Eunsa, 2015.

Daniélou, J. Dios y nosotros,
Cristiandad, Madrid 2003, cap. 2, “El
Dios de los filésofos” (orig. Dieu et
nous).


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.conoze.com/doc.php?doc=730

Guardini, R. La aceptacion de st
mismo - Las edades de la vida,
Guadarrama, Madrid 1962 (orig. Die
Annahme seiner selbst).

— Mundo y persona. Ensayos para
una teoria cristiana del hombre,
Encuentro, 2000. (orig. Welt und
Person. Versuche zur christlichen
Lehre vom Menschen)

Ratzinger, J. Introduccion al
cristianismo (1.4.2 “El Dios personal”)
Sigueme, 2016 (orig. Einfiihrung in
das Christentum)

— El Dios de los cristianos (I.1 “Dios
tiene nombre”), Sigueme, 2009 (orig.
Der Gott Jesu Christi. Betrachtungen
liber den Dreieinigen Gott).

— Fe, verdad y tolerancia. El
cristianismo y las religiones del
mundo (I.1. “La unidad y la
pluralidad de las religiones. El lugar
de la fe cristiana en la historia de las
religiones”) Sigueme, 2005 (orig.



Glaube, Wahrheit, Toleranz. Das
Christentum und die Weltreligionen)

— “Sobre el concepto de persona en
teologia”, en Ratzinger, J. Palabra en
la Iglesia, Sigueme, 1976 pp. 165-180
(orig. “Zum Personverstandnis in
Theologie”). Disponible on-line en
inglés.

Cuadro del editorial: Pedro y Juan
corriendo al sepulcro, de Eugéne
Burnand.

[1] «Tendré que ocultarme de tu
rostro, vivir errante y vagabundo por
la tierra» (Gn 4,14); «No podras ver
mi rostro, pues ningun ser humano
puede verlo y seguir viviendo» (Ex
33,20); «El Sefior haga brillar su
rostro sobre tiy te conceda su
gracia» (Nm 6,25); ¢Por qué me
escondes tu rostro y me tratas como
a tu enemigo? (/b 13,24); «¢Cuando


https://www.communio-icr.com/files/ratzinger17-3.pdf
https://www.communio-icr.com/files/ratzinger17-3.pdf

podré ir a ver el rostro de Dios?» (Sal
42,3); «No apartaré de vosotros mi
rostro, porque soy

misericordioso» (Jr 3,12); «Veran su
rostro y llevaran su nombre grabado
en la frente» (Ap 22,4).

[2] Benedicto XVI, Homilia, 21-
VIII-2005.

[3] Ibidem.

[4] ].-H. Newman, Lectures on the
Prophetical Office of the Church,
Londres 1838, p. 429.

[5] Francisco, Enc. Lumen Fidei, 29-
VI-2013, n. 2.

[6] Es Cristo que pasa, n. 174.

[7] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium, 24-X1-2013, n. 3.

[8] Francisco, Audiencia general, 11-
X-2017.

[9] Francisco, Lumen Fidei, n. 13.



[10] Ibidem.

[11] Cfr. por ejemplo Ba 6,45-51; Jr
2,28; Is 2,8; 37,19.

[12] Francisco, Lumen Fidei, n. 13.
[13] Ibidem.
[14] Amigos de Dios, n. 260

[15] Benedicto XVI, Lectio divina, 12-
I1-2010.

[16] Ibidem.

[17] Cfr. U. Borghello. Liberare
P’amore, Milano, Ares 2009, p. 34.

[18] R. Guardini, El Sefior, 1IV.6,
“Revelacion y misterio”.

[19] P. Salinas, La voz a ti debida en
Poesias Completas, Barral 1971, p.
223.

[20] Con la imagen de las “alas” se
refiere san Juan PabloITalafeyla



razon, al inicio de su enciclica Fides
et Ratio (14-1X-1998).

[21] J. Daniélou, Dios y nosotros,
Cristiandad, Madrid 2003, p. 95 (el
subrayado es nuestro).

[22] Cfr. San Agustin, Enarrationes in
Psalmos, 41, nn. 13-14.

[23] San Agustin, Confesiones 111.6.11.

[24] R. Guardini, La aceptacion de st
mismo - Las edades de la vida,
Guadarrama, Madrid 1962, p. 29.

[25] Esta es la definicion que da del
amor J. Pieper en su conocida obra
Las Virtudes fundamentales, Rialp,
Madrid 2012, pp. 435-444.

[26] ]J. Daniélou, Dios y nosotros, p.
108.

[27] Benedicto XVI, Homilia en la
Misa de inicio del pontificado, 24-
IV-2005.



[28] Cfr. Benedicto XVI, Audiencia,
30-XI-2011.

[29] S. Rubin, F. Ambrogetti, El Papa
Francisco, 54.

[30] C. S. Lewis, Los cuatro amores,
Rialp, Madrid 1991, p. 153.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-pr/article/fe-rostro-de-
dios/ (17/01/2026)


https://opusdei.org/es-pr/article/fe-rostro-de-dios/
https://opusdei.org/es-pr/article/fe-rostro-de-dios/
https://opusdei.org/es-pr/article/fe-rostro-de-dios/

	La luz de la fe (V): «Tu rostro, Señor, buscaré»: la fe en el Dios personal

