
opusdei.org

La luz de la fe (V):
«Tu rostro, Señor,
buscaré»: la fe en el
Dios personal

La fe cristiana es una fe con
Rostro, una fe que dice: no estás
solo en el mundo… hay Alguien
que ha querido que existas, que
te ha dicho «¡vive!».

13/02/2018

«De ti piensa mi corazón: “Busca su
rostro”. Tu rostro, Señor,
buscaré» (Sal 27,8). Este verso del
salmista responde a un motivo que



recorre la Sagrada Escritura, desde el
Génesis hasta el Apocalipsis[1]: toda
la historia de Dios con los hombres,
que sigue hoy su curso, entre los
pliegues de sus páginas. En este
anhelo se expresa, pues, algo que late
también —de un modo más o menos
explícito— en el corazón de los
hombres y mujeres del siglo XXI.
Porque si durante años podía
parecer que el declive de la religión
en el mundo occidental era
imparable, que la fe en Dios era ya
poco más que un mueble obsoleto
frente a la cultura moderna y el
mundo científico, de hecho sigue
viva la búsqueda de Dios y de un
sentido trascendente para la propia
existencia.

En esta búsqueda de lo sagrado, no
obstante, se ha dado un notable
cambio cualitativo. El cuadro de las
creencias es hoy más complejo y
fragmentado que en el pasado. En la
Iglesia católica ha caído la práctica y



han aumentado quienes se declaran
cristianos, pero no aceptan algunos
aspectos de la doctrina de fe o de la
moral. También se da una tendencia
a mezclar libremente creencias
diversas (por ejemplo, el cristianismo
y el budismo). Ha aumentado el
número de personas que dicen creer
en una fuerza impersonal y no en el
Dios de la fe cristiana, así como el de
los miembros de las religiones no
cristianas, especialmente orientales,
o movimientos New Age. Para
muchos, la imagen de lo divino se
difumina en los contornos de una
fuerza cósmica, de una fuente de
energía espiritual o de un ser
distante e indiferente. En definitiva,
se puede decir que en la presente
atmósfera cultural se ha vuelto más
difícil reconocer el rostro de un Dios
personal, considerar verdaderamente
creíble el mensaje cristiano sobre el
Dios que se ha hecho visible en
Jesucristo, o advertir de modo vital
su cercanía.



Si hay culturas en las que la visión
impersonal de Dios se debe a que la
fe cristiana ha tenido poco influjo
sobre ellas, en el mundo occidental
se trata más bien de un fenómeno
cultural complejo: «un extraño olvido
de Dios» por el que «parece que todo
marche igualmente sin él»[2]. Este
olvido, que no puede evitar un cierto
«sentimiento de frustración, de
insatisfacción de todo y de todos»[3],
se manifiesta entre otras cosas en la
tendencia a concebir la religión
desde una óptica individual, como un
“consumo” de experiencias
religiosas, en función de las propias
necesidades espirituales. Aunque
desde esta óptica es difícil
comprender que Dios nos llama a
una relación personal, tampoco lo
facilitaba una concepción bastante
extendida tiempo atrás, que veía la
práctica religiosa fundamentalmente
como una “obligación” o un mero
deber exterior hacia Dios. Resulta
iluminante en ese sentido la mirada



penetrante del beato John Henry
Newman sobre la historia: «cada
siglo es como los demás, aunque a
quienes viven en él les parece peor
que cualquiera de los anteriores»[4].

El contexto en el que la fe cristiana se
desenvuelve en la actualidad reviste,
ciertamente, una nueva complejidad.
Pero también hoy ―como ayer― es
posible redescubrir la fuerza
arrolladora de una fe con Rostro, una
fe que nos dice: no estás solo en el
mundo; hay Alguien que ha querido
que existas, que te ha dicho
«¡vive!» (cfr. Ez 16,6) y que te quiere
feliz para siempre. El Dios de
Jesucristo, al que se ha criticado de
«haber rebajado la existencia
humana, quitando novedad y
aventura a la vida»[5], quiere
realmente que tengamos vida, y vida
en abundancia (cfr. Jn 10,10), es
decir, una felicidad que nadie ni
nada nos podrá quitar (cfr. Jn 16,22).



El misterio de un Rostro y los
ídolos sin rostro

De modo especial en Occidente,
algunas personas perciben hoy la
espiritualidad y la religión como
antagónicas: mientras en la
“espiritualidad” perciben
autenticidad y cercanía ―se trata de
sus experiencias, de sus
sentimientos―, en la religión ven
sobre todo un cuerpo de normas y
creencias que les resulta ajeno. La
religión aparece así, quizá, como un
objeto de interés histórico y cultural,
pero no como una realidad esencial
para la vida personal y social. Junto a
otros factores, esto puede deberse a
ciertas carencias en la catequesis,
porque, de hecho, la fe cristiana está
llamada a hacerse experiencia en la
vida de cada uno, como lo son los
encuentros interpersonales, la
amistad, etc. «La vida interior
―escribía san Josemaría― si no es
un encuentro personal con Dios, no



existirá»[6]. En esa misma línea, ha
escrito el Papa Francisco: «invito a
cada cristiano, en cualquier lugar y
situación en que se encuentre, a
renovar ahora mismo su encuentro
personal con Jesucristo o, al menos, a
tomar la decisión de dejarse
encontrar por Él, de intentarlo cada
día sin descanso. No hay razón para
que alguien piense que esta
invitación no es para él»[7].

Este encuentro, sin embargo, no
responde a la lógica inmediata de lo
automático. No se accede a una
persona como se accede a una web,
siguiendo sencillamente un link; ni se
descubre verdaderamente a una
persona como se encuentra un objeto
cualquiera. Incluso cuando parece
que el hallazgo de Dios ha sido
repentino, como sucede con algunas
conversiones, los relatos de los
conversos suelen mostrar cómo
aquel paso se había venido
preparando desde mucho tiempo



antes, a fuego lento. El camino hacia
la fe, y la vida misma del creyente,
tiene mucho de espera paciente.
«¡Debemos vivir a la espera de este
encuentro!»[8]. Los vaivenes de la
historia de la salvación ―tanto los
que se relatan en la Escritura como
los que vemos en la actualidad―
muestran cómo Dios sabe esperar.
Dios espera porque trata con
personas. Pero también por eso,
porque Él es Persona, el hombre
debe aprender a esperar. «La fe, por
su propia naturaleza, requiere
renunciar a la posesión inmediata
que parece ofrecer la visión; es una
invitación a abrirse a la fuente de la
luz, respetando el misterio propio de
un Rostro, que quiere revelarse
personalmente y en el momento
oportuno»[9].

El episodio del becerro de oro en el
desierto (Cfr. Ex 32,1-8) es una
imagen perenne de esa impaciencia
de los hombres con Dios. «Mientras



Moisés habla con Dios en el Sinaí, el
pueblo no soporta el misterio del
rostro oculto de Dios, no aguanta el
tiempo de espera»[10]. Se entienden
así las advertencias insistentes de los
profetas del Antiguo Testamento
acerca de la idolatría[11], que
atraviesan los siglos hasta hoy.
Ciertamente, a nadie le gusta que le
llamen idólatra: la palabra tiene una
connotación de sumisión y de
irracionalidad que la hace poco
conciliadora. Sin embargo, es
interesante observar que los profetas
dirigían el término sobre todo a un
pueblo creyente. Porque la idolatría
no es solo ni principalmente un
problema de «las gentes» que no
invocan el Nombre de Dios (cfr. Jr
10,25): tiende a hacerse un lugar
también en la vida del creyente,
como una “reserva” por si Dios no
fuera a llenar las expectativas del
corazón, como si Dios no fuera
suficiente. «Ante el ídolo, no hay
riesgo de una llamada que haga salir



de las propias seguridades, porque
los ídolos «tienen boca y no
hablan» (Sal 115,5). Vemos entonces
que el ídolo es un pretexto para
ponerse a sí mismo en el centro de la
realidad, adorando la obra de las
propias manos»[12]. Esta es, pues, la
tentación: asegurarse un rostro,
aunque no sea más que el nuestro,
como en un espejo. «En lugar de
tener fe en Dios, se prefiere adorar al
ídolo, cuyo rostro se puede mirar,
cuyo origen es conocido, porque lo
hemos hecho nosotros»[13]. Se deja
por imposible la búsqueda del Dios
personal, del Rostro que quiere ser
acogido, y se opta por rostros que
elegimos nosotros: dioses
“personalizados” ―con el sabor
agridulce que a veces deja este
adjetivo―; dioses «de plata y oro, de
bronce y hierro, de madera y piedra,
que ni ven, ni oyen, ni conocen» (Dn
5,23), pero que se prestan a nuestros
deseos.



Podemos vivir aferrados a esas
seguridades durante un tiempo, más
o menos largo. Pero es fácil que un
revés profesional, una crisis familiar,
un hijo problemático o una
enfermedad grave hagan
derrumbarse esa seguridad. «¿Dónde
están los dioses que te hiciste? Que se
levanten, si es que pueden
salvarte» (Jr 2,28). El hombre se da
cuenta entonces de que está solo en
el mundo; como Adán y Eva en el
paraíso tras el pecado, cae en la
cuenta de que está desnudo,
suspendido en el vacío (cfr. Gn 3,7).
«Llega siempre un momento en el
que el alma no puede más, no le
bastan las explicaciones habituales,
no le satisfacen las mentiras de los
falsos profetas. Y, aunque no lo
admitan entonces, esas personas
sienten hambre de saciar su
inquietud con la enseñanza del
Señor»[14].

El Dios personal



¿En qué sentido el cristianismo
puede superar las insuficiencias de
los ídolos y saciar esa inquietud?
Mientras para otras religiones o
espiritualidades «Dios queda muy
lejos, parece que no se da a conocer,
no se hace amar»[15], el Dios
cristiano «se ha dejado ver: en el
rostro de Cristo vemos a Dios, Dios se
ha hecho “conocido”»[16]. El Dios
cristiano es el Alguien por quien
suspira el corazón humano. Y Él
mismo ha venido a mostrarnos su
rostro: «lo que hemos oído, lo que
hemos visto con nuestros ojos, lo que
hemos contemplado y han palpado
nuestras manos a propósito del
Verbo de la vida (…) os lo
anunciamos» (1 Jn 1,3). Cuando todas
las seguridades humanas fallan,
cuando la vida y su sentido se
vuelven inciertos, entra en escena el
«Verbo de la vida». Quien le rechaza
queda como prisionero de su
necesidad de amor[17]; quien le abre
las puertas, y decide no agarrarse a



sus propias seguridades o a su
desesperación, quien se reconoce
ante Él como un pobre enfermo, un
pobre ciego, puede descubrir su
rostro personal.

Ahora bien, ¿qué significa que Dios
es persona, que tiene rostro? Y sobre
todo, ¿tiene sentido esta pregunta?
Cuando Felipe pide a Jesús que les
muestre al Padre, responde el Señor:
«El que me ha visto a mí ha visto al
Padre» (Jn 14,9). El hecho de que Dios
se haya hecho hombre en Jesús, de
que a través de su humanidad se
haya manifestado Dios en persona
―evento que es el centro mismo de
la fe cristiana―, muestra que esta
pregunta no designa una quimera
sino que tiene una meta real.

Sin embargo, si Dios tiene rostro
personal, si se ha revelado en
Jesucristo, ¿por qué se esconde a
nuestra mirada? «¿No lo daría uno
todo con tal de que se le permitiera



verlo andar por la calle, oír el timbre
de su voz, penetrar su mirada, sentir
su “poder”, percibir con la
experiencia más íntima quién es
él?»[18] ¿Por qué, si Dios vino al
mundo, ha vuelto ahora a esconderse
en su misterio? En realidad, el
Génesis ―que no solo versa sobre los
orígenes, sino también sobre los ejes
mismos de la historia― muestra que
es más bien el hombre quien se
esconde de Dios por el pecado (cf. Gn
3,9-10).

Con todo, imaginando que Jesús se
hubiera quedado en la tierra,
¿verdaderamente sería más personal
la relación con Él? Cada uno
dispondría, en el mejor de los casos,
de unos pocos instantes en la vida
para estar con Él. Unas palabritas, y
una foto, como con los famosos...
Admitiendo, pues, que Dios «se
esconda»... se puede decir que lo
hace precisamente porque quiere
entablar una relación personal con



cada hombre y cada mujer: de tú a
tú, de corazón a corazón. En la
relación con Dios sucede, en el modo
más intenso posible, algo que es
propio todas las relaciones
personales: que nunca acabamos de
conocer al otro del todo; que es
necesario buscarle. «Sí, por detrás de
las gentes te busco. / No en tu
nombre, si lo dicen, / no en tu
imagen, si la pintan. / Detrás, detrás,
más allá»[19].

«El que me ha visto a mí ha visto al
Padre» (Jn 14,9). La Encarnación de
Dios hace de la personalidad humana
un camino apto para acercarse al
misterio del Dios personal. De hecho
se trata del único camino, porque no
conocemos de modo directo ningún
otro modo de existencia personal. Al
recorrerlo, sin embargo, es necesario
evitar el antropomorfismo: la
tendencia a describir un Dios a la
medida del hombre, algo así como un
ser humano agrandado,



perfeccionado. Ya el hecho mismo de
que Dios sea una Trinidad de
personas muestra cómo su Ser
personal desborda los marcos de
nuestra propia experiencia; pero no
la hace por eso inútil para intentar
acercarnos a su Misterio, con las alas
de la fe y de la razón[20].

Retomemos, pues, la pregunta: ¿Qué
significa ser persona? Una persona
se distingue de los seres no
personales en que «se posee a sí
misma por la voluntad y se
comprende perfectamente por la
inteligencia: es la trascendencia de
un ser que puede decir “yo”»[21].
Trascendencia, porque el “yo” de
cada persona ―incluso de quienes
no pueden decir “yo”― hace de ella
una realidad irreductible al resto del
universo; por así decir, cada persona
es un abismo. «Un abismo llama a
otro abismo» (Sal 42,8), dice el verso
de un salmo, en el que san Agustín
reconoce el misterio de la persona



humana[22]. Pues bien, decir que
Dios es persona significa que se trata
de un “Yo” que es dueño de sí y que
es distinto de mí, pero que a la vez no
está junto a mí como cualquier otra
persona humana. Dios es, como decía
también san Agustín en una
expresión de una profundidad y
belleza difíciles de superar, interior
intimo meo: Él está más
profundamente dentro de mí que yo
mismo[23], porque se encuentra en
el origen más profundo de mi ser. Es
Él quien ha pensado en mí, y quien
ya nunca dejará de hacerlo.

Precisamente aquí se dibuja una
frontera decisiva entre nuestro ser
personal y el de Dios. Nuestra
existencia es radicalmente
dependiente de Dios: somos porque
Él ha querido; nuestro ser está en sus
manos. «En el comienzo de la
filosofía occidental aparece
repetidamente la cuestión del arjé, el
principio de todas las cosas, y se le



dan variadas y profundas respuestas.
Pero hay solo una respuesta que
responda realmente: darse cuenta
religiosamente de que mi principio
está en Dios. Digámoslo mejor: en la
voluntad de Dios, dirigida hacia mí,
de que he de ser, y ser el que
soy»[24]. Dios ha decidido que yo
exista, y sea precisamente tal como
soy; por eso puedo aceptarme y
considerarme un bien. Es lo que
sucede cada vez que el hijo se
descubre amado por sus padres, cada
vez que una mirada, una sonrisa, un
gesto le dice: «¡Para mí es bueno que
existas!»[25]: se reconoce
enteramente dependiente… y al
mismo tiempo querido sin reservas.

«Él nos hizo y somos suyos» (Sal
100,3). Esta dependencia radical
¿supone una forma de dominio? Para
responder afirmativamente haría
falta decir que, cuando una madre
sonríe a su hijo pequeño, lo hace con
afán de dominarlo. ¿Es el dominio el



único modo de relación entre
personas? Más aún, ¿es el principal?
Frente a la lógica del dominio se nos
presenta enseguida otra más
poderosa: la lógica del amor. Frente a
la posición de quien dice a otro:
«Tienes que ser como digo yo», se
alza el grito más hondamente
personal: «¡Es bueno que existas…
como eres!». Esa es la palabra que se
dirige a la persona amada, al hijo
enfermo, al padre anciano, cuando se
le afirma tal como es… y se le quiere.

Reconocer que yo no soy mi origen,
pues, no supone sin más aceptar mi
finitud: esa es una conclusión que se
queda en la superficie de las cosas.
En realidad, significa abrirme a la
infinitud de Dios; significa reconocer
que «en cuanto yo existo, somos dos.
Mi existencia es en su misma esencia,
relación. Solo subsisto porque soy
pronunciado por otro. Reconocer esa
absoluta dependencia es
simplemente ratificar lo que soy. Solo



existo porque soy amado. Y existir
será para mí amar a mi vez,
responder a la gracia con la acción
de gracias»[26]. La Revelación
cristiana nos da a conocer a un Dios
que se rige por esta lógica. Un Dios
que crea por Amor, por una
sobreabundancia de Amor. Más: un
Dios que es Amor. Y precisamente en
el encuentro con él descubrimos
nuestro rostro personal:
descubrimos quiénes somos.

El rostro de Dios

«No somos el producto casual y sin
sentido de la evolución ―apuntaba
Benedicto XVI al ser elegido para la
sede de Pedro―. Cada uno de
nosotros es el fruto de un
pensamiento de Dios. Cada uno de
nosotros es querido, cada uno es
amado, cada uno es necesario»[27].
Esta realidad no es simplemente
objeto de una captación intelectual.
En otras palabras, no basta decir: «De



acuerdo, ya lo entiendo». Es una 
chispa que enciende la vida entera:
da una visión del cristianismo que
supera en mucho la de un sistema
intelectual y transforma la existencia
desde su raíz.

Desde esta nueva visión, la oración
adquiere un lugar central en la
existencia, tal como vemos en la vida
de Jesús[28]. Lejos de algunas
concepciones que desfiguran su
sentido, la oración no consiste en un
vaciamiento de sí, ni en un servil
acatamiento de una voluntad ajena.
Lo ilustra bien el Papa Francisco, al
describir cómo reza: «siento como si
estuviera en manos de otro, como si
Dios me estuviese tomando la mano.
Creo que hay que llegar a la alteridad
trascendente del Señor, que es Señor
de todo, pero que respeta siempre
nuestra libertad»[29]. La oración es,
entonces, en primer lugar, descubrir
que estamos con Dios: Alguien vivo,
real, que no soy yo mismo; Alguien



en quien descubro realmente quién
soy, en quien descubro mi verdadero
rostro.

Al reconocernos creados por Dios,
pues, no nos sentimos negados, sino
precisamente afirmados. Alguien nos
ha dicho: «¡Es bueno que existas!». Y
ese Alguien, además, lo ha ratificado
y lo ha definido para siempre al dar
su vida por cada uno de nosotros. La
alternativa ante Dios no es someterse
o rebelarse, sino cerrarse al amor o,
sencillamente, dejarse amar para
responder amando. Nuestro Origen
es el Amor, y para el Amor hemos
sido elegidos y llamados por Dios.
Por eso, cuando en el cielo «veamos
el rostro de Dios, sabremos que
siempre lo hemos conocido. Ha
formado parte, ha hecho, sostenido y
movido, momento a momento, desde
dentro, todas nuestras experiencias
terrenas de amor puro. Todo lo que
era en ellas amor verdadero, aun en
la tierra era mucho más Suyo que



nuestro, y solo era nuestro por ser
Suyo»[30].

Lucas Buch - Carlos Ayxelá

* * * *

Lecturas para profundizar

Francisco, Ex. Ap. Evangelii gaudium,
24-11-2013, nn. 264-267: “El encuentro
personal con el amor de Jesús que nos
salva”).

Francisco, Enc. Lumen Fidei,
29-6-2013, nn. 8-39.

Benedicto XVI, Audiencia, 16-1-2013.

Consejo Pontificio para la Cultura,
Consejo Pontificio para el Diálogo
Interreligioso (2003), Jesucristo,
portador de agua viva. Una reflexión
cristiana sobre la «Nueva Era»
(acerca del cristianismo, ante el auge
del New Age y otras espiritualidades).

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2013/documents/hf_ben-xvi_aud_20130116.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_sp.html


Congregación para la doctrina de la
fe (1989) Orationis Formas. Carta a
los obispos de la Iglesia Católica sobre
algunos aspectos de la meditación
cristiana (acerca de la relación
personal con Dios, como aspecto
esencial de la oración cristiana)

Borghello, U. Liberare l’amore. La
comune idolatria, l’angoscia in
agguato, la salvezza cristiana, (caps.
2-4), Ares, 2009.

Burggraf, J. “La libertad, don y
tarea” (disponible on-line), en
Burggraf, J. La transmisión de la fe en
la sociedad postmoderna y otros
escritos, Eunsa, 2015.

Daniélou, J. Dios y nosotros,
Cristiandad, Madrid 2003, cap. 2, “El
Dios de los filósofos” (orig. Dieu et
nous).

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.conoze.com/doc.php?doc=730


Guardini, R. La aceptación de sí
mismo – Las edades de la vida,
Guadarrama, Madrid 1962 (orig. Die
Annahme seiner selbst).

― Mundo y persona. Ensayos para
una teoría cristiana del hombre,
Encuentro, 2000. (orig. Welt und
Person. Versuche zur christlichen
Lehre vom Menschen)

Ratzinger, J. Introducción al
cristianismo (I.4.2 “El Dios personal”)
Sígueme, 2016 (orig. Einführung in
das Christentum)

― El Dios de los cristianos (I.1 “Dios
tiene nombre”), Sígueme, 2009 (orig. 
Der Gott Jesu Christi. Betrachtungen
über den Dreieinigen Gott).

― Fe, verdad y tolerancia. El
cristianismo y las religiones del
mundo (I.1. “La unidad y la
pluralidad de las religiones. El lugar
de la fe cristiana en la historia de las
religiones”) Sígueme, 2005 (orig. 



Glaube, Wahrheit, Toleranz. Das
Christentum und die Weltreligionen)

― “Sobre el concepto de persona en
teología”, en Ratzinger, J. Palabra en
la Iglesia, Sígueme, 1976 pp. 165-180
(orig. “Zum Personverständnis in
Theologie”). Disponible on-line en
inglés.

Cuadro del editorial: Pedro y Juan
corriendo al sepulcro, de Eugène
Burnand.

[1] «Tendré que ocultarme de tu
rostro, vivir errante y vagabundo por
la tierra» (Gn 4,14); «No podrás ver
mi rostro, pues ningún ser humano
puede verlo y seguir viviendo» (Ex
33,20); «El Señor haga brillar su
rostro sobre ti y te conceda su
gracia» (Nm 6,25); ¿Por qué me
escondes tu rostro y me tratas como
a tu enemigo? (Jb 13,24); «¿Cuándo

https://www.communio-icr.com/files/ratzinger17-3.pdf
https://www.communio-icr.com/files/ratzinger17-3.pdf


podré ir a ver el rostro de Dios?» (Sal
42,3); «No apartaré de vosotros mi
rostro, porque soy
misericordioso» (Jr 3,12); «Verán su
rostro y llevarán su nombre grabado
en la frente» (Ap 22,4).

[2] Benedicto XVI, Homilía, 21-
VIII-2005.

[3] Ibídem.

[4] J.-H. Newman, Lectures on the
Prophetical Office of the Church,
Londres 1838, p. 429.

[5] Francisco, Enc. Lumen Fidei, 29-
VI-2013, n. 2.

[6] Es Cristo que pasa, n. 174.

[7] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium, 24-XI-2013, n. 3.

[8] Francisco, Audiencia general, 11-
X-2017.

[9] Francisco, Lumen Fidei, n. 13.



[10] Ibídem.

[11] Cfr. por ejemplo Ba 6,45-51; Jr
2,28; Is 2,8; 37,19.

[12] Francisco, Lumen Fidei, n. 13.

[13] Ibídem.

[14] Amigos de Dios, n. 260

[15] Benedicto XVI, Lectio divina, 12-
II-2010.

[16] Ibidem.

[17] Cfr. U. Borghello. Liberare
l’amore, Milano, Ares 2009, p. 34.

[18] R. Guardini, El Señor, IV.6,
“Revelación y misterio”.

[19] P. Salinas, La voz a ti debida en 
Poesías Completas, Barral 1971, p.
223.

[20] Con la imagen de las “alas” se
refiere san Juan Pablo II a la fe y la



razón, al inicio de su encíclica Fides
et Ratio (14-IX-1998).

[21] J. Daniélou, Dios y nosotros,
Cristiandad, Madrid 2003, p. 95 (el
subrayado es nuestro).

[22] Cfr. San Agustín, Enarrationes in
Psalmos, 41, nn. 13-14.

[23] San Agustín, Confesiones III.6.11.

[24] R. Guardini, La aceptación de sí
mismo – Las edades de la vida,
Guadarrama, Madrid 1962, p. 29.

[25] Esta es la definición que da del
amor J. Pieper en su conocida obra 
Las Virtudes fundamentales, Rialp,
Madrid 2012, pp. 435-444.

[26] J. Daniélou, Dios y nosotros, p.
108.

[27] Benedicto XVI, Homilía en la
Misa de inicio del pontificado, 24-
IV-2005.



[28] Cfr. Benedicto XVI, Audiencia,
30-XI-2011.

[29] S. Rubin, F. Ambrogetti, El Papa
Francisco, 54.

[30] C. S. Lewis, Los cuatro amores,
Rialp, Madrid 1991, p. 153.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pr/article/fe-rostro-de-
dios/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/es-pr/article/fe-rostro-de-dios/
https://opusdei.org/es-pr/article/fe-rostro-de-dios/
https://opusdei.org/es-pr/article/fe-rostro-de-dios/

	La luz de la fe (V): «Tu rostro, Señor, buscaré»: la fe en el Dios personal

