
opusdei.org

San Josemaría y
Ernestina de
Champourcin: una
historia de
reencuentros

En este nuevo episodio de
'Fragmentos de historia'
Antonio Rodríguez Tovar,
humanista y doctor en Teología,
narra algunos aspectos de la
vida de Ernestina de
Champurcin, poetisa española
que debió exiliarse en México
tras el fin de la Guerra Civil
española.



13/01/2024

Rodríguez Tovar se adentra en la
profundidad del pensamiento de la
poetisa y presenta cómo fue su
búsqueda de Dios a través del arte y
la belleza así como también su
relación, por medio de cartas, con
san Josemaría Escrivá.

 Enlace relacionado: “Fragmentos
de historia, un podcast sobre el Opus
Dei y la vida de san Josemaría”

Durante los años que precedieron a
la Guerra Civil española, en Madrid
se fue consolidando un ambiente
profundamente anticlerical. Entre

https://opusdei.org/es-es/article/podcast-historia-opusdei/
https://opusdei.org/es-es/article/podcast-historia-opusdei/
https://opusdei.org/es-es/article/podcast-historia-opusdei/


otros, se publicaba un periódico
llamado El Sol, que se distinguía por
sus continuos ataques contra la
Iglesia católica, y que gozaba de gran
difusión; en parte porque desde el
punto de vista técnico estaba muy
bien realizado y, sobre todo, porque
contaba con la aportación de los
grandes pensadores e intelectuales
de la época, como por ejemplo el
filósofo Ortega y Gasset. San
Josemaría se daba cuenta del peligro
que podía tener El Sol para tantas
almas que lo leían y que lo difundían
por los ambientes de Madrid, así que
decidió rezar él en primer lugar,
pero también pedir oraciones para
lograr el cierre de El Sol.

En concreto, acudió una mujer que
era conocida en Madrid como
Enriqueta la Tonta. Hoy diríamos que
tenía una cierta discapacidad
intelectual. Era una mujer de gran fe,
de gran sensibilidad espiritual. Y el
hecho es que, a los pocos meses de

https://es.wikipedia.org/wiki/El_Sol_(Espa%C3%B1a)
https://es.wikipedia.org/wiki/El_Sol_(Espa%C3%B1a)


que Enriqueta acogiera en sus
oraciones esta intención, de modo
inexplicable El Sol quebró y dejó de
publicarse.

En El Sol, junto a todos estos
intelectuales, aparecía también los
artículos literarios y los poemas de
Ernestina de Champourcin, una
joven promesa de la literatura
española que con tan sólo veintiuno
años se había ganado el
reconocimiento literario de poetas
como Gerardo Diego, Antonio
Machado, Lorca y sobre todo, de un
modo especial la amistad —también
reconocimiento literario, pero la
amistad profunda— de Juan Ramón
Jiménez, que con el tiempo se
convertiría en Premio Nobel de
Literatura.

Ernestina de Champourcin es una de
esas pocas, escasísimas, voces
femeninas a las que se les ha
reconocido su pertenencia a la 

https://opusdei.org/es-es/article/poesia-ernestina-champourcin-libro-busqueda-dios-eunsa/


Generación del 27, que es de algún
modo la edad de plata de la literatura
española. Es una mujer que con los
años acabará pidiendo la admisión
en el Opus Dei y estableciendo una
entrañable relación paternofilial con
su fundador, san Josemaría; una
relación que se da a través de las
letras —las cartas que se
intercambian san Josemaría y
Ernestina— y también que se
articula en unos encuentros
presenciales.

Podríamos decir, por tanto, que la
relación entre san Josemaría y
Ernestina de Champourcin partiría
de un primer desencuentro, un
desencuentro ideológico, un
desencuentro en el que san
Josemaría reza por el cierre de una
empresa en la que Ernestina
colabora enérgicamente, con
entusiasmo. Un primer desencuentro
al que sucede, tras una “vuelta a
Cristo” — así lo llama Ernestina— un

https://es.wikipedia.org/wiki/Generaci%C3%B3n_del_27


reencuentro espiritual que se dará ya
después de esta “vuelta a Cristo” en
los años finales de los cincuenta, y
que tiene como escenario principal el
exilio de Ernestina en México.

Para comprender este primer
desencuentro —es decir, cómo
Ernestina se ve inmersa en este
círculo intelectual anticlerical y, de
algún modo, enfrentada o en
desencuentro con san Josemaría, que
pide el cierre de El Sol — hemos de
asomarnos a los orígenes de
Ernestina y a su evolución, su
adolescencia y su juventud; mientras
que si queremos entender el sucesivo
reencuentro, el reencuentro que se
produce en México, reencuentro
espiritual, hemos de asomarnos
también a esa“vuelta a Cristo” que
tiene como escenario principal
México. A ambas cuestiones, —a la
cuestión acerca de los orígenes y la
juventud de Ernestina y a la cuestión
de su “vuelta a Cristo” en México—



vamos a tratar de asomarnos en
estos minutos.

Hasta la Guerra Civil

Ernestina nació en 1905, tres años
después de san Josemaría. Fue la
mayor de cuatro hermanos de una
familia aristocrática de ascendencia
francesa. Su padre, Antonio, fue
barón de Champourcin, y estos
orígenes determinan en buena
medida su formación religiosa.
Ernestina de pequeña fue al Colegio
Sagrado Corazón de Madrid, un
colegio femenino, un colegio de
monjas de una fundación francesa.
Un colegio que se caracterizaba por
formar a las niñas de la alta sociedad
madrileña. Las formaban con una
educación muy orientada al
matrimonio. Allí, en sus aulas, las
niñas recibían las llamadas
enseñanzas “de adorno”: piano,
francés... Toda aquella formación
que las condujera el día de mañana a



ser buenas esposas, buenas madres
de familia católicas. También la
doctrina religiosa que recibían allí
era elemental, era la suficiente para
poder educar a los hijos en esa
moralidad católica.

Muy pronto Ernestina manifestará a
este respecto su carácter rebelde, su
carácter indómito, y se enfrentará a
las monjas, a la dirección del colegio.
La dirección del colegio juzgaba que
para una niña no era necesario ni de
algún modo interesante, realizar
estudios de bachillerato. Ernestina,
que sí que tenía este interés, esta
inquietud cultural e intelectual —era
una mujer muy inteligente— decide
que sí, que quiere hacer el
bachillerato en contra del parecer de
las monjas. De manera que una vez
concluye sus estudios abandona el
colegio y se matricula en el
bachillerato del Instituto Cardenal
Cisneros.



Este primer encontronazo habla de
una desafección más general por
parte de Ernestina respecto a su
educación, a la educación católica
recibida; una desafección que le lleva
al alejamiento de las formas
convencionales, tradicionales de
vivir la fe. Así, por ejemplo, ella
cuenta que en una ocasión era el
santo de su padre. Toda su familia
fue a misa para celebrar el santo de
su padre y ella decidió no ir —no le
apetecía ir—, causando gran disgusto
en la familia. O, por ejemplo, escribe
estando de veraneo en la granja de
San Ildefonso a su amiga Carmen
Conde, poeta también de la
generación del 27, y le cuenta con
ironía cómo mientras un domingo,
en la granja de San Ildefonso, la
colonia “chic” —dice ella— se
preparaba para ir a misa, “yo estaba
en un mitin socialista en frente de la
iglesia”.



Este alejamiento, este
enfrentamiento con las formas
tradicionales de vivir la fe, con las
convenciones, con lo que
llamaríamos una “práctica religiosa”,
desaparece. No es que Ernestina deje
de creer en Dios, ni deje de tener una
intensa actividad espiritual, pero sí
que de algún modo Ernestina
abandona esas formas
convencionales de vivir la fe;
muestra su rechazo ante una
formación excesivamente moralista,
conductual, de comportamientos, de
prácticas religiosas, de ritos, de
tradiciones.

Deja de lado todo eso para
introducirse en una búsqueda más
íntima, más personal, también más
sentimental, más estética, de Dios.
Según le dice a varias amigas en
confidencia y en cartas, «para mí
Dios es la belleza». Ella lo encuentra
de algún modo en la belleza de un
atardecer, o en la belleza de un



poema. Lo busca en la emoción
estética, más que en la observación
de unos preceptos morales o en unas
formas tradicionales de vivir la fe. Y
aquí ya se observa también, junto a
ese carácter rebelde, el espíritu
romanticista de Ernestina —su

sensibilidad romántica— alimentado
por la lectura de los grandes poetas
románticos ingleses y, sobre todo,
franceses.

También presta especial atención
Ernestina —en esta línea, podemos
decir, de búsqueda íntima, de
búsqueda personal, de búsqueda
profundamente espiritual— a la
mística y en concreto a San Juan de
la Cruz. Esta búsqueda personal,
espiritualista, estética, la conduce, de
un lado, a una cierta atracción por la
vida de las monjas y por otro lado,
también a rechazar el código ético
moral y las prácticas de las propias
monjas. Pero también es una



búsqueda que la conduce a emplear
sus primeros años de juventud,
desde los 19 hasta los 30, en una
intensa actividad cultural y literaria.
Si para Ernestina Dios es la belleza,
Dios puede encontrarse en un poema
o en una obra de arte. Ernestina
dedicará esos años de juventud a las
tertulias literarias, a las exposiciones,
a la escritura, a la publicación de sus
primeros poemarios.

Toda esta actividad la acerca en el
Madrid de la época a las
instituciones, a los intelectuales y a
los artistas afines ideológicamente a
la República Española. Es importante
a este respecto recordar que el padre
de Ernestina, Antonio, es amigo
personal de Alfonso XIII, que su
familia es profundamente
monárquica, de manera que empieza
ya aquí a originarse un desencuentro
profundo entre las convicciones de la
familia monárquicas y las amistades
de Ernestina. Ella misma también



empieza a simpatizar con los ideales
republicanos. De manera que la
tensión que se vive en el hogar de los
Champourcin es cada vez mayor.

En este ambiente de República y
Letras en el cual se encuentra
inmersa Ernestina, es especialmente
reseñable su colaboración con el 
Lyceum Club Femenino. Es la
primera asociación que aparece en
España exclusivamente de mujeres,
creado a ejemplo de otros que ya
existían en las principales capitales
europeas. Es un polo cultural, un
centro cultural en el que se dan cita
las grandes intelectuales —por
supuesto, la mayoría de ideología
republicana— para hablar de
literatura, de arte, y organizar
conferencias.

Inicialmente, el padre de Ernestina,
Antonio, prohíbe a su hija formar
parte como socia del Lyceum, así que
a ella, directamente, más que socia la

https://es.wikipedia.org/wiki/Lyceum_Club_Femenino


nombran encargada directamente de
la sección de literatura. El Lyceum es
una institución que desde muy
pronto suscita la oposición y las
críticas, a veces difamatorias, a veces
directamente falsas de medios de
comunicación oficialmente católicos
que no ven con buenos ojos la
existencia de un centro así, un centro
formado por mujeres, iniciativa
femenina en la que se dan cita los
principales intelectuales de la época.

Junto a esto también es interesante,
en este ambiente de República y
Letras, la amistad que se va forjando
entre Ernestina de Champourcin y
otro poeta, Juan José Domenchina,
que en ese momento es secretario de
Manuel Azaña, presidente de la
República; será primero su secretario
personal, luego también su secretario
político. Una amistad un tanto
peculiar, porque de alguna manera
es verdad que parecen novios, pero
la misma Ernestina no sabe muy

https://es.wikipedia.org/wiki/Juan_Jos%C3%A9_Domenchina


bien si son novios o no, es una
amistad, una relación en la que
comparten su interés común por la
literatura, por la poesía. Ambos son
poetas y es una relación que también
exaspera profundamente a la familia
de Ernestina.

Así están las cosas —así está la vida
de Ernestina, la relación con su
familia, su relación particular con
Dios, con la religión— cuando estalla
la Guerra Civil en julio de 1936.
Durante los primeros meses, de julio
a noviembre, Ernestina toma parte y
se involucra activamente en la causa
republicana. Se dedica especialmente
a colaborar con la mujer de Manuel
Azaña en un hospital para atender
heridos.

En ese momento se consuma la
ruptura con su familia, con sus
padres, con sus hermanos. Por su
condición de monárquicos, los
padres de Ernestina se ven obligados



a refugiarse en embajadas de otros
países —Embajada Argentina,
Embajada de Uruguay— mientras
que el propio hermano de Ernestina,
Jaime, el que va después de ella —
que, según la propia Ernestina era
quien mejor le entendía en la familia,
considerándose ella un bicho raro
dentro de su propia familia— se
alista en el bando contrario a la
República, trabaja y se desempeña
como oficial del bando sublevado.

Así están las cosas. Por un lado, la
familia de Ernestina, refugiada en
embajadas; por otro, Ernestina en el
bando opuesto trabajando para la
República, cuando en noviembre se
teme que las tropas del bando
sublevado tomen Madrid. En ese
momento, Ernestina examinando un
poco la situación, decide casarse por
lo civil con Juan José Domenchina
para poder huir con él de Madrid y
acompañarlo en el exilio, junto a
Azaña y a su mujer. De manera que



la familia de Ernestina, sus padres,
sus hermanos, quedan en Madrid y
ella, que se ha casado por lo civil sin
ningún tipo de consentimiento por
parte de su padre, marcha junto a su
marido, junto a Azaña y a su mujer a
Valencia. De Valencia van a
Barcelona y acaban exiliándose en
Francia.

Hasta la primera carta desde
México

El matrimonio Azaña y el
matrimonio Domenchina llegan a
Francia exiliados. Pero, a diferencia
de los Azaña, que se quedarán en el
país vecino, los Domenchina cruzan
el océano y acaban exiliándose en
México a los meses, acompañados
también de la madre y la hermana de
Juan José y de sus sobrinos; Ernestina
con su familia política llega al país
azteca en 1939, junto con muchos
otros exiliados. Esto supone la
cristalización de la separación de



Ernestina respecto de su familia de
sangre. Ernestina queda en el país
azteca con su familia política,
mientras que sus padres, sus
hermanos, se han quedado en
Madrid.

Esto supone también para Ernestina
un cambio drástico de escenario, no
sólo en el sentido geográfico. No solo
es que Ernestina haya pasado a vivir
en otro continente, sino que también
ha dejado atrás todo un pasado, todo
un Madrid de literatura, un Madrid
en el que ella vivía sin especiales, sin
excesivas preocupaciones
económicas, donde había consagrado
toda su juventud a esa búsqueda de
la belleza en la literatura, en el arte,
en la naturaleza. Deja atrás ese
Madrid para encontrarse en un
México en el que se ve sin un
sustento económico, con la
preocupación de ganarse el pan, con
la preocupación de rehacer su vida y
además con una juventud que ya ha



pasado a la historia, podemos decir.
Ernestina ya llega a México con 34
años, casi 35 años. Ya no es una
mujer joven, y tiene que dejar un
poco su actividad literaria, su
escribir por amor al arte, para
dedicar su talento literario a la
traducción de conferencias, a la
traducción de libros con el único
objetivo de poder comer.

No hay que olvidar que Juan José
Domenchina al poco de llegar a
México, acusa una salud muy
precaria. Enseguida enferma, con
diferentes padecimientos, diferentes
dolencias, y es Ernestina la que de
algún modo tiene que sacar adelante
desde el punto de vista económico,
incluso moral y espiritual, a su
familia. Y aunque Ernestina se
adapta bien al exilio y acabará
enamoradísima de México, los
primeros años de exilio son un
momento de penitencia. Es un
momento —ella lo ve así— de



desierto. Son un momento de silencio
también poético. Desde el estallido
de la Guerra Civil, Ernestina apenas
escribe literatura, apenas escribe
poemas. Si antes de la Guerra Civil ya
había publicado varios poemarios de
alta calidad literaria, en estos
primeros años de exilio su voz queda
apagada. Es un silencio que se
proyecta aproximadamente hasta
1947.

En ese año, Ernestina, que ya lleva
un tiempo instalada en México,
luchando en ese desierto, en esa
penitencia, decide hacer un viaje a
Washington para visitar a Juan
Ramón Jiménez, aquel poeta español
que era de algún modo su maestro y
que llegaría a ser Premio Nobel de
Literatura, del cual ella era su
discípula predilecta. Allí, cerca de
Washington, en un pueblo cercano
llamado Riverdale, vive Juan Ramón,
en compañía de su mujer de toda la
vida. Cuando Ernestina llega observa

https://es.wikipedia.org/wiki/Juan_Ram%C3%B3n_Jim%C3%A9nez
https://es.wikipedia.org/wiki/Juan_Ram%C3%B3n_Jim%C3%A9nez


cómo los escaparates de las librerías
presentan un bestseller titulado La
montaña de los siete círculos. Es una
obra, una suerte de confesiones, una
obra autobiográfica de Thomas
Merton, un hombre converso al
catolicismo que luego será monje
trapense, y una obra que estaba
suscitando el interés masivo de
cantidad de lectores en Estados
Unidos. Ernestina toma este libro, lo
lee y ese libro desata en ella una
suerte de lo que ella llama “vuelta a
Cristo”, una suerte de conversión,
que la lleva también en paralelo —o
quizá sea eso la causa— de que
retome la escritura, dice ella, “con
una nueva voz mística”, y empieza a
hacer poesía de carácter religioso.

Ernestina vuelve a México con esa
nueva voz mística, con esa voz
religiosa. Vuelve a escribir también
con esa esperanza de haber
encontrado a Cristo. En 1950 llegan
las primeras mujeres de la Obra a



México con la beata Guadalupe Ortiz
de Landázuri a la cabeza. Ernestina
en México conoce a Guadalupe —
también a otras mujeres de la Obra
que allí se instalan, en su primer
centro, Copenhague— y a algún
sacerdote de la Obra como Ernesto
Santillán —con el que colaborará en
la parroquia de la Santa Veracruz en
una labor social con gente
desfavorecida de ese barrio de la
Ciudad de México— o Juan Antonio
González Lobato. Ernestina
comienza a frecuentar el primer
centro de las mujeres en la Ciudad de
México, que está en la calle
Copenhague, muy cerca de la casa de
Ernestina, que en ese momento vivía
en la avenida Paseo de la Reforma, a
10 o 15 minutos andando. Fruto de
esa vuelta a Cristo y de su amistad
con Guadalupe Ortiz de Landázuri,
unos años después, en 1953,
Ernestina de Champourcin pide la
admisión en la Obra.

https://opusdei.org/es-es/guadalupe-ortiz/
https://opusdei.org/es-es/guadalupe-ortiz/


Todavía no conoce a san Josemaría,
que en estos momentos ya se
encuentra instalado en Roma.
Aunque Ernestina no conoce
personalmente todavía a san
Josemaría ya reza por él, le van
llegando noticias de él y le toma un
gran cariño, un gran afecto. Pero no
es hasta cinco años de su ingreso en
el Opus Dei, cuando Ernestina se
decide finalmente a tomar la pluma y
a dirigirse a san Josemaría con una
carta donde de algún modo describe
el que ha sido su itinerario espiritual
hasta ese momento. Por la belleza de
la carta, por su valor también
literario y espiritual y por la
oportunidad que nos da de
asomarnos al itinerario espiritual de
Ernestina, merece la pena que la
leamos íntegramente. Dice así:

México D.F 12 Marzo 1959

Mgr. José Ma Escrivá de Balaguer,

Presidente General del Opus Dei.



Padre: aunque llevo ya más de cinco
años en casa (el 19, s.D.q. renovaré
por cuarta vez mi oblación) esta es la
primera vez que le escribo... y este
silencio, para muchos inexplicable,
para mí lógico, tenía que romperse
ya. Parece inverosímil callar,
precisamente porque hay tanto que
decir... Sin embargo yo estoy en este
caso. Tal vez alguien de México le
haya hablado de mí y entonces a su
corazón de Padre no le extrañará lo
que me pasa... El hijo pródigo debió
sentir algo semejante a lo que yo
siento, cuando su padre, “estando
aún lejos vióle y compadecido corrió
a él y se arrojó a su cuello...” Porque
el Señor me ha llamado dos veces,
dándome las dos gracia para
responder: la primera “cuando
estaba muy lejos”; entonces me vino
a buscar, a cogerme materialmente
de la mano, a abrirme los ojos, pues
mi oración primera después de
muchos años de ceguedad fue
“Señor, que vea!”. La segunda



llamada, que espero definitiva, vino
mucho después, tras un largo buscar,
y una fuerte lucha. Y me vino, Padre,
a través de su voz, de la voz de los
suyos: de esas hijas y esos hijos que
tiene usted en México que con tanta
fidelidad saben difundir en estas
tierras su mensaje de amor y de
esperanza. Y gracias a ellos cuando
todo parecía acabarse —mi juventud,
mi ilusión de amor absoluto, de
valores eternos— he nacido otra vez
milagrosamente y he empezado a
vivir — ahora de verdad— ese sueño
de amor de Dios de mi adolescencia
que creí haber perdido sin remedio
por cobardía, egoismo o falta de
orientación. Cuando después de
volver a Cristo, aquí en México, tras
once años de destierro —material y
espiritual— buscaba mi verdadero
camino a través de una soledad
dolorosa no sabía que la obra de San
Gabriel ya estaba ahí, como un
refugio abierto por usted a todos los
sedientos de agua viva sea cual fuere



su estado. Pero hoy, ya en camino y
en vísperas de San José, no puedo
seguir callando, Padre, y algo
irresistible me impulsa a darle las
gracias por ese don de Dios que
recibí de su mano; por esta vocación
que sin usted —sin la obra de San
Gabriel— no hubiera sido posible...
El 19 al renovar, voy a recordarle
más que nunca — aunque hay pocos
momentos de mi nueva vida en que
no le tenga presente— y a pedir con
todas mis fuerzas por sus
intenciones. ¿Necesito repetirle que
estoy, entera, a la disposición de la
Obra y de usted? Quisiera tener
mucho y de gran valor, para darlo...
pero lo que he recibido de Dios, en
cualquier orden, ahí está. Mis
superiores lo saben bien y a usted se
lo repito hoy, Padre, con toda mi
alma.

Esta carta podría no acabar nunca,
pues desde que puse la fecha parece
que mi pluma se mueve sola. Pero lo



que queda por decir —que es todo—
espero decírselo alguna vez de
palabra, en este México donde ya
somos tantos a quererle...

Que el 19, y siempre, el Señor le llene
de especiales gracias.

Su hija que espera su bendición
Ernestina

Desde la primera carta hasta su
fallecimiento

Este sería el primer encuentro
literario entre san Josemaría y
Ernestina de Champourcin, después
de aquel desencuentro de juventud
en los tiempos previos a la Guerra
Civil en los que san Josemaría pedía
el cierre de El Sol y Ernestina
colaboraba activamente en esta
publicación contra la Iglesia. Después
de esta primera carta, que de algún
modo rompe el hielo, van
sucediéndose una serie de cartas y de
felicitaciones navideñas que



podemos considerar reencuentros
entre el fundador del Opus Dei y la
poeta, que cruzan de un lado al otro
del Atlántico. Principalmente son
cartas que se escriben desde México
—las escribe Ernestina— o bien que
se escriben desde Roma y van a
México, escritas por san Josemaría. Y
junto a esta correspondencia, a estos
reencuentros literarios, hay también
tres encuentros presenciales que
tienen lugar respectivamente el
primero en Roma, el segundo en
México y el último en Madrid.

San Josemaría y Ernestina se ven por
primera vez en Roma, en 1962.
Ernestina, a esas alturas de la vida,
ya lleva unos años viuda. Decide
hacer un viaje desde Ciudad de
México a España para ver a sus
hermanos y, de paso, aprovecha el
viaje para ir a Roma. Allí visita la
sede central del Opus Dei y el 7 de
enero es recibida por san Josemaría.
Y en ese encuentro, que no debía de



ser muy largo, san Josemaría le
animó a escribir, cosa que ella hizo.
Se puede ver también cómo ese
consejo, esa exhortación de san
Josemaría, aparece también en
algunas de las cartas posteriores en
las que Ernestina le dice que está
haciéndole caso.

Después de este primer encuentro en
Roma, en la sede central del Opus
Dei, pasan ocho años hasta que san
Josemaría y Ernestina vuelven a
verse, pero esta vez ya en México, en
1970. San Josemaría viaja a México
ese año para visitar a la Virgen de
Guadalupe y también para estar con
sus hijos e hijas mexicanos, que ya
son bastantes. La labor de la Obra en
México se ha desarrollado
notablemente y se organizan
tertulias entre san Josemaría y
diferentes personas de la Obra, o
personas que más o menos están en
contacto con las labores de la Obra.
Una de esas tertulias tiene lugar en

https://opusdei.org/es-es/article/virgen-de-guadalupe-mexico-san-josemaria-mayo-1970/


un centro de la Obra de mujeres que
está en la calle Thiers 124 de Ciudad
de México. En ese encuentro, al que
asiste Ernestina, la poeta aprovecha
para presentarle a san Josemaría
algunas amigas suyas. Al acabar el
encuentro, en un aparte, san
Josemaría le confiesa a Ernestina que
la poesía de ella, sus poemas, le
sirven a él para rezar.

El tercer y último encuentro de san
Josemaría y Ernestina tiene lugar en
Madrid en 1972. En octubre. Ese año,
Ernestina decide abandonar México
y volver de nuevo a España, regresar
del exilio. Después de unas tres
décadas en México, se asienta en
Madrid y coincide que en octubre de
ese mismo año san Josemaría decide
viajar a España y visitar el Instituto
Tajamar. Lo visita el 28 de octubre de
1972. Allí tiene lugar una tertulia
multitudinaria en la que está
presente también Ernestina, recién
llegada de México. Y el santo y la



poeta intercambian unas fugaces
palabras. Es una conversación de
menos de tres minutos, pero que
causa una profunda impresión en
Ernestina, como ella misma reconoce
en sucesivas cartas a san Josemaría.
Por ejemplo, en la felicitación de
Navidad que ese año envía Ernestina
al fundador del Opus Dei alude al
“recuerdo inolvidable” de esas
palabras en Tajamar. Y al año
siguiente le recuerda aquel
“inolvidable diálogo que tuvimos
cuando su visita a Madrid”.

Este será el último encuentro
presencial de Ernestina y san
Josemaría, pero el trato entre ambos
continuará a través de las cartas y las
felicitaciones de Navidad hasta pocos
meses antes del fallecimiento de san
Josemaría, que acaeció el 26 de junio
de 1975.

Después de este suceso, Ernestina
continuará su camino en la Iglesia y



en la Obra hasta el final de sus días
en esta tierra, en marzo de 1999,
cuando ya con casi 94 años fallece en
Madrid; siempre en la Obra y sin
dejar de escribir prácticamente hasta
el final de sus días, que era el consejo
que había recibido de San Josemaría.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pr/article/ernestina-
champourcin-josemaria-escriva/

(21/12/2025)

https://opusdei.org/es-pr/article/ernestina-champourcin-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/es-pr/article/ernestina-champourcin-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/es-pr/article/ernestina-champourcin-josemaria-escriva/

	San Josemaría y Ernestina de Champourcin: una historia de reencuentros

