opusdei.org

‘En espirituy en
verdad’: crear la
unidad de vida (I)

La unidad de vida es un rasgo
esencial del espiritu del Opus
Dei. Este editorial, en dos
entregas, presenta algunas de
sus manifestaciones.

13/01/2017

Dios desea adoradores «en espiritu y
en verdad» (Jn 4,24), dice Jesus a la
samaritana en su didlogo junto al
pozo de Sicar. Toda la existencia de
un cristiano esta llamada a hacerse



adoracion del Padre (/n 4,23), sin que
haya espacios donde la luz de Dios no
llegue a entrar: ese es el culto
espiritual (cfr. Rm 12,1) por el que
llegamos a ser templos vivos de Dios,
piedras vivas de su templo (cfr. 1 P
2,5).

«Haz de tu corazon un altar»[1], dice
san Pedro Crisologo. Para ser uno
mismo altar, no basta con dar: es
necesario darse. Todo en nuestra
vida se ha de purificar, en union
profunda con la hostia
verdaderamente agradable a Dios, el
sacrificio de Cristo. Asi, poco a poco,
se crea la unidad de vida, se colma el
abismo que el pecado abre entre la fe
y la vida. Sin desanimarnos ante las
dificultades, descubrimos la
maravillosa realidad de que alli
donde estamos todo contribuye a
nuestro bien, si nos refugiamos en el
Amor eterno del Dios Uno y Trino,
cuya presencia ilumina toda nuestra
vida.



«La lampara del cuerpo es el ojo. Por
eso, si tu ojo es sencillo, todo tu
cuerpo estara iluminado» (Mt 6,22).
Si nuestras intenciones son rectas, si
estan encaminadas a Dios y a los
demas en El, entonces todas nuestras
acciones se dirigiran hacia el bien, en
«una unidad de vida sencilla 'y
fuerte»[2], porque «todo puede y
debe llevarnos a Dios»[3]. Sin
embargo, a menudo podemos olvidar
esta realidad. Por eso, desde el punto
de vista espiritual, la formacion que
se da a los fieles de la Obra tiende a
crear en cada uno la unidad de vida,
que es caracteristica esencial del
espiritu del Opus Dei. Esa unificacion
refuerza cada vez mas nuestra
identidad de hijos de Dios en Cristo,
por la fuerza del Espiritu Santo, que
lo vivifica todo a través de la caridad
y nos impulsa a la santidad y al
apostolado en las ocupaciones de
nuestra jornada.

La unidad de vida de Jesus



La unidad de vida «tiene como
nervio la presencia de Dios, Padre
Nuestro»[4] y es, por el Espiritu
Santo, «participacion en la suprema
unidad de lo divino y humano
realizada en la Encarnacion del Hijo
de Dios»[5]. Cristo es «principio de
unidad y de paz»[6]: Fl estd siempre
unido a su Padre y le reza para que
nos santifique en la verdad (cfr. Jn
13,17). Su alimento, lo que le da vida,
es hacer la voluntad del Padre (cfr. Jn
4,34). Todo esta orientado hacia esa
mision, desde el instante de la
encarnacion (cfr. Hb 10,5-7) hasta
cuando sube a Jerusalén, caminando
delante de sus discipulos con la prisa
del amor (cfr. Lc 19,28). Sus milagros
avalan sus palabras, y la
muchedumbre comenta sin rodeos:
«todo lo ha hecho bien» (Mc 7,37).

San Josemaria solia ver en ese
entusiasmo popular —«bene omnia
fecit»—no solo los milagros, que
maravillan a tanta gente, sino el



hecho de que Cristo «todo lo acabo
bien, termind todas las cosas bien, no
hizo mas que el bien»[7]. En el Sefior,
consagracion y mision forman una
unidad perfecta. «No es posible
separar en Cristo su ser de Dios-
Hombre y su funcion de redentor. El
Verbo se hizo carne y vino a la tierra
ut omnes homines salvi fiant (1 Tm
2,4)»[8]. Por eso se aplican a Jesus de
modo eminente aquellas palabras de
Isaias que Fl mismo proclamo en la
sinagoga de Nazaret: «El Espiritu del
Sefior esta sobre mi, por lo cual me
ha ungido para evangelizar a los
pobres, me ha enviado...» (Lc 4,18;
cfr. Is 61,1). Jesus es el Dios y hombre
perfecto que vivio en su vida terrenal
una total unidad de vida y que «en la
misma revelacion del misterio del
Padre y de su amor, manifiesta
plenamente el hombre al propio
hombre y le descubre la sublimidad
de su vocacién»[9]. El descubre a
cada uno su llamada a reconciliarse
con Dios, y a atraer con alegria hacia



esa reconciliacion el &mbito que Dios
le ha confiado en el mundo (cfr. 2
Cor 5,18-19).

El divorcio entre la fe y la vida
cotidiana

Aunque ya se ha realizado para
siempre en la Persona del Sefior, esta
reconciliacion personal y social esta
todavia en camino hacia esa
plenitud, en camino hacia Cristo.
Como en tiempos del Concilio
Vaticano II, «el divorcio entre la fe y
la vida diaria de muchos debe ser
considerado como uno de los mas
graves errores de nuestra época. Ya
en el Antiguo Testamento los
profetas reprendian con vehemencia
semejante escandalo. Y en el Nuevo
Testamento sobre todo, Jesucristo
personalmente conminaba graves
penas contra é1»[10]: «<nadie puede
servir a dos sefiores, porque o tendra
aversion a uno y amor al otro, o



prestara su adhesion al primero y
menospreciara al segundo» (Mt 6,24).

La incoherencia de vida, en la que
caen muchas personas, creyentes o
no, es una falta de armonia y de paz
que quiebra el equilibrio personal.
Esto no deberia sorprender, porque
«ignorar que el hombre posee una
naturaleza herida, inclinada al mal,
da lugar a graves errores en el
dominio de la educacion, de la
politica, de la accidn social y de las
costumbres»[11]. La unidad de vida
es decisiva para todos, y de un modo
peculiar para los laicos, como ensefia
san Juan Pablo II: todo ha de ser
ocasion de union con Dios y de
servicio a los demds[12]. El trabajo
profesional de un cristiano es
coherente con su fe.
«Aconfesionalismo. Neutralidad. —
Viejos mitos que intentan siempre
remozarse. ; Te has molestado en
meditar lo absurdo que es dejar de
ser catolico, al entrar en la



Universidad o en la Asociacion
profesional o en la Asamblea sabia o
en el Parlamento, como quien deja el
sombrero en la puerta?»[13].

Esas palabras tienen gran actualidad:
Dios no puede dejarse arrinconar por
un laicismo erigido en religion sin
Dios. El Papa Francisco invita a
«reconocer la ciudad -y por lo tanto
todos los espacios donde se
desarrolla la vida de nuestra gente—
desde una mirada contemplativa,
una mirada de fe que descubra al
Dios que habita en sus hogares, en
sus calles, en sus plazas... Fl vive
entre los ciudadanos promoviendo la
caridad, la fraternidad, el deseo del
bien, de verdad, de justicia. Esa
presencia no debe ser fabricada sino
descubierta, desvelada. Dios no se
oculta a aquellos que lo buscan con
un corazon sincero»[14].

Alegrarnos en la tempestad



Los cristianos, sellados por la cruz en
el bautismo, han conocido siempre la
persecucion. «Toda la vida de Cristo
estara bajo el signo de la
persecucion. Los suyos la comparten
con €l (cfr. Jn 15,20)»[15]. Ante la
perspectiva del destierro, san Juan
Crisostomo, el gran orador del
Oriente, no perdia confianza:
«Muchas son las olas que nos ponen
en peligro, y una gran tempestad nos
amenaza; sin embargo, no tememos
ser sumergidos porque
permanecemos de pie sobre la roca.
Aun cuando el mar se desate, no
rompera esta roca; aunque se
levanten las olas, nada podran contra
la barca de Jesus. Decidme: ;qué
podemos temer?, ;la muerte? Para
mi, la vida es Cristo y la muerte, una
ganancia. ¢El destierro? Del Sefior es
la tierra y cuanto la llena. ;La
confiscacion de los bienes? Nada
trajimos al mundo, de modo que
nada podemos llevarnos de €él. Me rio
de todo lo que es temible en este



mundo y de sus bienes. No temo la
muerte ni envidio las riquezas. No
tengo deseos de vivir si no es para
vuestro bien. Por eso, os hablo de lo
que sucede ahora exhortando
vuestra caridad a la confianza»[16].

Las dificultades de dispersion que
plantea el mundo no nos han de
desanimar. Contemporaneo del
Crisostomo, san Agustin predicaba la
alegria mas que el lamento: «¢Por
qué, pues, has de pensar que
cualquier tiempo pasado fue mejor
que los actuales? Desde el primer
Adan hasta el Adan de hoy, ésta es la
perspectiva humana: trabajo y sudor,
espinas y cardos. ;Se ha
desencadenado sobre nosotros algun
diluvio? ;Hemos tenido aquellos
dificiles tiempos de hambre y de
guerras? Precisamente nos los refiere
la historia para que nos abstengamos
de protestar contra Dios en los
tiempos actuales. {Qué tiempos tan
terribles fueron aquéllos! ¢No nos



hace temblar el solo hecho de
escucharlos o leerlos? Asi es que
tenemos mas motivos para
alegrarnos de vivir en este tiempo
que para quejarnos de él»[17].

Aunque haya guerras, epidemias,
nuevas pobrezas y persecuciones,
desde las mas toscas, por parte de
fundamentalismos que se dicen
religiosos, hasta las mas refinadas,
en forma de laicismos que pueden
llegar a ser igualmente
fundamentalistas —basta pensar en
las trabas a la objecion de conciencia
en varios paises de Occidente—, la
confianza en Dios es mas fuerte que
todas las dificultades: se trata de una
esperanza que nace del Amor, y que
por eso no defrauda (cfr. Rm 5,5).
Estamos llamados a glorificar a Dios
en lo mas profundo de nuestro ser,
desde el corazén, donde Fl lo unifica
todo, desde una gloria divina que es
el peso del Amor, una fuerza
arrolladora que nos permite dar



razon de nuestra esperanza (cfr. 1 P
3,15): Cristo vive en nosotros.

Omnia in bonum

Dieciséis siglos después del
Crisostomo y de san Agustin, San
Josemaria lanzaba un grito lleno de
optimismo: «Debéis sentir siempre
en vuestro corazon este grito, que
tengo como esculpido en mi alma:
omnia in bonum!, todo es para bien.
Es San Pablo el que nos da esta
doctrina de serenidad, de alegria, de
paz, de filiacidon con Dios: porque el
Sefior nos ama como un Padre, y es
sapientisimo y todopoderoso: omnia
in bonum! (cfr. Rm 8,28)»[18].

Comentaba don Alvaro: «Cuando
escribio el Padre esta Instruccion, en
1941, se acababa de salir de la gran
tragedia de la guerra civil espaiiola, y
habia comenzado la guerra mundial.
La situacion era verdaderamente
apocaliptica: y, en la Iglesia, por el
comportamiento de unos y de otros,



se habian producido grandes
desgarrones, enormes heridas.
Espafia, que habia salido sangrante y
destrozada de la guerra civil, se
encontraba en peligro de verse
envuelta en ese conflicto mucho
mayor: y el Padre pensaba en la
posibilidad de estar otra vez solo -
como en la guerra anterior
espafiola—, con todos sus hijos
esparcidos por los diferentes frentes
de guerra o recluidos en
carceles»[19].

Parte de nuestra unidad de vida es
amar el lugar y el tiempo en el que
Dios nos ha puesto: es ilusionante
poder trabajar y mejorar este
mundo, a la vez que tenemos la
cabeza en el Cielo. Creacion y
redencion se realizan
dinamicamente aqui, hoy y ahora,
siempre que vibremos por conocer y
comprender nuestro mundo, para
amarlo con un optimismo creacional,
como lo hizo San Josemaria, que



invitaba también a no sofiar «suefos
vanos»[20], a huir de cualquier
«mistica ojalatera»[21]. En nuestro
ambiente, tratamos de mostrarnos
tal como somos: «Al presentarnos
como lo que somos, como ciudadanos
corrientes —haciéndose cargo cada
uno de sus responsabilidades
personales: familiares, profesionales,
sociales, politicas- no fingimos nada,
porque este modo de proceder no es
el resultado de una tactica. Es todo lo
contrario: es naturalidad, es
sinceridad, es manifestar la verdad
de nuestra vida y de nuestra
vocacion. Somos gente de la
calle»[22].

Dios nos quiere en este mundo

En la actualidad asistimos a graves
sucesos que manifiestan la accion del
diablo en el mundo. Aunque «cada
época de la historia lleva en si
elementos criticos —comenta el
Papa-, al menos en los ultimos cuatro



siglos no se han visto tan sacudidas
las certezas fundamentales que
constituyen la vida de los seres
humanos como en nuestra época (...).
Es un cambio que se refiere al modo
mismo en que la humanidad lleva
adelante su existencia en el
mundo»[23]. También San Josemaria,
viendo venir esa decadencia,
proclamaba con acentos proféticos:
«Se escucha como un colosal non
serviam (Jer 2,20) en la vida personal,
en la vida familiar, en los ambientes
de trabajo y en la vida publica. Las
tres concupiscencias (cfr. 1 Jn 2,16)
son como tres fuerzas gigantescas
que han desencadenado un vértigo
imponente de lujuria, de
engreimiento orgulloso de la criatura
en sus propias fuerzas, y de afan de
riquezas. Toda una civilizacion se
tambalea, impotente y sin recursos
morales»[24].

El amor al mundo no nos impide ver
lo que no va, lo que necesita



purificacion, lo que ha de ser
transformado. Hemos de aceptar la
realidad tal como es, tal como se
presenta, con sus luces y sus
sombras. Y esto requiere vibrar con
las cosas, conocer los problemas,
tratar a muchas personas, leer,
escuchar. Para amar a Dios no
tenemos nada mejor que el mundo
en el que Fl mismo nos ha llamado a
vivir, fiados de la oracion que el Hijo
eleva al Padre: «No pido que los
saques del mundo, sino que los
guardes del Maligno» (Jn 17,15).

Amando este mundo, que es el que
nos sirve tal como es para nuestra
propia santificacion y la amistad con
los demads, acudiremos a Jesus para
mejorarlo, para transformarlo,
convirtiéndonos nosotros mismos dia
tras dia. Santa Maria hizo crecer a
Jesus en la vida ordinaria de Nazaret;
ahora, dedicada enteramente a su
mision de Madre nuestra, hace
crecer a Jesus en nuestra vida



ordinaria. Ella nos ayuda a ponderar
todo acontecimiento en nuestro
corazon (cfr. Lc 2,51) para descubrir
la presencia de Dios que nos llama
cada dia. «Nosotros, hijos —vuelvo a
deciros—, somos gente de la calle. Y
cuando trabajamos en las cosas
temporales, lo hacemos porque ese
es nuestro sitio, ese es el lugar en el
que encontramos a Jesucristo, en el
que nuestra vocacion nos ha
dejado»[25]. Es alli donde brilla esa
luz del alma que refleja la eterna
bondad del Sefor. Y, con esa luz, Dios
ilumina el mundo.

Guillaume Derville

[1] San Pedro Crisologo, Sermoén 108:
PL 52, 499-500.

[2] San Josemaria, Es Cristo que pasa,
10. Cfr. santo Tomas de Aquino, Sup.
Ev. Matt. (Mt 6,22).



[3] Ibidem.
[4] Es Cristo que pasa, 11.

[5] L. de Celaya, “Unidad de vida”, en
Diccionario de San Josemaria, Monte
Carmelo - Instituto Histérico San
Josemaria Escriva de Balaguer,
Burgos 2013, 1222.

[6] Concilio Vaticano II, Const. dogm.
Lumen Gentium (21-XI1-1964), 9.

[7] Es Cristo que pasa, 16.
[8] Es Cristo que pasa, 106.

[9] Concilio Vaticano II, Const. past.
Gaudium et spes (7-XI1-1965), 22.

[10] Ibidem, 43.

[11] Catecismo de la Iglesia Catolica,
407.

[12] Cfr. san Juan Pablo II, Ex. Ap.
postsinodal Christifideles laici (30-
XII1-88), 17 y 59.



[13] San Josemaria, Camino, 353.

[14] Francisco, Ex. ap. Evangelii
gaudium (24-X1-2013), 71.

[15] Catecismo de la Iglesia Catdlica,
530.

[16] San Juan Cristostomo, Homilia,
1-3: PG 52, 427-430.

[17] San Agustin, Sermoén Caillau-
Saint Yves 2, 92: PLS 2, 441-442, cit.
en Liturgia horarum, lectio del
miércoles la XX semana del Tiempo
ordinario.

[18] San Josemaria, Instruccion, 8-
X11-1941, 34.

[19] Beato Alvaro del Portillo, nota 48
a Instruccion, 8-XI11-1941, 34.

[20] San Josemaria, Amigos de Dios,
8.

[21] San Josemaria, Conversaciones,
88. Cfr. S. Sanz, “I’ottimismo



creazionale di san Josemaria”, en ]J.
Lopez (ed.) San Josemaria e il
pensiero teologico, Atti del Convegno
Teologico, vol. 1, Edusc, Roma 2014,
230; A. Rodriguez Lufio, “San
Josemaria e la teologia morale”, en
Ibidem, 308; “Epilogo. Unidad de
vida”, en E. Burkhart - J. Lopez, Vida
cotidiana y santidad en la ensefianza
de san Josemaria: estudio de teologia
espiritual, vol. 3, Rialp, Madrid 2013,
617-653.

[22] San Josemaria, Carta 19-111-1954,
27.

[23] Francisco, Discurso, 22-111-2013.

[24] San Josemaria, Carta 14-1I-1974,
10.

[25] San Josemaria, Carta 19-11I-1954,
29.




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-pr/article/en-espiritu-y-
en-verdad-crear-la-unidad-de-vida-i/
(01/02/2026)


https://opusdei.org/es-pr/article/en-espiritu-y-en-verdad-crear-la-unidad-de-vida-i/
https://opusdei.org/es-pr/article/en-espiritu-y-en-verdad-crear-la-unidad-de-vida-i/
https://opusdei.org/es-pr/article/en-espiritu-y-en-verdad-crear-la-unidad-de-vida-i/

	‘En espíritu y en verdad’: crear la unidad de vida (I)

