
opusdei.org

‘En espíritu y en
verdad’: crear la
unidad de vida (I)

La unidad de vida es un rasgo
esencial del espíritu del Opus
Dei. Este editorial, en dos
entregas, presenta algunas de
sus manifestaciones.

13/01/2017

Dios desea adoradores «en espíritu y
en verdad» (Jn 4,24), dice Jesús a la
samaritana en su diálogo junto al
pozo de Sicar. Toda la existencia de
un cristiano está llamada a hacerse



adoración del Padre (Jn 4,23), sin que
haya espacios donde la luz de Dios no
llegue a entrar: ese es el culto
espiritual (cfr. Rm 12,1) por el que
llegamos a ser templos vivos de Dios,
piedras vivas de su templo (cfr. 1 P
2,5).

«Haz de tu corazón un altar»[1], dice
san Pedro Crisólogo. Para ser uno
mismo altar, no basta con dar: es
necesario darse. Todo en nuestra
vida se ha de purificar, en unión
profunda con la hostia
verdaderamente agradable a Dios, el
sacrificio de Cristo. Así, poco a poco,
se crea la unidad de vida, se colma el
abismo que el pecado abre entre la fe
y la vida. Sin desanimarnos ante las
dificultades, descubrimos la
maravillosa realidad de que allí
donde estamos todo contribuye a
nuestro bien, si nos refugiamos en el
Amor eterno del Dios Uno y Trino,
cuya presencia ilumina toda nuestra
vida.



«La lámpara del cuerpo es el ojo. Por
eso, si tu ojo es sencillo, todo tu
cuerpo estará iluminado» (Mt 6,22).
Si nuestras intenciones son rectas, si
están encaminadas a Dios y a los
demás en Él, entonces todas nuestras
acciones se dirigirán hacia el bien, en
«una unidad de vida sencilla y
fuerte»[2], porque «todo puede y
debe llevarnos a Dios»[3]. Sin
embargo, a menudo podemos olvidar
esta realidad. Por eso, desde el punto
de vista espiritual, la formación que
se da a los fieles de la Obra tiende a
crear en cada uno la unidad de vida,
que es característica esencial del
espíritu del Opus Dei. Esa unificación
refuerza cada vez más nuestra
identidad de hijos de Dios en Cristo,
por la fuerza del Espíritu Santo, que
lo vivifica todo a través de la caridad
y nos impulsa a la santidad y al
apostolado en las ocupaciones de
nuestra jornada.

La unidad de vida de Jesús



La unidad de vida «tiene como
nervio la presencia de Dios, Padre
Nuestro»[4] y es, por el Espíritu
Santo, «participación en la suprema
unidad de lo divino y humano
realizada en la Encarnación del Hijo
de Dios»[5]. Cristo es «principio de
unidad y de paz»[6]: Él está siempre
unido a su Padre y le reza para que
nos santifique en la verdad (cfr. Jn
13,17). Su alimento, lo que le da vida,
es hacer la voluntad del Padre (cfr. Jn
4,34). Todo está orientado hacia esa
misión, desde el instante de la
encarnación (cfr. Hb 10,5-7) hasta
cuando sube a Jerusalén, caminando
delante de sus discípulos con la prisa
del amor (cfr. Lc 19,28). Sus milagros
avalan sus palabras, y la
muchedumbre comenta sin rodeos:
«todo lo ha hecho bien» (Mc 7,37).

San Josemaría solía ver en ese
entusiasmo popular –«bene omnia
fecit»– no solo los milagros, que
maravillan a tanta gente, sino el



hecho de que Cristo «todo lo acabó
bien, terminó todas las cosas bien, no
hizo más que el bien»[7]. En el Señor,
consagración y misión forman una
unidad perfecta. «No es posible
separar en Cristo su ser de Dios-
Hombre y su función de redentor. El
Verbo se hizo carne y vino a la tierra 
ut omnes homines salvi fiant (1 Tm
2,4)»[8]. Por eso se aplican a Jesús de
modo eminente aquellas palabras de
Isaías que Él mismo proclamó en la
sinagoga de Nazaret: «El Espíritu del
Señor está sobre mí, por lo cual me
ha ungido para evangelizar a los
pobres, me ha enviado…» (Lc 4,18;
cfr. Is 61,1). Jesús es el Dios y hombre
perfecto que vivió en su vida terrenal
una total unidad de vida y que «en la
misma revelación del misterio del
Padre y de su amor, manifiesta
plenamente el hombre al propio
hombre y le descubre la sublimidad
de su vocación»[9]. Él descubre a
cada uno su llamada a reconciliarse
con Dios, y a atraer con alegría hacia



esa reconciliación el ámbito que Dios
le ha confiado en el mundo (cfr. 2
Cor 5,18-19).

El divorcio entre la fe y la vida
cotidiana

Aunque ya se ha realizado para
siempre en la Persona del Señor, esta
reconciliación personal y social está
todavía en camino hacia esa
plenitud, en camino hacia Cristo.
Como en tiempos del Concilio
Vaticano II, «el divorcio entre la fe y
la vida diaria de muchos debe ser
considerado como uno de los más
graves errores de nuestra época. Ya
en el Antiguo Testamento los
profetas reprendían con vehemencia
semejante escándalo. Y en el Nuevo
Testamento sobre todo, Jesucristo
personalmente conminaba graves
penas contra él»[10]: «nadie puede
servir a dos señores, porque o tendrá
aversión a uno y amor al otro, o



prestará su adhesión al primero y
menospreciará al segundo» (Mt 6,24).

La incoherencia de vida, en la que
caen muchas personas, creyentes o
no, es una falta de armonía y de paz
que quiebra el equilibrio personal.
Esto no debería sorprender, porque
«ignorar que el hombre posee una
naturaleza herida, inclinada al mal,
da lugar a graves errores en el
dominio de la educación, de la
política, de la acción social y de las
costumbres»[11]. La unidad de vida
es decisiva para todos, y de un modo
peculiar para los laicos, como enseña
san Juan Pablo II: todo ha de ser
ocasión de unión con Dios y de
servicio a los demás[12]. El trabajo
profesional de un cristiano es
coherente con su fe.
«Aconfesionalismo. Neutralidad. –
Viejos mitos que intentan siempre
remozarse. ¿Te has molestado en
meditar lo absurdo que es dejar de
ser católico, al entrar en la



Universidad o en la Asociación
profesional o en la Asamblea sabia o
en el Parlamento, como quien deja el
sombrero en la puerta?»[13].

Esas palabras tienen gran actualidad:
Dios no puede dejarse arrinconar por
un laicismo erigido en religión sin
Dios. El Papa Francisco invita a
«reconocer la ciudad –y por lo tanto
todos los espacios donde se
desarrolla la vida de nuestra gente–
desde una mirada contemplativa,
una mirada de fe que descubra al
Dios que habita en sus hogares, en
sus calles, en sus plazas... Él vive
entre los ciudadanos promoviendo la
caridad, la fraternidad, el deseo del
bien, de verdad, de justicia. Esa
presencia no debe ser fabricada sino
descubierta, desvelada. Dios no se
oculta a aquellos que lo buscan con
un corazón sincero»[14].

Alegrarnos en la tempestad



Los cristianos, sellados por la cruz en
el bautismo, han conocido siempre la
persecución. «Toda la vida de Cristo
estará bajo el signo de la
persecución. Los suyos la comparten
con él (cfr. Jn 15,20)»[15]. Ante la
perspectiva del destierro, san Juan
Crisóstomo, el gran orador del
Oriente, no perdía confianza:
«Muchas son las olas que nos ponen
en peligro, y una gran tempestad nos
amenaza; sin embargo, no tememos
ser sumergidos porque
permanecemos de pie sobre la roca.
Aun cuando el mar se desate, no
romperá esta roca; aunque se
levanten las olas, nada podrán contra
la barca de Jesús. Decidme: ¿qué
podemos temer?, ¿la muerte? Para
mí, la vida es Cristo y la muerte, una
ganancia. ¿El destierro? Del Señor es
la tierra y cuanto la llena. ¿La
confiscación de los bienes? Nada
trajimos al mundo, de modo que
nada podemos llevarnos de él. Me río
de todo lo que es temible en este



mundo y de sus bienes. No temo la
muerte ni envidio las riquezas. No
tengo deseos de vivir si no es para
vuestro bien. Por eso, os hablo de lo
que sucede ahora exhortando
vuestra caridad a la confianza»[16].

Las dificultades de dispersión que
plantea el mundo no nos han de
desanimar. Contemporáneo del
Crisóstomo, san Agustín predicaba la
alegría más que el lamento: «¿Por
qué, pues, has de pensar que
cualquier tiempo pasado fue mejor
que los actuales? Desde el primer
Adán hasta el Adán de hoy, ésta es la
perspectiva humana: trabajo y sudor,
espinas y cardos. ¿Se ha
desencadenado sobre nosotros algún
diluvio? ¿Hemos tenido aquellos
difíciles tiempos de hambre y de
guerras? Precisamente nos los refiere
la historia para que nos abstengamos
de protestar contra Dios en los
tiempos actuales. ¡Qué tiempos tan
terribles fueron aquéllos! ¿No nos



hace temblar el solo hecho de
escucharlos o leerlos? Así es que
tenemos más motivos para
alegrarnos de vivir en este tiempo
que para quejarnos de él»[17].

Aunque haya guerras, epidemias,
nuevas pobrezas y persecuciones,
desde las más toscas, por parte de
fundamentalismos que se dicen
religiosos, hasta las más refinadas,
en forma de laicismos que pueden
llegar a ser igualmente
fundamentalistas –basta pensar en
las trabas a la objeción de conciencia
en varios países de Occidente–, la
confianza en Dios es más fuerte que
todas las dificultades: se trata de una
esperanza que nace del Amor, y que
por eso no defrauda (cfr. Rm 5,5).
Estamos llamados a glorificar a Dios
en lo más profundo de nuestro ser,
desde el corazón, donde Él lo unifica
todo, desde una gloria divina que es
el peso del Amor, una fuerza
arrolladora que nos permite dar



razón de nuestra esperanza (cfr. 1 P
3,15): Cristo vive en nosotros.

Omnia in bonum

Dieciséis siglos después del
Crisóstomo y de san Agustín, San
Josemaría lanzaba un grito lleno de
optimismo: «Debéis sentir siempre
en vuestro corazón este grito, que
tengo como esculpido en mi alma: 
omnia in bonum!, todo es para bien.
Es San Pablo el que nos da esta
doctrina de serenidad, de alegría, de
paz, de filiación con Dios: porque el
Señor nos ama como un Padre, y es
sapientísimo y todopoderoso: omnia
in bonum! (cfr. Rm 8,28)»[18].

Comentaba don Álvaro: «Cuando
escribió el Padre esta Instrucción, en
1941, se acababa de salir de la gran
tragedia de la guerra civil española, y
había comenzado la guerra mundial.
La situación era verdaderamente
apocalíptica: y, en la Iglesia, por el
comportamiento de unos y de otros,



se habían producido grandes
desgarrones, enormes heridas.
España, que había salido sangrante y
destrozada de la guerra civil, se
encontraba en peligro de verse
envuelta en ese conflicto mucho
mayor: y el Padre pensaba en la
posibilidad de estar otra vez solo –
como en la guerra anterior
española–, con todos sus hijos
esparcidos por los diferentes frentes
de guerra o recluidos en
cárceles»[19].

Parte de nuestra unidad de vida es
amar el lugar y el tiempo en el que
Dios nos ha puesto: es ilusionante
poder trabajar y mejorar este
mundo, a la vez que tenemos la
cabeza en el Cielo. Creación y
redención se realizan
dinámicamente aquí, hoy y ahora,
siempre que vibremos por conocer y
comprender nuestro mundo, para
amarlo con un optimismo creacional,
como lo hizo San Josemaría, que



invitaba también a no soñar «sueños
vanos»[20], a huir de cualquier
«mística ojalatera»[21]. En nuestro
ambiente, tratamos de mostrarnos
tal como somos: «Al presentarnos
como lo que somos, como ciudadanos
corrientes –haciéndose cargo cada
uno de sus responsabilidades
personales: familiares, profesionales,
sociales, políticas– no fingimos nada,
porque este modo de proceder no es
el resultado de una táctica. Es todo lo
contrario: es naturalidad, es
sinceridad, es manifestar la verdad
de nuestra vida y de nuestra
vocación. Somos gente de la
calle»[22].

Dios nos quiere en este mundo

En la actualidad asistimos a graves
sucesos que manifiestan la acción del
diablo en el mundo. Aunque «cada
época de la historia lleva en sí
elementos críticos –comenta el
Papa–, al menos en los últimos cuatro



siglos no se han visto tan sacudidas
las certezas fundamentales que
constituyen la vida de los seres
humanos como en nuestra época (…).
Es un cambio que se refiere al modo
mismo en que la humanidad lleva
adelante su existencia en el
mundo»[23]. También San Josemaría,
viendo venir esa decadencia,
proclamaba con acentos proféticos:
«Se escucha como un colosal non
serviam (Jer 2,20) en la vida personal,
en la vida familiar, en los ambientes
de trabajo y en la vida pública. Las
tres concupiscencias (cfr. 1 Jn 2,16)
son como tres fuerzas gigantescas
que han desencadenado un vértigo
imponente de lujuria, de
engreimiento orgulloso de la criatura
en sus propias fuerzas, y de afán de
riquezas. Toda una civilización se
tambalea, impotente y sin recursos
morales»[24].

El amor al mundo no nos impide ver
lo que no va, lo que necesita



purificación, lo que ha de ser
transformado. Hemos de aceptar la
realidad tal como es, tal como se
presenta, con sus luces y sus
sombras. Y esto requiere vibrar con
las cosas, conocer los problemas,
tratar a muchas personas, leer,
escuchar. Para amar a Dios no
tenemos nada mejor que el mundo
en el que Él mismo nos ha llamado a
vivir, fiados de la oración que el Hijo
eleva al Padre: «No pido que los
saques del mundo, sino que los
guardes del Maligno» (Jn 17,15).

Amando este mundo, que es el que
nos sirve tal como es para nuestra
propia santificación y la amistad con
los demás, acudiremos a Jesús para
mejorarlo, para transformarlo,
convirtiéndonos nosotros mismos día
tras día. Santa María hizo crecer a
Jesús en la vida ordinaria de Nazaret;
ahora, dedicada enteramente a su
misión de Madre nuestra, hace
crecer a Jesús en nuestra vida



ordinaria. Ella nos ayuda a ponderar
todo acontecimiento en nuestro
corazón (cfr. Lc 2,51) para descubrir
la presencia de Dios que nos llama
cada día. «Nosotros, hijos –vuelvo a
deciros–, somos gente de la calle. Y
cuando trabajamos en las cosas
temporales, lo hacemos porque ese
es nuestro sitio, ese es el lugar en el
que encontramos a Jesucristo, en el
que nuestra vocación nos ha
dejado»[25]. Es allí donde brilla esa
luz del alma que refleja la eterna
bondad del Señor. Y, con esa luz, Dios
ilumina el mundo.

Guillaume Derville

[1] San Pedro Crisólogo, Sermón 108:
PL 52, 499-500.

[2] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
10. Cfr. santo Tomás de Aquino, Sup.
Ev. Matt. (Mt 6,22).



[3] Ibídem.

[4] Es Cristo que pasa, 11.

[5] I. de Celaya, “Unidad de vida”, en 
Diccionario de San Josemaría, Monte
Carmelo - Instituto Histórico San
Josemaría Escrivá de Balaguer,
Burgos 2013, 1222.

[6] Concilio Vaticano II, Const. dogm. 
Lumen Gentium (21-XI-1964), 9.

[7] Es Cristo que pasa, 16.

[8] Es Cristo que pasa, 106.

[9] Concilio Vaticano II, Const. past. 
Gaudium et spes (7-XII-1965), 22.

[10] Ibidem, 43.

[11] Catecismo de la Iglesia Católica,
407.

[12] Cfr. san Juan Pablo II, Ex. Ap.
postsinodal Christifideles laici (30-
XIII-88), 17 y 59.



[13] San Josemaría, Camino, 353.

[14] Francisco, Ex. ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), 71.

[15] Catecismo de la Iglesia Católica,
530.

[16] San Juan Cristóstomo, Homilía,
1-3: PG 52, 427-430.

[17] San Agustín, Sermón Caillau-
Saint Yves 2, 92: PLS 2, 441-442, cit.
en Liturgia horarum, lectio del
miércoles la XX semana del Tiempo
ordinario.

[18] San Josemaría, Instrucción, 8-
XII-1941, 34.

[19] Beato Álvaro del Portillo, nota 48
a Instrucción, 8-XII-1941, 34.

[20] San Josemaría, Amigos de Dios,
8.

[21] San Josemaría, Conversaciones,
88. Cfr. S. Sanz, “L’ottimismo



creazionale di san Josemaría”, en J.
López (ed.) San Josemaría e il
pensiero teologico, Atti del Convegno
Teologico, vol. 1, Edusc, Roma 2014,
230; A. Rodríguez Luño, “San
Josemaría e la teologia morale”, en 
Ibidem, 308; “Epílogo. Unidad de
vida”, en E. Burkhart – J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de san Josemaría: estudio de teología
espiritual, vol. 3, Rialp, Madrid 2013,
617-653.

[22] San Josemaría, Carta 19-III-1954,
27.

[23] Francisco, Discurso, 22-III-2013.

[24] San Josemaría, Carta 14-II-1974,
10.

[25] San Josemaría, Carta 19-III-1954,
29.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pr/article/en-espiritu-y-
en-verdad-crear-la-unidad-de-vida-i/

(01/02/2026)

https://opusdei.org/es-pr/article/en-espiritu-y-en-verdad-crear-la-unidad-de-vida-i/
https://opusdei.org/es-pr/article/en-espiritu-y-en-verdad-crear-la-unidad-de-vida-i/
https://opusdei.org/es-pr/article/en-espiritu-y-en-verdad-crear-la-unidad-de-vida-i/

	‘En espíritu y en verdad’: crear la unidad de vida (I)

