opusdei.org

El respeto cristiano a
la persona y a su
libertad

Esta homilia, fechada el 15 de
marzo de 1961, se encuentra en
Es Cristo que pasa, el ultimo de
los libros que san Josemaria
publico en vida, en 1973.

04/11/2023

Hemos leido, en la Santa Misa, un
texto del Evangelio segun San Juan:
la escena de la curacion milagrosa
del ciego de nacimiento. Pienso que
todos nos hemos conmovido una vez



mas ante el poder y la misericordia
de Dios, que no mira indiferente la
desgracia humana. Pero quisiera
ahora fijarme en otros rasgos:
concretamente, para que veamos
que, cuando hay amor de Dios, el
cristiano tampoco se siente
indiferente ante la suerte de los otros
hombres, y sabe también tratar a
todos con respeto; y que, cuando ese
amor decae, existe el peligro de una
invasion, fanatica y despiadada, en la
conciencia de los demas.

Al pasar —dice el Santo Evangelio—
vio Jests a un hombre ciego de
nacimiento. Jesus que pasa. Con
frecuencia me he maravillado ante
esta forma sencilla de relatar la
clemencia divina. Jesus pasa y se da
cuenta en seguida del dolor.
Considerad, en cambio, qué distintos
eran entonces los pensamientos de
los discipulos. Le preguntan: Maestro,
cqué pecados son la causa de que éste



naciera ciego, los suyos o los de sus
padres?.

Los falsos juicios

No debemos extrafiarnos de que
muchos, también gentes que se
tienen por cristianas, se comporten
de forma parecida: imaginan, antes
que nada, el mal. Sin prueba alguna,
lo presuponen; y no solo lo piensan,
sino que se atreven a expresarlo en
un juicio aventurado, delante de la
muchedumbre.

La conducta de los discipulos podria,
benévolamente, ser calificada de
desaprensiva. En aquella sociedad —
como hoy: en esto, poco ha cambiado
— habia otros, los fariseos, que
hacian de esa actitud una norma.
Recordad de qué manera Jesucristo
los denuncia: vino Juan que no come
ni bebe, y dicen: estd poseido del
demonio. Ha venido el Hijo del
hombre, que come y bebe, y



murmuran: he aqui un hombre voraz
y bebedor, amigo de publicanos y de
pecadores.

Ataques sistematicos a la fama,
denigracion de la conducta
intachable: esta critica mordaz y
punzante sufrio Jesucristo, y no es
raro que algunos reserven el mismo
sistema a los que, conscientes de sus
l6gicas y naturales miserias y errores
personales, menudos e inevitables —
afladiria— dada la humana
debilidad, desean seguir al Maestro.
Pero la comprobacion de esas
realidades no debe llevarnos a
justificar tales pecados y delitos —
habladurias se les llama, con
sospechosa comprension— contra el
buen nombre de nadie. Jesus
anuncia que si al padre de familia lo
han apodado Belcebu, no es de
esperar que se conduzcan mejor con
los de su casa; pero aclara también
que quien llamare a su hermano
fatuo, sera reo del fuego del infierno.



¢De donde nace esta apreciacion
injusta con los demas? Parece como
si algunos tuvieran continuamente
puestas unas anteojeras, que les
alteran la vista. No estiman, por
principio, que sea posible la rectitud
0, al menos, la lucha constante por
portarse bien. Reciben todo, como
reza el antiguo adagio filosofico,
segun el recipiente: en su previa
deformacion. Para ellos, hasta lo mas
recto, refleja —a pesar de todo— una
postura torcida que, hipdcritamente,
adopta apariencia de bondad.
Cuando descubren claramente el bien,
escribe San Gregorio, escudrifian
para examinar si hay ademadas algun
mal oculto.

Es dificil hacer entender a esas
personas, en las que la deformacion
se convierte casi en una segunda
naturaleza, que es mas humano y
mas veridico pensar bien de los
projimos. San Agustin recomienda el
siguiente consejo: procurad adquirir



las virtudes que creéis que faltan en
vuestros hermanos, y ya no vereéis sus
defectos, porque no los tendréis
vosotros. Para algunos, este modo de
proceder se identifica con la
ingenuidad. Ellos son mas realistas,
mas razonables.

Erigiendo en norma de juicio el
prejuicio, ofenderan a cualquiera
antes de oir razones. Luego,
objetivamente, bondadosamente,
quiza concederan al injuriado la
posibilidad de defenderse: contra
toda moral y derecho, porque, en
lugar de cargar ellos con la prueba
de la supuesta falta, conceden al
inocente el privilegio de la
demostracion de su inocencia.

No seria sincero si no os confesara
que las anteriores consideraciones
son algo mas que un rapido espigueo
de tratados de derecho y de moral. Se
fundamentan en una experiencia
que han vivido no pocos en su propia



carne; lo mismo que otros muchos
han sido, con frecuencia y durante
largos anos, la diana de ejercicios de
tiro de murmuraciones, de
difamacion, de calumnia. La gracia
de Dios y un natural nada rencoroso
han hecho que todo eso no les haya
dejado el menor rastro de amargura.
Mihi pro minimo est, ut a vobis
iudicer, se me da muy poco el ser
juzgado por vosotros, podrian decir
con San Pablo. A veces, empleando
palabras mas corrientes, habran
afiadido que todo les ha salido
siempre por una friolera. Esa es la
verdad.

Por otro lado, sin embargo, no puedo
negar que a mi me causa tristeza el
alma del que ataca injustamente la
honradez ajena, porque el injusto
agresor se hunde a si mismo. Y sufro
también por tantos que, ante las
acusaciones arbitrarias y
desaforadas, no saben donde poner
los ojos: estan aterrados, no las creen



posibles, piensan si serd todo una
pesadilla.

Hace unos dias leiamos en la Epistola
de la Santa Misa el relato de Susana,
aquella mujer casta, falsamente
incriminada de deshonestidad por
dos viejos corrompidos. Rompio a
llorar Susanay contesto a sus
acusadores: por todas partes me
siento en angustia; porque st hago lo
que me proponéis, vendra sobre mi la
muerte; y Si me niego, no escaparé de
vuestras manos. jCuantas veces la
insidia de los envidiosos o de los
intrigantes coloca, a muchas
criaturas limpias, en la misma
situacion! Se les ofrece esta
alternativa: ofender al Sefior o ver
denigrada su honra. La unica
solucion noble y digna es, al mismo
tiempo, extremadamente dolorosa, y
han de resolver: prefiero caer
inculpable en vuestras manos a pecar
contra el Serior.



Derecho a la intimidad

Volvamos a la escena de la curacion
del ciego. Jesucristo ha replicado a
sus discipulos que aquella desgracia
no es consecuencia del pecado, sino
ocasion para que se manifieste el
poder de Dios. Y, con maravillosa
sencillez, decide que el ciego vea.

Comienza entonces, junto con la
felicidad, el tormento de aquel
hombre. No le dejaran en paz.
Primero son los vecinos y los que
antes le habian visto pedir limosna. E1
Evangelio no nos cuenta que se
alegrasen, sino que no acertaban a
creerlo, a pesar de que el ciego
insistia en que ése, que antes no veia
y ahora ve, es él mismo. En lugar de
permitirle disfrutar serenamente de
aquella gracia, lo llevan a los
fariseos, que le preguntan de nuevo
como ha sido. Y él responde, por
segunda vez: puso lodo sobre mis
ojos, me lavé y veo.



Y los fariseos quieren demostrar que
lo que ha pasado, un bien y un gran
milagro, no ha pasado. Algunos
recurren a razonamientos
mezquinos, hipdcritas, muy poco
ecuanimes: ha curado en sabado vy,
como trabajar en sdbado esta
prohibido, niegan el prodigio. Otros
inician lo que hoy se llamaria una
encuesta. Van a los padres del ciego:
ces éste vuestro hijo, de quien
vosotros dects que nacio ciego? Pues,
;como ve ahora?. El miedo a los
poderosos induce a que los padres
contesten con una proposicion, que
reune todas las garantias del método
cientifico: sabemos que éste es hijo
nuestroy que nacio ciego; pero como
ahora ve no lo sabemos, ni tampoco
sabemos quién le ha abierto los ojos.
Preguntadselo a él: ya es mayor'y
dard razon de si.

Los que realizan la encuesta no
pueden creer, porque no quieren
creer. Llamaron otra vez al que habia



sido ciego y le dijeron: ... nosotros
sabemos que ese hombre —Jesucristo
— es un pecador.

Con pocas palabras, el relato de San
Juan ejemplifica aqui un modelo de
atentado tremendo contra el derecho
basico, que por naturaleza a todos
corresponde, de ser tratados con
respeto.

El tema sigue siendo actual. No
costaria trabajo alguno sefalar, en
esta época, casos de esa curiosidad
agresiva que conduce a indagar
morbosamente en la vida privada de
los demads. Un minimo sentido de la
justicia exige que, incluso en la
investigacion de un presunto delito,
se proceda con cautela y moderacion,
sin tomar por cierto lo que sdlo es
una posibilidad. Se comprende
claramente hasta qué punto la
curiosidad malsana por destripar lo
que no solo no es un delito, sino que



puede ser una accion honrosa, deba
calificarse como perversion.

Frente a los negociadores de la
sospecha, que dan la impresion de
organizar una trata de la intimidad,
es preciso defender la dignidad de
cada persona, su derecho al silencio.
En esta defensa suelen coincidir
todos los hombres honrados, sean o
no cristianos, porque se ventila un
valor comun: la legitima decision a
ser uno mismo, a no exhibirse, a
conservar en justa y pudorosa
reserva sus alegrias, sus penasy
dolores de familia; y, sobre todo, a
hacer el bien sin espectaculo, a
ayudar por puro amor a los
necesitados, sin obligacion de
publicar esas tareas en servicio de
los demads y, mucho menos, de poner
al descubierto la intimidad de su
alma ante la mirada indiscreta y
oblicua de gentes que nada alcanzan
ni desean alcanzar de vida interior,
si no es para mofarse impiamente.



Pero, jqué dificil resulta verse libres
de esa agresividad oliscona! Los
métodos, para no dejar al hombre
tranquilo, se han multiplicado. Me
refiero a los medios técnicos, y
también a sistemas de argumentar
aceptados, contra los que es dificil
enfrentarse si se desea conservar la
reputacion. Asi, se parte a veces de
que todo el mundo actuia mal; por
tanto, con esta erronea forma de
discurrir, aparece inevitable el
meaculpismo, la autocritica. Si alguno
no echa sobre si una tonelada de
cieno, deducen que, ademads de malo
rematado, es hipocrita y arrogante.

En ocasiones, se procede de otro
modo: el que habla o escribe,
calumniando, esta dispuesto a
admitir que sois un individuo
integro, pero que otros quiza no
haran lo mismo, y pueden publicar
que eres un ladron: ¢como
demuestras que no eres un ladron? O
bien: usted ha afirmado



incansablemente que su conducta es
limpia, noble, recta. ;Le molestaria
considerarla de nuevo, para
comprobar si —por el contrario—
esa conducta suya es acaso sucia,
innoble y torcida?

No son ejemplos imaginarios. Estoy
persuadido de que cualquier
persona, o cualquier institucion un
poco renombrada, podria aumentar
la casuistica. Se ha creado en algunos
sectores la falsa mentalidad de que el
publico, el pueblo o0 como quieran
llamarlo, tiene derecho a conocer e
interpretar los pormenores mas
intimos de la existencia de los demas.

Permitidme unas palabras sobre algo
que esta bien unido a mi alma. Desde
hace mas de treinta afos, he dicho y
escrito en mil formas diversas que el
Opus Dei no busca ninguna finalidad
temporal, politica; que persigue sdlo
y exclusivamente difundir, entre
multitudes de todas las razas, de



todas las condiciones sociales, de
todos los paises, el conocimiento y la
practica de la doctrina salvadora de
Cristo: contribuir a que haya mas
amor de Dios en la tierra y, por tanto,
mas paz, mas justicia entre los
hombres, hijos de un solo Padre.

Muchos miles de personas —millones
—, en todo el mundo, lo han
entendido. Otros, mas bien pocos,
por los motivos que sean, parece que
no. Si mi corazon esta mas cerca de
los primeros, honro y amo también a
los otros, porque en todos es
respetable y estimable su dignidad, y
todos estan llamados a la gloria de
hijos de Dios.

Pero nunca falta una minoria
sectaria que, no entendiendo lo que
yo y tantos amamos, querria que lo
explicasemos de acuerdo con su
mentalidad: exclusivamente politica,
ajena a lo sobrenatural, atenta
unicamente al equilibrio de intereses



y de presiones de grupos. Si no
reciben una explicacion asi, errénea
y amariada a gusto de ellos, siguen
pensando que hay mentira,
ocultamiento, planes siniestros.

Dejad que os descubra que, ante esos
casos, ni me entristezco ni me
preocupo. Afiadiria que me divierto,
si se pudiera pasar por alto que
cometen una ofensa al préjimo y un
pecado, que clama delante de Dios.
Soy aragonés y, hasta en lo humano
de mi caracter, amo la sinceridad:
siento una repulsion instintiva por
todo lo que suponga tapujos. Siempre
he procurado contestar con la
verdad, sin prepotencia, sin orgullo,
aunque los que calumniaban fuesen
mal educados, arrogantes, hostiles,
sin la mas minima sefial de
humanidad.

Me ha venido a la cabeza con
frecuencia la respuesta del ciego de
nacimiento a los fariseos, que



preguntaban por enésima vez como
habia sucedido el milagro: os lo he
dicho ya, y lo habéis oido. ;Para qué
queréis oirlo de nuevo? ;Serd que
también vosotros queréis haceros
discipulos suyos?.

Colirio en los ojos

El pecado de los fariseos no consistia
en no ver en Cristo a Dios, sino en
encerrarse voluntariamente en si
mismos; en no tolerar que Jesus, que
es la luz, les abriera los ojos. Esta
cerrazon tiene resultados inmediatos
en la vida de relacién con nuestros
semejantes. El fariseo que,
creyéndose luz, no deja que Dios le
abra los ojos, es el mismo que tratara
soberbia e injustamente al projimo:
yo te doy gracias de que no soy como
los otros hombres, que son ladrones,
injustos, adulteros, ni tampoco como
este publicano, reza. Y al ciego de
nacimiento, que persiste en contar la
verdad de la cura milagrosa, le



ofenden: saliste del vientre de tu
madre envuelto en pecados, 2y tu nos
das lecciones? Y le arrojaron fuera.

Entre los que no conocen a Cristo hay
muchos hombres honrados que, por
elemental miramiento, saben
comportarse delicadamente: son
sinceros, cordiales, educados. Si ellos
Yy NOSOtros no nos oponemos a que
Cristo cure la ceguera que todavia
queda en nuestros 0jos, si
permitimos que el Sefior nos aplique
ese lodo que, en sus manos, se
convierte en el colirio mas eficaz,
percibiremos las realidades terrenas
y vislumbraremos las eternas con
una luz nueva, con la luz de la fe:
habremos adquirido una mirada
limpia.

Esta es la vocacion del cristiano: la
plenitud de esa caridad que es
paciente, bienhechora, no tiene
envidia, no actua temerariamente, no
se ensoberbece, no es ambiciosa, no es



interesada, no se irrita, no piensa mal,
no se huelga de la injusticia, se
complace en la verdad, a todo se
acomoda, todo lo cree, todo lo espera,
todo lo soporta.

La caridad de Cristo no es s6lo un
buen sentimiento en relacion al
projimo; no se para en el gusto por la
filantropia. La caridad, infundida por
Dios en el alma, transforma desde
dentro la inteligencia y la voluntad:
fundamenta sobrenaturalmente la
amistad y la alegria de obrar el bien.

Contemplad la escena de la curacion
del cojo, que nos cuentan los Hechos
de los Apostoles. Subian Pedro y Juan
al templo y, al pasar, encuentran a un
hombre sentado a la puerta; era cojo
desde su nacimiento. Todo recuerda
aquella otra curacion del ciego. Pero
ahora los discipulos no piensan que
la desgracia se deba a los pecados
personales del enfermo o a las faltas
de sus padres. Y le dicen: en el



nombre de Jesucristo Nazareno,
levantate y camina. Antes
derramaban incomprension, ahora
misericordia; antes juzgaban
temerariamente, ahora curan
milagrosamente en el nombre del
Sefior. iSiempre Cristo, que pasa!
Cristo, que sigue pasando por las
calles y por las plazas del mundo, a
través de sus discipulos, los
cristianos: le pido fervorosamente
que pase por el alma de alguno de los
que me escuchan en estos momentos.

Respeto y caridad

Nos sorprendia al principio la actitud
de los discipulos de Jesus ante el
ciego de nacimiento. Se movian en la
linea de ese refran desgraciado:
piensa mal, y acertards. Después,
cuando conocen mas al Maestro,
cuando se dan cuenta de lo que
significa ser cristiano, sus opiniones
estan inspiradas en la comprension.



En cualquier hombre —escribe Santo
Tomads de Aquino— existe algun
aspecto por el que los otros pueden
considerarlo como superior, conforme
a las palabras del Apostol "llevados
por la humildad, teneos unos a otros
por superiores” (Philip. II, 3). Segun
esto, todos los hombres deben
honrarse mutuamente. La humildad
es la virtud que lleva a descubrir que
las muestras de respeto por la
persona —por su honor, por su
buena fe, por su intimidad—, no son
convencionalismos exteriores, sino
las primeras manifestaciones de la
caridad y de la justicia.

La caridad cristiana no se limita a
socorrer al necesitado de bienes
economicos; se dirige, antes que
nada, a respetar y comprender a
cada individuo en cuanto tal, en su
intrinseca dignidad de hombre y de
hijo del Creador. Por eso, los
atentados a la persona —a su
reputacion, a su honor— denotan, en



quien los comete, que no profesa o
que no practica algunas verdades de
nuestra fe cristiana, y en cualquier
caso la carencia de un auténtico
amor de Dios. La caridad por la que
amamos a Dios y al projimo es una
misma virtud, porque la razon de
amar al projimo es precisamente Dios,
y amamos a Dios cuando amamos al
projimo con caridad.

Espero que seremos capaces de sacar
consecuencias muy concretas de este
rato de conversacion, en la presencia
del Sefior. Principalmente el
propasito de no juzgar a los demas,
de no ofender ni siquiera con la
duda, de ahogar el mal en
abundancia de bien, sembrando a
nuestro alrededor la convivencia
leal, la justicia y la paz.

Y la decisiéon de no entristecernos
nunca, si nuestra conducta recta es
mal entendida por otros; si el bien
que —con la ayuda continua del



Sefior— procuramos realizar, es
interpretado torcidamente,
atribuyéndonos, a través de un ilicito
proceso a las intenciones, designios
de mal, conducta dolosa y
simuladora. Perdonemos siempre,
con la sonrisa en los labios.
Hablemos claramente, sin rencor,
cuando pensemos en conciencia que
debemos hablar. Y dejemos todo en
las manos de Nuestro Padre Dios, con
un divino silencio —Iesus autem
tacebat, Jesus callaba—, si se trata de
ataques personales, por brutales e
indecorosos que sean.
Preocupémonos solo de hacer
buenas obras, que El se encargara de
que brillen delante de los hombres.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-pr/article/el-respeto-
cristiano-a-la-persona-y-a-su-libertad/
(16/01/2026)


https://opusdei.org/es-pr/article/el-respeto-cristiano-a-la-persona-y-a-su-libertad/
https://opusdei.org/es-pr/article/el-respeto-cristiano-a-la-persona-y-a-su-libertad/
https://opusdei.org/es-pr/article/el-respeto-cristiano-a-la-persona-y-a-su-libertad/

	El respeto cristiano a la persona y a su libertad
	Los falsos juicios
	Derecho a la intimidad
	Colirio en los ojos
	Respeto y caridad


