
opusdei.org

El Opus Dei visto de
cerca

Entrevista a Mons. Javier
Echevarría en una revista
portuguesa (año 2000).

13/10/2001

En la convivencia diaria con el
beato Josemaría, ¿cómo se
manifestaba su santidad?

En la vida del beato Josemaría
Escrivá se advertía su unión con
Dios, llena de naturalidad, en mil
detalles. Se manifestaba, por
ejemplo, en la devoción con que



doblaba la rodilla ante el Señor en el
sagrario. Y también se notaba en su
sonrisa, en su trabajo ordenado, en
su constante preocupación por los
demás, en su mirada amable,
también cuando estaba cansado.

Convivir con un santo es un
privilegio, una escuela y también un
continuo motivo de gozo, porque,
con su esfuerzo generoso por
ejercitar todas las virtudes cristianas,
crea a su alrededor un ambiente de
alegría, de oración, de serenidad.

¿Qué características lo distinguían
de las otras personas? ¿Cuál ha
sido su legado a la sociedad
contemporánea?

Los santos tienen siempre "algo" de
genuino, humano y al mismo tiempo
sobrenatural, que es precisamente lo
que atrae. No pasan su vida
adecuándose al mundo que les
rodea, sino tratando de acercar el
mundo a Dios, y para eso procuran



identificarse con Jesucristo. En ese
sentido se puede decir que son
profundamente libres,
inclasificables. Los santos han sido
también muchas veces "signo de
contradicción" ante quienes no
aceptan verdades radicales.

Con el beato Josemaría sucedía algo
de ese estilo. Era normalísimo,
cordial, simpático. Huía de toda
forma de extravagancia. Tenía,
además, un profundo amor a la
libertad, que nacía de su apasionado
amor a Dios Nuestro Señor: ésa era
una de sus características distintivas.
Estaba convencido de que quien ama
es verdaderamente libre.

Considero que su principal herencia
son los miles de personas que se han
acercado a Dios gracias a su tarea
sacerdotal, que han descubierto que
se puede encontrar al Señor en el
trabajo y en el cumplimiento de los
deberes ordinarios del cristiano. Me



gusta pensar en el legado del beato
Josemaría como una semilla que se
está extendiendo para dar fruto en
todo tiempo y lugar, dentro de esa
gran siembra que es la vida de la
Iglesia.

El proceso de beatificación del
beato Josemaría -por su rapidez-
abrió un nuevo capítulo en la
historia de la Congregación para la
Causa de los Santos. ¿Ha sido el
poder y la influencia que son
atribuídos al Opus Dei dentro de la
Iglesia y junto al Papa los que
determinaron el ritmo del
proceso? ¿O ha sido, como San
Antonio de Lisboa, la veneración y
la devoción popular las que
impulsaron la declaración de sus
virtudes y su beatificación?

Deseo aclarar que, en la historia de la
Iglesia -y es lógico que sea así-, hay
no pocos casos en los que la santidad
de los siervos de Dios ha sido



declarada a pocos años de distancia
de su muerte. Durante el Concilio
Vaticano II, los Padres conciliares
dejaron constancia de que era
necesario presentar figuras
contemporáneas como modelos de
unión con Dios para los cristianos. A
mí me llenó de gozo, por ejemplo, ver
proclamadas las virtudes heroicas de
la Madre Maravillas o del Padre
Allegra con un intervalo corto desde
que les llamó el Señor. Podría
mencionar otros nombres. Al citar
estos y otros ejemplos, no dudo de
que los procesos han sido un gran
regalo de Dios para la Iglesia.

Por lo que se refiere al proceso de
beatificación del fundador del Opus
Dei, no se explica ni por un supuesto
poder del Opus Dei, que no existe; ni
sólo por la devoción popular, que
ciertamente existe, pero que la
Iglesia, en este caso como en todos,
valora con cautela. Como es
conocido, la Santa Sede, antes de que



se declare beato o santo a alguien, no
sólo comprueba a fondo que esa
persona tiene fama de santidad, sino
que examina con detalle que ha
vivido heroicamente las virtudes
cristianas y, finalmente, espera el
respaldo de Dios sobre esa
declaración, con un milagro que
confirme la santidad de vida del
interesado.

Además, insisto en que ha influido el
sentir del Concilio Vaticano II, que ha
sido concretado primero por el Papa
Pablo VI y, desde 1983, por Juan
Pablo II, y que ha simplificado las
normas sobre el trámite de las causas
de los santos. La nueva legislación ha
permitido que todas las causas se
puedan instruir en mucho menos
tiempo que antes.

Al igual que Juan Pablo II, el beato
Josemaría tenía una profunda
sensibilidad mariana y una
devoción especial a Fátima. Se



habla de un encuentro con Sor
Lucía y de que ha sido el primer
beato en venir a Fátima como
peregrino....

El beato Josemaría conoció a Sor
Lucía en 1945, cuando ella vivía en
Tuy. El fundador del Opus Dei había
ido a esa ciudad para visitar al
obispo, amigo suyo, y éste le presentó
a Sor Lucía, quien a su vez le animó a
cruzar la frontera y acudir en
peregrinación a Fátima. Incluso ella
misma intervino para arreglar la
cuestión de los visados. Los planes
del beato Josemaría eran otros, pero
accedió a esa propuesta de Sor Lucía:
en pocas palabras, se puede decir
que fue ella "la directa responsable"
del primer viaje del beato Josemaría
a Portugal.

A Mons. Escrivá le conmovió mucho,
ya en aquella primera visita a este
lugar privilegiado, la devoción de los
portugueses a la Virgen. Volvió a



Portugal en otras ocasiones, y
siempre aprovechó para ir a rezar a
la Capelinha: con no poca frecuencia
se quedaba mucho tiempo en la
explanada del Santuario, al lado de la
Capelinha; acudía allí para refugiarse
en Nuestra Madre. En esto, el beato
Josemaría quería ser muy portugués.

Como sabe, es la primera vez que
unos niños son beatificados en la
categoría de confesores (testigos
de la fe). Es una novedad que, sin
ser mártires, unos pastorcillos con
las edades de Francisco y de
Jacinta sean beatificados. Mientras
duraba el proceso, este hecho ha
levantado dudas sobre la
legitimidad de defender la idea de
que los niños ya podían practicar
las virtudes cristianas en grado
heróico. ¿Cuál es su lectura?

Muy grande ha sido mi alegría con la
beatificación de los "pastorinhos". En
determinados ambientes -no sé por



qué-, se minusvalora la importancia
de los niños y el grado de madurez
humana y de unión con Dios que
pueden alcanzar. Si traemos a
nuestra memoria el Evangelio,
recordaremos muchas enseñanzas de
Nuestro Señor sobre los niños: son
predilectos de Dios, ejemplo de
sencillez; además, los adultos
tenemos la grave responsabilidad de
no escandalizarles sino, por el
contrario, ayudarles a emprender el
camino del bien.

En esa tarea de enseñar a los niños a
cultivar las virtudes -que, insisto, se
pueden vivir en la infancia: ¡cuántos
casos he visto!-, es muy importante
ofrecerles modelos cercanos,
parecidos a ellos por sus
circunstancias y su mentalidad, como
Francisco y Jacinta.

Pero también para los adultos los
niños pueden ser modelo: meditemos
la invitación del Evangelio, sepamos



volvernos como niños. Esa invitación
encierra un proceso de maduración
que nos lleva a recuperar la sencillez,
la inocencia; y a aborrecer el mal, el
pecado. Sólo con ese corazón
purificado se logra hablar con Dios y
escucharle, como en esas
conversaciones encantadoras de los
pastorinhos con nuestra Madre Santa
María.

El Prefecto de la Congregación
para la Causa de los Santos ha
defendido la idea de que cada
beatificación tiene su originalidad.
Haciendo una comparación, ¿Cuál
es la originalidad del beato
Josemaría y cuál la de los
pastorcillos?

Me gustaría destacar más bien algo
que tienen en común: su deseo
incondicionado de cumplir la
voluntad de Dios. A los "pastorinhos"
se les manifestó de modo
extraordinario, mediante las



apariciones de la Virgen. El beato
Josemaría entendió la voluntad de
Dios a través de luces inesperadas, o
de claridades en sus ratos de oración,
después de mucho pedir. Dios señala
a cada uno su camino. Pero es
impresionante comprobar cómo la
santidad consiste siempre en poner
la propia vida, toda entera, al
servicio de la llamada de Dios, de la
vocación recibida. Además, al fin y al
cabo, las almas de todos los santos
tiene la transparencia del alma de un
niño. Recuerdo que, en las vísepras
de sus bodas de oro sacerdotales, el
beato Josemaría decía que se
encontraba ante Dios como un niño
que balbucea.

¿Qué repercusión puede tener la
beatificación de los pastorcillos y
la realidad de Fátima en la iglesia
de hoy? ¿Qué reflejo podrá tener
en la pastoral de la familia y en la
catequesis?



Considero esta beatificación como un
paso muy importante, por muchos
motivos. Pienso que encierra un
sentido muy profundo, porque se
encuentra directamente relacionada
con una intervención de Dios en la
historia de los hombres,
precisamente a través de los
pequeños y de los humildes.

Además, la santidad de los niños
pone muchas veces de manifiesto el
ambiente cristiano del hogar en el
que han nacido. Veo también esta
beatificación, por tanto, como
estímulo valiosísimo para tantos
padres y madres de familia que se
esfuerzan por transmitir a sus hijos,
con naturalidad, lo mejor que
albergan en sus almas, la fe, a través
de prácticas de piedad vividas en
familia. Por eso, la declaración del
Papa de que Francisco y Jacinta
pueden enumerarse entre los beatos
del cielo sirve -entre otras muchas
cosas- como recordatorio de la



importancia de la familia para la
Iglesia. Las familias preparan el alma
de los niños para recibir la gracia de
Dios durante toda la vida.

Me parece escuchar el eco de las
palabras del beato Josemaría, que
repitió con frecuencia: bendigo con
mis dos manos de sacerdote el amor
humano, santo, de los cónyuges.

Durante algún tiempo se especuló
sobre la oportunidad de la iglesia
de declarar un nuevo dogma
mariano: el de la Corredención de
Nuestra Señora. Había, y hay,
teólogos que han defendido la
importancia de este dogma
mientras que otros defienden que
no es necesaria ninguna
declaración formal por parte de la
iglesia. ¿Cuál es su posición?

Es una cuestión que tiene que ver
con la profundización de la fe.
Entendido correctamente, el
concepto de "Corredentora" es, sin



duda, aplicable a la Santísima Virgen,
pero declararlo dogma o no compete
sólo al Papa o a un Concilio
ecuménico.

Sobre el pontificado de Juan Pablo
II. ¿Cuáles son en líneas generales
sus rasgos fundamentales y qué
huella va a dejar en el interior de
la iglesia? ¿Y en el diálogo
ecuménico? ¿Y en la relación de la
iglesia con la sociedad?

Desde el primer momento, el
programa del pontificado de Juan
Pablo II ha girado en torno al ideal
de abrir las puertas del mundo a
Cristo. "¡No tengáis miedo!", gritó el
Papa ya en los primeros días de su
ministerio. Y en estos años, de su
mano, la Iglesia ha profundizado, sin
complejos, en las prometedoras
perspectivas abiertas por el Concilio
Vaticano II, para que Cristo esté
efectivamente presente en todas las
realidades de la vida de los hombres.



Esta es una empresa de gran alcance
que debe involucrar a todos los
cristianos, y ninguno de los que nos
sabemos hijos de Dios se puede
considerar ajeno. En este
pontificado, gracias a Dios, los
católicos se han sentido y se sienten
convocados por el llamamiento
constante del Papa a una nueva
evangelización, a esa apertura a
Cristo de los corazones humanos y de
las estructuras sociales. Hemos de
rezar para que, en este empeño
común de iluminar el mundo con la
luz de Cristo, recorramos el camino
hacia la plena unidad de todos los
cristianos. En los últimos años ha
habido señales muy alentadoras, que
encienden la esperanza.

Es conocido el documento
"Nosotros somos la iglesia" con el
apoyo de millares de firmas, sobre
todo de católicos de los países del
Norte de Europa. Uno de sus temas
centrales es el papel de la mujer en



la iglesia. ¿Qué lectura hace de
este papel y qué perspectiva ve
para el futuro?

Es comprensible que a algunas
personas les resulte difícil entender
que el sacerdocio católico esté
reservado sólo a los varones; pero,
francamente, pienso que la cuestión
del papel de la mujer en la vida de la
Iglesia es mucho más rica y más
amplia. Me parece muy
empobrecedor reducir el discurso
sobre la función de la mujer en la
Iglesia al tema del sacerdocio
ministerial, que por otro lado ha sido
ya esclarecido definitivamente por el
Magisterio de la Iglesia.

La aportación de la mujer a la vida
eclesial, en mi opinión, tiene un
grandísimo interés. Será uno de los
aspectos que veremos desarrollarse
con más fuerza en el futuro, no a
través de las reivindicaciones
hipercríticas, sino sobre todo



mediante la experiencia de vida de
mujeres cristianas.

La Iglesia necesita urgentemente de
mujeres que vivan coherentemente
su fe en todas las circunstancias, que
promuevan iniciativas originales de
evangelización, que aporten su punto
de vista a muchas cuestiones, que
sean testigos valientes de Jesucristo.
No dudo de que, en los próximos
años, estaremos en condiciones de
atestiguar acerca de una verdadera
movilización pacífica de mujeres
cristianas, de un esfuerzo de
santidad y apostolado, de estudio y
preparación doctrinal, que dará
como fruto un enriquecimiento de la
Iglesia en su conjunto.

Revista Christus (Portugal)



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pr/article/el-opus-dei-
visto-de-cerca/ (06/02/2026)

https://opusdei.org/es-pr/article/el-opus-dei-visto-de-cerca/
https://opusdei.org/es-pr/article/el-opus-dei-visto-de-cerca/
https://opusdei.org/es-pr/article/el-opus-dei-visto-de-cerca/

	El Opus Dei visto de cerca

