
opusdei.org

Devoción a la
Santísima Virgen

Este artículo explica el culto
que los católicos ofrecen a la
Madre de Dios, de origen muy
remoto en la Iglesia y muy vivo
en la actualidad. También narra
cómo se vive la devoción a la
Virgen en el Opus Dei.

28/04/2025

1. La devoción, en general, es un acto
de la virtud de la religión. Se trata,
junto con la oración, de uno de los
actos interiores de esta virtud [1]. La
devoción es un acto de la voluntad



por el que el hombre se ofrece a Dios,
se entrega prontamente a su servicio.

Entre los actos exteriores de la virtud
de la religión se encuentra, por
ejemplo, todo lo relativo al culto [2].
En principio la devoción sólo es
debida a Dios y sin embargo se habla
a veces de devoción mariana, de
personas que tienen mucha devoción
a tal o cual santo, etc.

Santo Tomás de Aquino explica que
la devoción que se tiene a los santos
no termina en ellos, sino que en
última instancia se dirige a Dios, en
cuanto que en sus santos veneramos
en realidad a Dios que los ha llenado
de gracia y santidad [3]. La devoción
a Dios, a la Virgen, a los santos se
manifiesta a través de actos
devocionales; por eso suele
distinguirse entre devoción y
devociones.

2. Por lo que se refiere al culto, hay
que tener en cuenta que se dirige a



Dios, pues es un modo de manifestar
nuestra dependencia de Él, de
adorarle. Por este motivo el culto que
tributamos a Dios se distingue del
culto a los mártires y a los santos,
que comenzó desde muy temprano
en la Iglesia, o del culto a la
Santísima Virgen.

A Dios se le tributa un culto de
adoración, de latría; y a los mártires
y, a los santos de veneración, de
dulía. En el caso de la Virgen se habla
de culto de hiperdulía. Estos puntos
fueron estudiados con particular
detalle por el II Concilio de Nicea
(787), que ratificó la legitimidad del
culto a las imágenes y distinguió
entre el culto de latría, propio de
Dios a quien el cristiano adora, y el
culto de dulía, propio de los santos,
de sus reliquias e imágenes, a
quienes se venera, a la vez que
reservaba el llamado culto de
hiperdulía a la Santísima Virgen.



3. El culto y la devoción a la Virgen es
muy antiguo en la Iglesia. Surge de la
realidad de su maternidad divina y
del papel que Cristo le reservó en la
economía salvífica. La Virgen es
Madre de Dios, Theotokos, y Madre
nuestra. En este sentido el culto
mariano, ha tenido siempre una
clara connotación cristológica.

Los escritos del Nuevo Testamento y
la literatura cristiana inicial, hasta el
Concilio de Nicea del 325, es decir,
prácticamente hasta que el
cristianismo adquiere
reconocimiento público, son más
bien parcos en este tema. Se han
considerado testimonios indirectos
del culto primitivo mariano los
pasajes del Evangelio según San
Lucas 1, 45; 1, 48-49; 11, 27; y de los
Hechos de los Apóstoles 1, 14.

El interés doctrinal por la Virgen y su
función en la Iglesia que comienza a
notarse (piénsese, por ejemplo, en la



conocida tipología Eva-María,
presente en San Justino y en San
Irineo de Lyon), también parece
indicar de modo indirecto la
veneración hacia Ella por parte de
los fieles.

Por otra parte, la Virgen está
presente en el culto de la Iglesia
primitiva, como lo manifiesta su
inserción en alguna anáfora
eucarística que ha llegado hasta
nosotros (por ejemplo, la de
Hipólito), en alguna de las fórmulas
bautismales (vgr., el ritual de
Hipólito), la himnografía antigua (las
Odas de Salomón, los Oráculos
sibilinos, etc.).

Lo mismo puede deducirse de la
existencia de algunos edificios
cultuales dedicados a María ya antes
del siglo IV, en Palestina y en
Alejandría, de las pinturas murales
que se encuentran en las
catacumbas, o de la célebre oración



“Sub tuum praesidium", que se
encontró en un antiguo papiro
egipcio, y que suele datarse a finales
del siglo III.

4. El Concilio Vaticano II, en el
capítulo VIII de la Constitución
dogmática Lumen gentium (nn. 66-67)
[4], habla del culto a la Santísima
Virgen en la Iglesia. Explica que
“María, ensalzada, por gracia de
Dios, después de su Hijo, por encima
de todos los ángeles y de todos los
hombres, por ser Madre santísima de
Dios, que tomó parte en los misterios
de Cristo, es justamente honrada por
la Iglesia con un culto especial" (n.
66).

Enseña también que el culto a la
Virgen, a pesar de su singularidad, es
esencialmente diverso del que se
tributa al Verbo encarnado, lo mismo
que al Padre y al Espíritu Santo, a la
vez que lo favorece eficazmente
(ivi.). Anima también a los fieles a



que fomenten con generosidad el
culto a la Santísima Virgen, sobre
todo el litúrgico, a la vez que insiste a
los fieles en que “sientan gran
aprecio por las prácticas y ejercicios
de piedad mariana
recomendados" (n. 67).

Pablo VI dedicó la Exhortación
apostólica Marialis cultus, del 2 de
febrero de 1974, a hablar del culto a
María. En la introducción recuerda
que el desarrollo de la devoción a la
Virgen “es un elemento cualificador
de la genuina piedad de la Iglesia" a
la vez que se inserta “en el cauce del
único culto que «justa y
merecidamente» se llama
«cristiano»" pues “en Cristo tiene su
origen y eficacia, en Cristo halla
plena expresión y por medio de
Cristo conduce en el Espíritu al
Padre" (ivi.).

Recuerda cómo la reforma de la
Liturgia romana, y en concreto de su



Calendario General, “ha permitido
incluir de manera más orgánica y
con más estrecha cohesión la
memoria de la Madre dentro del
ciclo anual de los misterios del
Hijo" (n. 2).

Señala también que la reforma de los
libros litúrgicos ha facilitado la
adecuada perspectiva para
considerar “a la Virgen en el misterio
de Cristo y, en armonía con la
tradición, le ha reconocido el puesto
singular que le corresponde dentro
del culto cristiano, como Madre
Santa de Dios, íntimamente asociada
al Redentor" (n. 15); y subraya que
“el culto que la Iglesia universal
rinde hoy a la Santísima Virgen es
una derivación, una prolongación y
un incremento incesante del culto
que la Iglesia de todos los tiempos le
ha tributado con escrupuloso estudio
de la verdad y con siempre prudente
nobleza de formas" (ivi.).



Recuerda que la Virgen es también
“ejemplo de la actitud espiritual con
que la Iglesia celebra y vive los
divinos misterios. La ejemplaridad
de la Santísima Virgen en este campo
dimana del hecho que ella es
reconocida como modelo
extraordinario de la Iglesia en el
orden de la fe, de la caridad y de la
perfecta unión con Cristo" (n. 16).

La segunda parte de la Exhortación
apostólica está dedicada a dar unas
pautas para la renovación de la
piedad mariana. Señala cuatro notas
que caracterizan una auténtica
devoción a la Virgen: la trinitaria, la
cristológica, la pneumatológica y la
eclesial. Y a continuación indica
cuatro orientaciones que conviene
tener presentes en esa tarea de
renovación: la bíblica, la litúrgica, la
ecuménica y la antropológica.

La tercera parte de la Exhortación
apostólica trata de dos devociones



marianas: el Angelus y el Rosario. Y
en la conclusión del documento se
explica el valor teológico y pastoral
del culto a la Virgen.

El 15 de agosto de 1986, en el ámbito
de la renovación litúrgica y mariana,
la Congregación para el Culto divino
aprobó la publicación de las “Misas
de la Virgen María", una colección de
46 misas, con la finalidad de
“promover una recta devoción para
con la Madre de Dios" [5]. Explica
que la razón de ser de estas misas se
encuentra en la “íntima participación
de la Madre de Cristo en la historia
de la salvación.

La Iglesia, conmemorando el papel
de la Madre del Señor en la obra de
la redención o sus privilegios,
celebra ante todo los acontecimientos
salvadores en los que, según el
designio de Dios, intervino la Virgen
María con vistas al misterio de
Cristo" [6].



El Catecismo de la Iglesia Católica,
publicado el 11 de octubre de 1992,
ofrece una apretada síntesis sobre el
culto a la Virgen en su número 971.
Sobre la base del Concilio Vaticano II
y de la Exhortación apostólica 
Marialis cultus, recuerda que la
piedad mariana es un elemento
intrínseco del culto cristiano; que el
especial culto con que se la venera es
esencialmente diferente del culto de
adoración reservado a las Persona
divinas.

Concluye afirmando que este culto
encuentra su expresión en las fiestas
litúrgicas dedicadas a la Madre de
Dios y en la oración mariana, como el
Santo Rosario.

5. La devoción a la Santísima Virgen
que, como hemos visto, tiene tan
hondas raíces en la vida de la Iglesia,
está y ha estado lógicamente
presente a lo largo de los siglos en la
vida de sus hijos y de tantas



instituciones eclesiales. Por eso es
natural que esté también presente en
la Obra y en la vida de su Fundador.
Afirmaba San Josemaría que el Opus
Dei nació y se ha desarrollado bajo el
manto de Santa María

Esta intercesión materna de la
Virgen se evidencia, por un lado, en
su asistencia en todo lo que se refiere
al camino jurídico de la Obra. Los
sucesivos pasos jurídicos, que
culminarán el 28 de noviembre de
1982 con la erección del Opus Dei
como Prelatura personal, siguieron
dándose de la mano de Nuestra
Señora.

A Santa María recurrió también
innumerables veces para superar las
dificultades que iban surgiendo
mientras se recorría ese camino
jurídico, y a Ella se encomendó en
numerosas romerías que hizo por
diversos Santuarios marianos de
Europa y de América.



6. Acudió a la Virgen siempre que el
Señor permitió que vinieran duras
contradicciones, como por ejemplo
en los primeros años de la década de
los 50 del siglo pasado. Era uno de los
ápices de la “contradicción de los
buenos", que obraban pensando que
hacían un servicio a Dios [7] . “No
sabiendo a quién dirigirme aquí en la
tierra, me dirigí, como siempre, al
cielo. El 15 de agosto de 1951, después
de un viaje –¿por qué no decirlo?–
penitente, hice en Loreto la
consagración de la Obra al Corazón
Dulcísimo de María" [8].

San Josemaría regresó muy contento
de ese viaje, seguro de haber dejado
en buenas manos todas sus
preocupaciones. Cor Mariae
Dulcissimum, iter para tutum, repetía
constantemente y, con él, todos sus
hijos. Quiso que fuera ya para
siempre una continua oración [9] .
Con esa misma jaculatoria también
se han unido los fieles de la Obra a su



Fundador y a su primer sucesor, para
pedir a la Omnipotencia Suplicante
por la definitiva solución jurídica de
la Obra.

7. Toda la vida de San Josemaría está
llena de su amor a la Santísima
Virgen. No quería ponerse como
ejemplo en nada, excepto en el amor
a la Virgen a la que amaba con
locura. Todo el arco de su existencia
está lleno de su amor a la Virgen y
del amor de la Virgen, de modo no
menos patente.

Desde su curación, por intercesión de
Nuestra Señora de Torreciudad,
cuando tenía dos años y estaba
desahuciado por los médicos, hasta
aquel 26 de junio de 1975, cuando –
poco después de saludar a una
imagen de la Virgen de Guadalupe en
su habitación de trabajo- el Señor
quiso llevárselo al Cielo.

8. El Opus Dei es esencialmente
mariano, y eso es parte integrante de



la herencia espiritual que ha recibido
de San Josemaría. No es posible
entender la vida de un fiel de la
Prelatura sin un gran cariño a la
Madre de Dios.

La Virgen está en los inicios de la
llamada cristiana en el Opus Dei: “Sé
de María y serás nuestro" [10]. Por su
mediación el Señor concede la gracia
de la entrega. Por eso decía el
Fundador a sus hijos en Forja: “que
ames con locura a la Madre de Dios,
que es Madre nuestra" [11].

Rememoraba así sus visitas al
Santuario de la Virgen del Pilar en
Zaragoza: “Para eso quiere Dios que
nos acerquemos al Pilar: para que, al
sentirnos reconfortados por la
comprensión, el cariño y el poder de
nuestra Madre, aumente nuestra fe, se
asegure nuestra esperanza, sea más
viva nuestra preocupación por servir
con amor a todas las almas. Y
podamos, con alegría y con fuerzas



nuevas, entregarnos al servicio de los
demás, santificar nuestro trabajo y
nuestra vida: en una palabra, hacer
divinos todos los caminos de la tierra"
[12].

9. Un camino para amar siempre más
a la Santísima Virgen son las normas
y costumbres marianas que, desde la
mañana hasta la noche, facilitan a los
fieles del Opus Dei acudir a Ella en
todas las situaciones: “Empezamos
con oraciones vocales, que muchos
hemos repetido de niños: son frases
ardientes y sencillas, enderezadas a
Dios y a su Madre, que es Madre
nuestra. Todavía, por las mañanas y
por las tardes, no un día,
habitualmente, renuevo aquel
ofrecimiento que me enseñaron mis
padres: ¡oh Señora mía, oh Madre
mía!, yo me ofrezco enteramente a
Vos. Y, en prueba de mi filial afecto,
os consagro en este día mis ojos, mis
oídos, mi lengua, mi corazón... […]"
[13].



Animaba también a decir muchas
jaculatorias a la Virgen a lo largo del
día: “Que no os importe repetirle
durante el día –con el corazón, sin
necesidad de palabras– pequeñas
oraciones, jaculatorias. La devoción
cristiana ha reunido muchos de esos
elogios encendidos en las letanías que
acompañan al Santo Rosario. Pero
cada uno es libre de aumentarlas,
dirigiéndole nuevas alabanzas,
diciéndole lo que –por un santo pudor
que Ella entiende y apruebe– no nos
atreveríamos a pronunciar en voz
alta"[14].

La devoción a la Santa María ocupa
el primer lugar, después de la
Santísima Trinidad, en la vida
interior: “más que Ella sólo Dios".
Hablando de la Virgen comentaba: 
“Te aconsejo —para terminar— que
hagas, si no lo has hecho todavía, tu
experiencia particular del amor
materno de María. No basta saber que
Ella es Madre, considerarla de este



modo, hablar así de Ella. Es tu Madre
y tú eres su hijo; te quiere como si
fueras el hijo único suyo en este
mundo. Trátala en consecuencia:
cuéntale todo lo que te pasa, hónrala,
quiérela. Nadie lo hará por ti, tan bien
como tú, si tú no lo haces.

“Te aseguro que, si emprendes este
camino, encontrarás enseguida todo
el amor de Cristo: y te verás metido
en esa vida inefable de Dios Padre,
Dios Hijo y Dios Espíritu Santo.
Sacarás fuerzas para cumplir
acabadamente la Voluntad de Dios, te
llenarás de deseos de servir a todos
los hombres. Serás el cristiano que a
veces sueñas ser: lleno de obras de
caridad y de justicia, alegre y fuerte,
comprensivo con los demás y
exigente contigo mismo" [15].

Noviembre 2010



Bibliografía básica

1. En primer lugar, como es obvio,
están los escritos publicados de San
Josemaría. Pueden ser
particularmente útiles, en cuanto
que se centran sobre el tema en
cuestión, las homilías sobre la Virgen
publicadas en Es Cristo que pasa y 
Amigos de Dios, Recuerdos del Pilar, 
Camino, etc.

2. Una buena ayuda para este tema
se encuentra también en Álvaro Del
Portillo, Entrevista sobre el fundador
del Opus Dei,; Javier Echevarría, 
Memoria del beato Josemaría Escrivá,
Rialp; Idem, El amor a María
Santísima en las enseñanzas de Mons.
Escrivá de Balaguer, en Palabra nn.
156-157 (1978), pp. 341-345. También
se encuentran numerosos episodios
que manifiestan la piedad mariana
de San Josemaría en las diversas
biografías publicadas.



3. Otros trabajos que pueden ayudar
son: Federico Delclaux, Santa María
en los escritos del Beato Josemaría
Escrivá, Rialp; José Antonio Riestra, 
La maternità spirituale di Maria nell '
esperienza mariana di San Josémaría
Escrivá , en "Annales Theologici" n. 16
(2002), pp. 473-489; A. Blanco, Madre
de Dios y Madre de los hombres.
Studio sulla devozione mariana di San
Josemaría e sul rapporto con l ' unità
di vita, en Romana n. 19 (2003), pp.
292-320.

4. Para una visión de conjunto
pueden consultarse: José Luis
Bastero Eleizalde, María, Madre del
Redentor, 2ª ed., Eunsa; M. Ponce
Cuéllar, María, Madre del Redentor y
Madre de la Iglesia, Herder; S. De
Fiores – S. Meo (edd.), Nuevo
diccionario de mariología, Ediciones
Paulinas.



[1] Cfr. Santo Tomás, Summa
Theologiae, II-II, q. 82, a.1.

[2] Cfr. Santo Tomás, Summa
Theologiae, II-II, q. 81, 5.

[3] Cfr. Santo Tomás, Summa
Theologiae, II-II, q. 82, 2 ad 1.

[4] Concilio Vaticano II, Constitución
dogmática Lumen gentium:

66. María, que por la gracia de Dios,
después de su Hijo, fue exaltada
sobre todos los ángeles y los
hombres, en cuanto que es la
Santísima Madre de dios, que
intervino en los misterios de Cristo,
con razón es honrada con especial
culto por la Iglesia. Y, en efecto,
desde los tiempos más antiguos la
Bienaventurada Virgen en honrada
con el título de Madre de Dios, a cuyo
amparo los fieles en todos sus
peligros y necesidades acuden con
sus súplicas. Especialmente desde el
Sínodo de Efeso, el culto del Pueblo



de Dios hacia María creció
admirablemente en la veneración y
en el amor, en la invocación e
imitación, según palabras proféticas
de ella misma: “Me llamarán
bienaventurada todas las
generaciones, porque hizo en mí
cosas grandes el que es poderoso" (Lc
1, 48). Este culto, tal como existió
siempre en la Iglesia, aunque es del
todo singular, difiere esencialmente
del culto de adoración, que se rinde
al Verbo Encarnado, igual que al
Padre y al Espíritu Santo, y
contribuye poderosamente a este
culto. Pues las diversas formas de la
piedad hacia la Madre de Dios, que la
Iglesia ha aprobado dentro de los
límites de la doctrina santa y
ortodoxa, según las condiciones de
los tiempos y lugares y según la
índole y modo de ser de los fieles,
hacen que, mientras se honra a la
Madre, el Hijo, por razón del cual son
todas las cosas (cfr. Col 1, 15-16) y en
quien tuvo a bien el Padre que



morase toda la plenitud (Col 1, 19),
sea mejor conocido, sea amado, sea
glorificado y sean cumplidos sus
mandamientos.

67. El Sacrosanto Sínodo enseña en
particular y exhorta al mismo tiempo
a todos los hijos de la Iglesia a que
cultiven generosamente el culto,
sobre todo litúrgico, hacia la
Bienaventurada Virgen, como
también estimen mucho las prácticas
y ejercicios de piedad hacia ella,
recomendados en el curso de los
siglos por el Magisterio, y que
observen religiosamente aquellas
cosas que en los tiempos pasados
fueron decretadas acerca del culto de
las imágenes de Cristo, de la
Bienaventurada Virgen y de los
Santos. Asimismo exhorta
encarecidamente a los teólogos y a
los predicadores de la divina palabra
que se abstengan con cuidado tanto
de toda falsa exageración, como
también de una excesiva estrechez



de espíritu, al considerar la singular
dignidad de la Madre de Dios.
Cultivando el estudio de la Sagrada
Escritura, de los Santos Padres y
doctores y de las Litúrgicas de la
Iglesia bajo la dirección de
Magisterio, ilustren rectamente los
dones y privilegios de la
Bienaventurada Virgen, que siempre
están referidos a Cristo, origen de
toda verdad, santidad y piedad, y,
con diligencia, aparten todo aquello
que sea de palabra, sea de obra,
pueda inducir a error a los hermanos
separados o a cualesquiera otros
acerca de la verdadera doctrina de la
Iglesia. Recuerden, pues, los fieles
que la verdadera devoción no
consiste ni en un afecto estéril y
transitorio, ni en vana credulidad,
sino que procede de la fe verdadera,
por la que somos conducidos a
conocer la excelencia de la Madre de
Dios y somos excitados a un amor
filial hacia nuestra Madre y a la
imitación de sus virtudes.



[5] Misas de la Virgen María, 
Praenotanda, t. I, p. 11.

[6] Ibidem, p. 13.

[7] Cfr., por ejemplo, A. de
Fuenmayor-V. Gómez-Iglesias-J.L.
Illanes, El itinerario jurídico del Opus
Dei, historia y defensa de un carisma,
Eunsa, p. 92.

[8] San Josemaría, citado en A.
Vázquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei, vol. III, p. 199.

[9] Cfr. A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, vol. III, p. 200.

[10] San Josemaría, Camino, n. 494.

[11] San Josemaría, Forja, n. 77.

[12] San Josemaría, Recuerdos del
Pilar, artículo publicado en El
Noticiero de Zaragoza, 11-X-1970.

[13] San Josemaría, Amigos de Dios,
n. 296



[14] San Josemaría, Amigos de Dios,
n. 293.

[15] Idem.

J. A. Riestra

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pr/article/devocion-a-la-
santisima-virgen/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-pr/article/devocion-a-la-santisima-virgen/
https://opusdei.org/es-pr/article/devocion-a-la-santisima-virgen/
https://opusdei.org/es-pr/article/devocion-a-la-santisima-virgen/

	Devoción a la Santísima Virgen

