
opusdei.org

Dar al mundo su
modernidad

El sueño de un 2 de octubre en
el que Dios nos sigue invitando
a mirar hacia el futuro.

04/10/2019

Uno de los atractivos que más ha
crecido los últimos años es el interés
por ver las estrellas. No son pocas las
expediciones que se organizan hasta
llegar a un cielo lo más despejado
posible –también limpio de luz
artificial– para así observar con
mayor claridad los astros.
Seguramente en la zona de Hebrón,



al sur de Palestina, durante la época
en que vivió Abraham (Gn 13,18),
este espectáculo nocturno sería
impresionante; con gran
probabilidad mucho más que en
nuestros días. Precisamente en
aquella zona de Medio Oriente había
ya oscurecido cuando –según nos
cuenta la Sagrada Escritura– Dios
sacó a Abraham del lugar en el que
descansaba durante la noche para
decirle: «Mira al cielo y cuenta, si
puedes, las estrellas» (Gn 15,5).

Hombro con hombro junto a Dios

No es difícil percatarnos de la
complejidad de esa tarea. Por muy
intensa que sea la concentración
empleada, se pierde rápidamente la
cuenta: si muchas estrellas se nos
escapan de la vista, otras quizá ya ni
siquiera existen, aunque todavía
llegue su luz a nuestros ojos. Parece
que el reto que Dios había planteado
a Abraham no era realizable.



Entonces, ¿por qué lo inquietó a altas
horas de la noche con esta
invitación? La respuesta la podemos
encontrar en el mismo versículo:
«Así será tu descendencia».
Ciertamente, el Señor le podía haber
transmitido ese mensaje de cualquier
otra manera mucho más sencilla. De
hecho, ya lo había hecho en dos
ocasiones anteriores (cfr. Gn 12,2-3;
13,15-16); no era la primera vez que
le manifestaba su promesa. Sin
embargo, en esta tercera ocasión,
quiere sacar a Abraham del lugar en
el que se resguardaba durante la
noche, situarlo bajo la bóveda del
cielo e invitarlo a soñar en algo
incalculable. «Cuenta, si puedes, las
estrellas». Imagina, si puedes, lo que
tengo preparado para ti.

En efecto, mirar nuestra vida
«hombro con hombro» junto al Señor
es la mejor manera de ampliar los
horizontes al máximo, de vivir más
allá de nuestros límites, justamente



porque en esa aventura nosotros no
somos los únicos protagonistas.
Pensar en cómo será nuestro futuro
junto a Dios –son tantos los nuevos
retos que pueden surgir al sumarnos
a su proyecto– es la planificación
más ambiciosa a la que podemos
aspirar. Él no nos quitará «nada –
absolutamente nada– de lo que hace
la vida libre, bella y grande. ¡No! Solo
con esta amistad se abren las puertas
de la vida. Solo con esta amistad se
abren realmente las grandes
potencialidades de la condición
humana. Solo con esta amistad
experimentamos lo que es bello y lo
que nos libera»[1]. Aceptar esa
invitación de Dios para imaginar
juntos el futuro puede ser una gran
manera de transitar por caminos de
oración.

Soñar también es oración

Eso es lo que han hecho todos los
santos: sumar sus capacidades –más



o menos numerosas– al plan
amoroso de Dios. Josemaría Escrivá
de Balaguer, por ejemplo, teniendo
apenas un puñado de conocidos en
una ciudad nueva para él como
Madrid, soñó con recordar a todos
los bautizados del mundo que
estaban llamados a ser santos; lo
mismo sucedió con el beato Álvaro
del Portillo, su fiel sucesor, o con la
beata Guadalupe Ortiz de Landázuri
quien, a su vez, hizo suyo ese sueño
del fundador del Opus Dei,
encarnando en su vida la belleza de
la santidad en la vida ordinaria.

En ocasiones los ejemplos de los
santos nos pueden parecer un poco
difíciles de imitar; podemos pensar
que nuestros sueños no son tan
ambiciosos e incluso a veces no son
ni siquiera tan apostólicos. Pero la
realidad es que, como el Prelado del
Opus Dei recordaba este verano a un
grupo de jóvenes en Torreciudad,
«no hay ninguna persona –ninguno



de vosotros, ni yo, ni nadie– que sea
indiferente a Dios»[2]; nadie se ha
quedado fuera de sus planes, que son
siempre grandes, por más que a
veces podamos pensar
equivocadamente que nuestras
tareas son demasiado corrientes
como para ser tomadas en cuenta.
Todos estamos invitados a soñar
nuestra vida «hombro con hombro»
junto a Dios.

San Josemaría, un día de las
Navidades de 1967, estaba en Roma
reunido con un grupo de hijos suyos
de muchos países. A las puertas de
un nuevo año, invitó a quienes le
rodeaban –en ese momento se
trataba de estudiantes– a imaginar
tantas posibles maneras de extender
el mensaje de Cristo: institutos de
variadas disciplinas con un gran
nivel académico, sedes en las que se
impartiría formación cristiana a
gente joven, escuelas para formación
profesional para trabajos técnicos...



Nosotros, llegados a este punto,
podemos también imaginar todo el
bien que Dios hoy quiere hacer a
través de nuestra vida: ser un foco de
unidad y alegría dentro de nuestra
familia, llevar la verdadera libertad
de Cristo a nuestra profesión o a
nuestro ambiente, aquella
conversación con un amigo para que
se sepa acompañado, conocer cada
vez a más personas que se interesen
por el mensaje del Evangelio... En
aquel soggiorno romano, ante una
multitud de ojos que vislumbraban
todo lo anterior como una fantasía –y
que en poco tiempo lo vieron hecho
realidad– terminó diciendo san
Josemaría: «Soñad, que también es
oración, es trabajar por Dios»[3].

Dios fundó su Obra

Ciertamente, la primera tarea será
descubrir lo que Dios sueña para
nosotros y para nuestro mundo. ¿De
qué se trata exactamente? ¿En qué



actividades concretas podemos
colaborar con él? Nos puede ayudar,
una vez más, el libro del Génesis.
Durante la primavera de 1981, el
cardenal Ratzinger, comentando en
la catedral de Múnich los pasajes de
aquel texto que se refieren a la
Creación, señalaba: «Dios ha creado
el Universo para entablar con los
hombres una historia de amor. Lo ha
creado para que haya amor»[4].
Sabemos bien que nuestra vida no es
resultado de un azar ciego, por lo
que de ninguna manera estamos
ausentes en el corazón de quien nos
ha preparado un espacio concreto en
la existencia. Dios quiere contar con
nosotros para el cuidado de todas las
cosas buenas que ha visto salir de su
mano: «Tomó al hombre y lo colocó
en el jardín de Edén para que lo
trabajara y lo guardara» (Gn 2,15).
Dios nos ha querido confiar este
mundo como quien, por amor hacia
sus nuevos cuidadores, deja en
herencia su obra maestra. Nos ha



entregado, además de toda la
naturaleza, el cuidado de cada uno
de sus hijos e hijas y la organización
de la convivencia entre nosotros. Y
por eso sueña con que cada día
podamos hacer de este mundo un
hogar más amable para todos.

En este empeño, la creatividad de
Dios se encauza siempre a través de
nuevos caminos que son proyectos
que tiene pensados para la sociedad
y para la Iglesia. Una de estas
iniciativas del Señor comenzó
cuando san Josemaría, siendo un
sacerdote joven de veintiséis años,
ponía en orden sus apuntes durante
unos días de retiro espiritual. De
repente, sin antes habérselo
imaginado, vio que Dios le pedía que
comenzase una nueva aventura; ese
día «el Señor fundó su Obra»[5].
Unos años después también
escribiría: «Dios Nuestro Señor, el día
2 de octubre de 1928, fiesta de los
Santos Ángeles Custodios, suscitó el



Opus Dei»[6]. Y diez años más tarde
vuelve a confesar: «Jamás me había
pasado por la cabeza, antes de aquel
momento, que debería llevar
adelante una misión entre los
hombres»[7]. Ese día san Josemaría,
como en el pasaje que consideramos
al principio, experimentó su personal
«mira al cielo y cuenta, si puedes, las
estrellas».

El Opus Dei, como tantas otras
instituciones que el Espíritu Santo
promueve en el seno de la Iglesia, es
también un sueño de Dios. Un sueño
en el que quiere ilusionar a muchos
cristianos para que, allí donde se
encuentren, transmitan la vida de
Cristo. La empresa no era sencilla,
pero san Josemaría sabía que era el
mismo Dios quien se empeñaría en
realizarla; su vida fue un constante
testimonio de aquellas palabras de
san Pablo: «Sé de quién me he
fiado» (2 Tim 1,1). Cuando su
confesor, durante aquellos primeros



años, se refirió a este sueño como
«esa Obra de Dios»[8], su fundador
supo que había encontrado un
nombre concreto para la iniciativa.
San Josemaría, a los pocos años de
trabajar en este horizonte que le
había abierto el Señor, como quien
confesaba su propia experiencia,
escribió: «La convicción sobrenatural
de la divinidad de la empresa
acabará por daros un entusiasmo y
amor tan intenso por la Obra, que os
sentiréis dichosísimos sacrificándoos
para que se realice»[9]. Otra vez:
trabajar hombro con hombro junto a
Dios nunca nos quita nada de lo bello
y bueno que tiene la vida; solo puede
conseguir potenciarlo.

Dar al mundo su modernidad

El sábado 15 de abril de 1967 se
encontraba en Roma un corresponsal
de una conocida revista para
conversar con san Josemaría[10]. El
tema del que hablarían era



justamente el desarrollo de la
iniciativa querida por Dios unas
décadas atrás. El encuentro se dio en
la segunda mitad del siglo XX, una
época en la que tantas cosas habían
cambiado con respecto a la primera
mitad. Y justamente sobre eso va la
pregunta del periodista: sobre la
relación entre el Opus Dei y el
mundo que le rodea. El entrevistado
responde rápidamente que para
quienes procuran vivir el espíritu de
la Obra «comprender el mundo
moderno es algo natural e instintivo,
porque son ellos –junto con los
demás ciudadanos, iguales a ellos–
los que hacen nacer ese mundo y le
dan su modernidad»[11].

Este empeño en ver siempre el futuro
como una herencia propia ha
acompañado siempre a la historia de
la salvación. La sabiduría del pueblo
de Israel, recogida en la Sagrada
Escritura, es algunas veces
presentada de manera simbólica



como una buena madre de familia. Y
en uno de sus proverbios la
caracteriza como una mujer que está
«revestida de fortaleza y dignidad, y
sonríe al porvenir» (Pr 23,25).
Porque, ¿qué es verdaderamente ser 
moderno? La modernidad del mundo
seguramente no está simplemente en
detectar los temas que están
marcando una tendencia, algunas
veces superficiales y pasajeros, para
repetirlos en nuestra vida. Tampoco
está, probablemente, en la imitación
de las opiniones y formas de quienes
aparentemente acarrean mayor
número de seguidores. Todo eso
puede ser, sin duda, valioso, pero
quedará detrás en un abrir y cerrar
de ojos.

El cristiano «sonríe al porvenir»
porque sabe que la modernidad de
nuestro mundo son todas las cosas
nuevas que Dios quiere traer de
manera particular y especial en cada
época. Sonreír al futuro es esforzarse



por descubrir esos deseos por abrirse
al amor de Cristo, que se esconden en
medio de los intereses y problemas
de las personas que nos rodean,
muchas veces sin que tengan
siquiera las palabras adecuadas para
interpretarlos; saber entrar en
sintonía con la sensibilidad de
nuestro tiempo para llevar hasta allí
el bálsamo de la amistad con Jesús.
La verdadera modernidad consiste
en «una profundización en la fe
cristiana que, precisamente por ser
honda y auténtica, esté en
condiciones de captar y asumir
cuanto de positivo implica el proceso
histórico moderno»[12].

En el último libro de la Sagrada
Escritura, el Señor nos asegura:
«Hago nuevas todas las cosas» (Ap
21,5). Dios promete estar dispuesto
siempre a traer la verdadera
novedad. A eso están llamados todos
quienes procuran vivir el espíritu del
Opus Dei: a transitar por caminos de



oración de tal manera que demos al
mundo su modernidad; querer
cambiarlo –hacerlo un lugar cada vez
más acogedor– junto a Cristo. Y para
eso Dios, como hizo con Abraham,
nos invita a elevar la mirada, y nos
repite: imagina, si puedes, lo que
tengo preparado para ti.

Cuando se hace difícil soñar

En ese sentido, es importante estar al
acecho de algunas actitudes que nos
pueden retrasar en esta misión.
Aunque quizá suene extraño, no
siempre es fácil soñar. Un primer
freno que podemos experimentar es
la comodidad de entregarse a la
rutina. Esto no tiene nada que ver
con la buena costumbre de crear
ciertos hábitos o ritmos que nos
faciliten las cosas. La rutina mala,
por el contrario, es la caricatura de la
verdadera experiencia; es
convencernos de que ya conocemos
demasiado bien el camino, sus



amplios parajes y sus oscuras
callejuelas, así que a estas alturas de
la vida ya nadie –ni siquiera Dios–
nos podrá sorprender. Pero los
horizontes de Dios solo los puede
abarcar una mirada que esté abierta
a sus sorpresas, que podemos
encontrarlas en la Sagrada Escritura,
en la oración, o en la multitud de
veces que se hacen presentes a través
de las personas y los eventos que nos
rodean. Es verdad que podemos
haber experimentado en nuestra
vida algunas desilusiones o planes
que, aunque entonces procuramos
vivirlos junto al Señor, no salieron
como pensábamos. En esos
momentos, como Jesús en la Cruz, es
bueno buscar el consuelo en nuestro
Padre Dios, convirtiendo nuestras
perplejidades en diálogo con él (cfr. 
Mt 27,46). Solo así podremos, con su
protección, volver a mirar el futuro
sin miedos ni lamentos.



Otro freno a nuestra capacidad de
vibrar en consonancia con los planes
del Señor es la excesiva búsqueda de
seguridades. Ningún santo se ha
construido una fortaleza
impermeable en torno a sí; por el
contrario, todos han salido de un
modo u otro al encuentro de las
necesidades espirituales y materiales
que tenían por delante, confiando
siempre en la ayuda de Dios.
Encontramos un ejemplo gráfico –
que algunas veces ha utilizado el
Papa Francisco– en el rey David
cuando, por el exceso de seguridad
con que Saúl quiso protegerle para
luchar contra su enemigo –casco de
bronce, una pesada coraza, su propia
espada– el joven judío no podía ni
siquiera dar un paso. David acudió a
la pelea con lo que sabía utilizar
bien: su honda, cinco piedras, y sobre
todo sus propias fuerzas puestas al
servicio de los planes divinos (cfr. 1
Sam 17,40-45). De la misma manera,
de frente a un campo de batalla en el



que debemos adentrarnos para curar
las heridas de nuestro tiempo, no
podemos ceder a aquella tentación.
No existen sueños sin aventura,
vértigo, cansancio y peligros.
Precisamente Jesús, en una de sus
parábolas, nos exhorta a «salir a los
caminos» (cfr. Mt 22,9) para
encontrar la tarea que nos tiene
preparada.

En las páginas del Evangelio
encontramos también a otro
personaje que experimentó una
dificultad cuando estaba en la
encrucijada del sueño de Dios. Se
trataba de aquel joven que corrió
hacia Jesús, se puso de rodillas, y
preguntó directamente la cuestión
fundamental: ¿Cómo puedo ser
verdaderamente feliz? Sabemos que
era un chico que procuraba cumplir
los mandamientos, que era sincero y
justo con sus padres y bondadoso con
las demás personas. Pero sentía que
le faltaba algo; tenía una profunda



inquietud por trabajar en los
proyectos divinos. El evangelista nos
dice que Jesús «fijando en él su
mirada, se prendó de él» (Mc 10,21).
Ese fue el preciso momento del sueño
de Dios. Cristo vio todas las cosas
buenas que vendrían de las manos y
del corazón del joven –tantas como
las estrellas en el desierto de
Hebrón– así que quiso trazarle el
camino hacia su máxima realización:
«Ven y sígueme». Sin embargo,
también por el Evangelio, sabemos
que «se marchó triste, pues tenía
muchos bienes» (Mc 10,22). Así el
Señor nos quiere poner en guardia
frente a otra de las dificultades que
nos impide mirar el futuro junto a
Dios: cuando, tal vez
inadvertidamente, ponemos nuestra
ilusión en algo que no es él. Cuando,
confundidos, pensamos que Jesús
llega a nuestra vida para quitarnos
cosas y no para darnos, en
abundancia (cfr. Jn 10,10), la



felicidad por la que preguntaba el
chico.

***

El 11 de agosto del año pasado, al
caer la tarde y disiparse un poco el
calor veraniego, el Papa Francisco
tuvo un encuentro con jóvenes que
llegaron desde todos los rincones de
Italia. El punto de encuentro fue el
Circo Máximo, muy cercano al río
Tíber, entre dos montes romanos.
Precisamente las primeras palabras
del Santo Padre animaban a pensar
los grandes planes de nuestra vida
junto a Dios. En el caso de quienes se
inspiran en las enseñanzas de san
Josemaría, este proyecto supone la
invitación para dar al mundo su
propia modernidad, esa novedad que
solo puede venir del trato personal
con Jesucristo: «Los sueños son
importantes. Mantienen nuestros
ojos bien abiertos, nos ayudan a
abrazar el horizonte, a cultivar la



esperanza en cada acción diaria. (…).
Los sueños te despiertan, te llevan
allá, son las estrellas más brillantes,
las que indican un camino diferente
para la humanidad. He aquí, tenéis
en vuestro corazón estas estrellas
brillantes que son vuestros sueños:
son vuestra responsabilidad y
vuestro tesoro. ¡Haced que sean
también vuestro futuro!»[13].

Andrés Cárdenas

[1] Benedicto XVI, Homilía en el
inicio de su pontificado, 24-IV-2005.

[2] F. Ocáriz, Encuentro con jóvenes
en Torreciudad, 30-VIII-2019.

[3] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 24-XII-1967, en 
Crónica 1968, p. 38 (AGP, Biblioteca,
P01).



[4] Cardenal Joseph Ratzinger, 
Creación y pecado, EUNSA, 2005, p.
54.

[5] San Josemaría, Apuntes íntimos, n.
306. Citado en Vázquez de Prada, El
fundador del Opus Dei, tomo I, Rialp,
Madrid, 1997, p. 302.

[6] San Josemaría, Carta 14-II-1950, n.
3.

[7] San Josemaría, Notas de una
meditación, 2-II-1962. Citado en
Vázquez de Prada, El fundador del
Opus Dei, tomo I, Rialp, Madrid, 1997,
p. 298.

[8] San Josemaría, Apuntes íntimos, n.
1868. Citado en Vázquez de Prada, El
fundador del Opus Dei, Rialp, Madrid,
1997, p. 333.

[9] San Josemaría, Instrucción 19-
III-1934, n. 49. Citado en Vázquez de
Prada, El fundador del Opus Dei, tomo
I, Rialp, Madrid, 1997, p. 576.



[10] San Josemaría, Conversaciones
con Monseñor Escrivá de Balaguer,
edición crítico-histórica, Rialp,
Madrid, 2012, p. 35.

[11] Ibídem, p. 215.

[12] A. de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesia, J. L. Illanes, El itinerario
jurídico del Opus Dei, EUNSA,
Pamplona, 1989, p. 53.

[13] Francisco, Encuentro con jóvenes
italianos, 11-VIII-2018.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pr/article/dar-al-mundo-
su-modernidad/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/es-pr/article/dar-al-mundo-su-modernidad/
https://opusdei.org/es-pr/article/dar-al-mundo-su-modernidad/
https://opusdei.org/es-pr/article/dar-al-mundo-su-modernidad/

	Dar al mundo su modernidad

