
opusdei.org

Conocerle y
conocerte (III): En
compañía de los
santos

Para aprender a orar pueden
servirnos de ayuda aquellos
hombres y mujeres que lo
hicieron durante su vida: los
santos. De manera especial,
santa María.

01/02/2020

Jesús sube por primera vez de
manera pública hacia Jerusalén. Se
dedica de lleno, finalmente, al



anuncio del reino de Dios mediante
sus palabras y sus milagros. Su fama,
desde el prodigio obrado en las
bodas de Caná, se iba extendiendo
poco a poco. Es entonces cuando,
oculto por el silencio y la oscuridad
de la noche, un maestro judío
bastante conocido se acerca para
conversar con él (Jn 3,1). Nicodemo
había sentido un terremoto en su
interior cuando escuchó y vio a
Cristo. Muchas cosas daban vueltas
en su cabeza y prefería solucionarlas
en la intimidad de una conversación
cara a cara. Jesús, que conoce la
sinceridad de su corazón, le dice
rápidamente: «Si uno no nace de
nuevo, no puede ver el Reino de
Dios» (Jn 3,5).

El diálogo sigue con lo que
cualquiera de nosotros se hubiera
preguntado: ¿qué significa eso? Si
conozco el día exacto en que nací,
incluso la hora, ¿cómo se puede
nacer dos veces? Jesús, en realidad,



estaba pidiendo a Nicodemo que no
buscase solo comprender las cosas
sino –más importante– que dejase
entrar a Dios en su vida. Porque
querer ser santo es como nacer otra
vez, como ver todo con una nueva
luz; en definitiva, ser una nueva
persona: transformarnos, poco a
poco, en el mismo Jesucristo,
«dejando que su vida se manifieste
en nosotros»[1]. Los santos ya han
recorrido los caminos del reino de
Dios: han subido sus montañas, han
descansado en sus valles y también
han experimentado los rincones un
poco más oscuros. Por eso nos llenan
de esperanza. Una manera de
reconocer a Cristo es, precisamente,
a través de los santos. Sus vidas
pueden desempeñar un importante
papel en el camino personal de todo
bautizado que desee aprender a orar.

María ora cuando está alegre…



Las mujeres y hombres que nos han
precedido son testigos de que el
diálogo vital con Dios es realmente
posible en medio de tantas idas y
venidas que a veces nos pueden
llevar a pensar lo contrario. Entre
ellos, un testimonio fundamental es
el de Santa María. Ella, debido a la
tierna cercanía con su hijo Jesús en
la vida cotidiana de una familia, tuvo
la experiencia más viva de diálogo
con el Padre. Y, como en toda casa, en
el hogar de Nazaret había momentos
buenos y momentos más difíciles; sin
embargo, en medio de estados de
ánimo muy diferentes, la Virgen
siempre ora.

Ora, por ejemplo, cuando está alegre.
Sabemos que, poco después de
recibir el anuncio del ángel, María
sale «deprisa a la montaña, a una
ciudad de Judá» (Lc 1,39) para visitar
a su prima Isabel. Había recibido la
noticia de que la familia crecería en
número con un nuevo sobrino, lo



cual era digno de ser festejado;
mucho más si se trataba de un suceso
inesperado, dada la edad de Isabel y
de Zacarías. «La descripción que
hace san Lucas del encuentro entre
las dos primas está llena de emoción,
y nos sitúa en un escenario de
bendición y alegría»[2]; emoción a la
que, de alguna manera, se une el
Espíritu Santo revelando la presencia
física del Mesías, tanto al Bautista
como a su madre.

Isabel, apenas hubo entrado María a
su casa, la alaba con afecto,
utilizando palabras que se
convertirán en una oración universal
y de las que nosotros nos hacemos
eco a diario, adentrándonos también
en esa alegría: «¡Bendita tú entre las
mujeres y bendito es el fruto de tu
vientre!» (Lc 1,42). La Virgen, por su
parte, responde con emoción al
entusiasmo de su prima: «Proclama
mi alma las grandezas del Señor, y se
alegra mi espíritu en Dios, mi



Salvador». El Magnificat, nombre que
la tradición ha dado a esta respuesta
de nuestra Madre, nos enseña lo que
es una oración de alabanza que se ha
empapado de la palabra de Dios.
Como señala Benedicto XVI: «María
conocía bien las sagradas Escrituras.
Su Magníficat es un tapiz tejido con
hilos del Antiguo Testamento»[3].
Cuando sentimos nuestros corazones
llenos de gratitud por un don que
hemos recibido, es el momento de
explayarnos con Dios en nuestra
oración –tal vez con palabras de la
Escritura– reconociendo las cosas
grandes que ha hecho en nuestra
vida. La acción de gracias es una
actitud fundamental en la oración
cristiana, especialmente en los
momentos de alegría.

…y también en el dolor o en el
desánimo.

Sin embargo, la Virgen ora también
en momentos de oscuridad, cuando



están presentes el dolor o la falta de
sentido. Nos enseña, de esa manera,
otra actitud fundamental de la
oración cristiana, expresada de
manera concisa pero luminosa en el
relato de la muerte de Jesús:
«Estaban junto a la cruz de Jesús su
madre y la hermana de su
madre» (Jn 19,25). María, abrumada
por el dolor, simplemente está. Ella
no pretende salvar a su Hijo ni
tampoco resolver la situación. No la
vemos pedir cuentas a Dios por lo
que no entiende. Solo procura no
perderse ni una sola de las palabras
que pronuncia Jesús, con un hilo de
voz, desde la Cruz. Por eso, cuando
recibe una nueva tarea la acepta sin
demora: «Mujer, ahí tienes a tu hijo.
Entonces dijo al discípulo: "¡He ahí a
tu madre!"» (Jn 19,26-27). María está
en manos de un dolor que, para
muchos, es el más terrible que una
persona puede experimentar:
presenciar la muerte de un hijo. Sin
embargo, mantiene la lucidez que le



permite aceptar esta nueva llamada
para acoger a Juan como hijo suyo y,
con él, a nosotros, a los hombres y
mujeres de todos los tiempos.

La oración dolorosa es ante todo un 
estar junto a la propia cruz, amando
la voluntad de Dios; es saber decir sí
a las personas y a las situaciones que
el Señor pone a nuestro lado. Orar es
ver la realidad, aunque parezca
particularmente oscura, partiendo de
la certeza de que siempre hay un don
en ella, de que siempre está Dios
detrás. Así podremos ser capaces de
acoger a las personas y a las
situaciones repitiendo como María:
«Aquí estoy» (Lc 1,38).

Por último, en la vida de la Virgen
descubrimos otro estado de ánimo en
el que ora, distinto al de la oscuridad
del dolor. Vemos a María, junto a su
esposo José, rezar también en un
momento de angustia. Un día,
mientras regresaban de su



peregrinación anual al Templo de
Jerusalén, advierten la ausencia de
su hijo de doce años. Deciden volver
en su búsqueda. Cuando finalmente
le encuentran conversando con los
maestros de la ley, María pregunta:
«Hijo, ¿por qué nos has hecho esto?
Mira cómo tu padre y yo,
angustiados, te buscábamos» (Lc
2,48). También nosotros, muchas
veces, nos podemos sentir
angustiados cuando nos asalta una
sensación de insuficiencia, de
incumplimiento o de estar fuera de
lugar. Nos puede parecer, entonces,
que el mundo está equivocado: la
vida, la vocación, la familia, el
trabajo… Podemos llegar a pensar
que el camino no es como yo
esperaba. Los planes y sueños del
pasado nos parecen ingenuos. Es
reconfortante saber que María y José
pasaron por esta crisis y que ni
siquiera su angustiosa oración tuvo
una respuesta clara y
tranquilizadora: «¿Por qué me



buscabais? ¿No sabíais que es
necesario que yo esté en las cosas de
mi Padre? Pero ellos no
comprendieron lo que les dijo» (Lc
2,49-50).

Orar en esos momentos de angustia
no nos asegura encontrar soluciones
fáciles y rápidas. Entonces, ¿qué
hacer? La Virgen nos enseña el
camino: permanecer fieles a nuestra
propia vida, volver a la situación
normal y redescubrir la voluntad de
Dios incluso cuando no la
entendemos del todo. Y también,
como María, podemos conservar
todos estos eventos misteriosos y a
veces oscuros en el corazón, 
meditándolos, es decir,
observándolos con una actitud de
oración. De este modo, poco a poco
nos damos cuenta de que la
presencia de Dios vuelve;
experimentaremos que Jesús crece
en nosotros y vuelve a hacerse
visible (cfr. Lc 2,51-52).



Biografías que son como nuestras
vidas

María es un testigo único de la
cercanía con Dios que anhelamos,
pero también lo son los santos, cada
uno de manera personal y específica.
«Cada santo es como un rayo de luz
que sale de la Palabra de Dios»,
enseña Benedicto XVI en un
documento en el que sugiere algunos
maestros: «San Ignacio de Loyola en
su búsqueda de la verdad y en el
discernimiento espiritual; san Juan
Bosco y su pasión por la educación
de los jóvenes; san Juan María
Vianney y su conciencia de la
grandeza del sacerdocio como don y
tarea; san Pío de Pietrelcina y su ser
instrumento de la misericordia
divina; san Josemaría Escrivá y su
predicación sobre la llamada
universal a la santidad; la beata
Teresa de Calcuta, misionera de la
caridad de Dios para con los
últimos»[4].



Humanamente es natural tener
simpatía por ciertas maneras de ser,
por personas que se dedican a tareas
que nos atraen más o que hablan de
una manera que nos llega
directamente al corazón y a la
mente. El conocimiento de la vida y
las experiencias de un santo, junto a
la lectura de sus escritos, son
momentos privilegiados para
cultivar una verdadera relación de
amistad con él o ella. Por eso, si se
subrayan solo los ejemplos
extraordinarios de la vida y de la
oración de los santos, corremos el
riesgo de hacer que su ejemplo sea
un poco más lejano y más difícil de
seguir. «¿Os acordáis de Pedro, de
Agustín, de Francisco? Nunca me han
gustado esas biografías de santos en
las que, con ingenuidad, pero
también con falta de doctrina, nos
presentan las hazañas de esos
hombres como si estuviesen
confirmados en gracia desde el seno
materno», escribe san Josemaría, que



siempre insistió en la importancia de
no idealizar a las personas, ni
siquiera a los santos canonizados por
la Iglesia, como si hubieran sido
perfectos. «No. Las verdaderas
biografías de los héroes cristianos
son como nuestras vidas: luchaban y
ganaban, luchaban y perdían. Y
entonces, contritos, volvían a la
lucha»[5]. Este enfoque realista hace
que el testimonio de los santos sea
mucho más creíble, precisamente
porque son similares a cada uno de
nosotros: entre los santos, dice el
Papa Francisco, «puede estar nuestra
propia madre, una abuela u otras
personas cercanas (cfr. 2 Tm 1,5).
Quizá su vida no fue siempre
perfecta, pero aun en medio de
imperfecciones y caídas siguieron
adelante y agradaron al Señor»[6].

Nuestra perspectiva sobre la oración
puede ser más completa cuando la
vemos encarnada en la vida de las
personas. La familiaridad con los



santos nos ayuda a descubrir
diferentes maneras de comenzar y
recomenzar a orar de nuevo. Puede
ofrecernos una nueva luz, por
ejemplo, saber que el salmo 91 fue
un gran consuelo para santo Tomás
Moro durante los largos meses que
pasó en la cárcel: «Bajo sus alas
encontrarás refugio... Has puesto al
Altísimo como asilo... Porque se ha
unido a mí, lo libraré»[7]. El salmo
que consoló a un mártir en la
desolación de la prisión, ante la
perspectiva de la muerte violenta y
del sufrimiento de sus seres
queridos, también puede señalarnos
un camino de oración en las
pequeñas y grandes contrariedades
de la vida.

Asombra ser mirado por Dios

La familiaridad con los santos nos
puede ayudar a descubrir a Dios en
las cosas de cada día como ellos
mismos lo hicieron. Podemos leer



con admiración lo que descubrió san
Juan María Vianney, el cura de
Ars,aquel día en que se acercó a uno
de sus feligreses, un campesino
analfabeto, que pasaba largos ratos
frente al sagrario. ¿Qué hace usted?,
le preguntó el cura. Y el buen
hombre respondió con sencillez: Yo
le miro y él me mira. No hacía falta
más. Aquella respuesta quedó como
una enseñanza indeleble en el
corazón de su párroco. «La oración
contemplativa es mirada de fe, fijada
en Jesús»[8], enseña el Catecismo de la
Iglesia citando precisamente este
episodio. Yo lo miro y –mucho más
importante– él me mira. Dios nos
mira siempre pero lo hace de una
manera particular cuando
levantamos los ojos y le devolvemos
su mirada de amor.

Una experiencia parecida le sucedió
a san Josemaría, que quedó tan
impresionado que la relató muchas
veces a lo largo de su vida. Cuando



era un joven sacerdote, durante sus
primeras experiencias pastorales,
solía permanecer todas las mañanas
en el confesionario, esperando a los
penitentes. En cierto momento oyó
un golpear de latas que lo inquietó y,
sobre todo, lo intrigó. Un día,
dejándose vencer por la curiosidad,
el joven don Josemaría se escondió
detrás de la puerta para ver quién
era aquel misterioso visitante. Lo que
presenció fue a un hombre que
trasportaba unos cántaros de leche y
que, desde la puerta abierta de la
iglesia, se dirigía al Sagrario
diciendo: Señor, aquí está Juan, el
lechero. Se quedó allí un momento y
se marchó. Esa persona sencilla, sin
saberlo, ofreció un ejemplo de
oración confiada que asombró al
sacerdote y le llevó a repetir, como
un estribillo constante: «Señor, aquí
está Josemaría, que no sabe amarte
como Juan el lechero»[9].



Los testimonios de tantos santos de
diferentes épocas y ambientes nos
confirman que es posible sentirse
mirado con afecto por Dios, allí
donde estamos y tal como somos. Lo
dicen de manera creíble porque ellos
mismos fueron los primeros en
asombrarse de este descubrimiento.

Lo mismo dormidos que despiertos

Los santos, decíamos antes, nos
ayudan también cuando los vemos
débiles y cansados: «Ayer no pude
rezar con atención dos Avemarías
seguidas», confiaba san Josemaría un
día, al final de su vida. «¡Si vieras
cómo sufrí!; pero, como siempre,
aunque me costaba y no sabía
hacerlo, seguí rezando: ¡Señor,
ayúdame!, le decía, tienes que ser Tú
el que saques adelante las cosas
grandes que me has confiado, porque
ya te das cuenta de que yo no soy
capaz de realizar ni siquiera las



cosas más pequeñas: me pongo como
siempre en tus manos»[10].

También el joven Felipe Neri rezaba:
«Señor, mantén hoy tus manos sobre
Felipe, porque, si no, Felipe te
traiciona»[11]; y la beata Guadalupe
Ortiz de Landázuri reconocía, en una
carta, la falta de consuelos sensibles
mientras oraba: «En el fondo está
Dios; aunque, sobre todo en los ratos
de oración, no le sienta casi nunca
esta temporada... »[12]; por no hablar
de santa Teresita de Lisieux, quien
apuntaba: «Verdaderamente, estoy
lejos de ser una santa, y nada lo
prueba mejor que lo que acabo de
decir. En vez de alegrarme de mi
sequedad, debiera atribuirla a mi
falta de fervor y de fidelidad. Debiera
causarme desolación el hecho de
dormirme (después de siete años)
durante la oración y la acción de
gracias. Pues bien, no siento
desolación... Pienso que los niñitos
agradan a sus padres lo mismo



dormidos que despiertos. Pienso que,
para hacer sus operaciones, los
médicos duermen a sus enfermos»[13].

Por eso necesitamos el testimonio y
la compañía de los santos: para
convencernos cada día de que es
posible y vale la pena cultivar
nuestra amistad con el Señor,
abandonándonos en sus manos:
«Verdaderamente todos somos
capaces, todos estamos llamados a
abrirnos a esa amistad con Dios, a no
soltarnos de sus manos, a no
cansarnos de volver y retornar al
Señor hablando con Él como se habla
con un amigo»[14].

Carlo de Marchi

[1] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 104.



[2] Palabras del Padre en Covadonga,
13-VII-2018.

[3] Benedicto XVI, Homilía, 18-
XII-2005.

[4] Benedicto XVI, Verbum Domini, n.
48.

[5] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 76.

[6] Francisco, Gaudete et exsultate, n.
3.

[7] Sal 91, 4.9.14. Cfr. Tomás Moro, 
Diálogo de la fortaleza contra la
tribulación: El tercer libro de la obra,
escrito durante el encarcelamiento
en la Torre de Londres, está
construido como una especie de
comentario a los versículos del Salmo
91 (90).

[8] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
2715.



[9] Cfr. A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, Rialp, 1997,
vol. I, Cap. VIII, p. 501.

[10] San Josemaría, 26-XI-1970, citado
en J. Echevarría, Memoria del beato
Josemaría, p. 25.

[11] Citado por Benedicto XVI en la
audiencia del 1-VIII-2012.

[12] M. Montero, En Vanguardia:
Guadalupe Ortiz de Landázuri,
1916-1975, Rialp, Madrid 2019, p. 94

[13] Santa Teresa de Lisieux, Historia
de un alma: manuscritos
autobiográficos, Manuscrito A, folio
76, r°.

[14] J. Ratzinger, “Dejar obrar a Dios”,
en L’Osservatore Romano, 6-X-2002.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pr/article/conocerle-y-
conocerte-iii-compania-de-los-santos/

(14/12/2025)

https://opusdei.org/es-pr/article/conocerle-y-conocerte-iii-compania-de-los-santos/
https://opusdei.org/es-pr/article/conocerle-y-conocerte-iii-compania-de-los-santos/
https://opusdei.org/es-pr/article/conocerle-y-conocerte-iii-compania-de-los-santos/

	Conocerle y conocerte (III): En compañía de los santos

