
opusdei.org

Con la fuerza del
amor

Esta homilía recoge la homilía
del fundador del Opus Dei
pronunciada el 6 de abril de
1967. Aborda la necesidad de
acogerse al perdón y a la
misericordia de Dios, entre
otros temas como la
universalidad de la caridad.

01/11/2023

Mezclado entre la multitud, uno de
aquellos peritos que no acertaban ya
a discernir las enseñanzas reveladas
a Moisés, enmarañadas por ellos



mismos con una estéril casuística, ha
hecho una pregunta al Señor. Abre
Jesús sus labios divinos para
responder a ese doctor de la Ley y le
contesta pausadamente, con la
segura persuasión del que lo tiene
bien experimentado: amarás al Señor
Dios tuyo con todo tu corazón, y con
toda tu alma, y con toda tu mente.
Este es el máximo y primer
mandamiento. El segundo es
semejante a éste: amarás a tu prójimo
como a ti mismo. En estos dos
mandamientos está cifrada toda la
Ley y los profetas.

Fijaos ahora en el Maestro reunido
con sus discípulos, en la intimidad
del Cenáculo. Al acercarse el
momento de su Pasión, el Corazón de
Cristo, rodeado por los que El ama,
estalla en llamaradas inefables: un
nuevo mandamiento os doy, les
confía: que os améis unos a otros,
como yo os he amado a vosotros, y
que del modo que yo os he amado así



también os améis recíprocamente. En
esto conocerán todos que sois mis
discípulos, si os tenéis amor unos a
otros.

Para acercarse al Señor a través de
las páginas del Santo Evangelio,
recomiendo siempre que os esforcéis
por meteros de tal modo en la
escena, que participéis como un
personaje más. Así —sé de tantas
almas normales y corrientes que lo
viven—, os ensimismaréis como
María, pendiente de las palabras de
Jesús o, como Marta, os atreveréis a
manifestarle sinceramente vuestras
inquietudes, hasta las más pequeñas.

Señor, ¿por qué llamas nuevo a este
mandamiento? Como acabamos de
escuchar, el amor al prójimo estaba
prescrito en el Antiguo Testamento, y
recordaréis también que Jesús,
apenas comienza su vida pública,
amplía esa exigencia, con divina
generosidad: habéis oído que fue



dicho: amarás a tu prójimo y tendrás
odio a tu enemigo. Yo os pido más:
amad a vuestros enemigos, haced el
bien a los que os aborrecen y orad por
los que os persiguen y calumnian.

Señor, permítenos insistir: ¿por qué
continúas llamando nuevo a este
precepto? Aquella noche, pocas horas
antes de inmolarte en la Cruz,
durante esa conversación entrañable
con los que —a pesar de sus
personales flaquezas y miserias,
como las nuestras— te han
acompañado hasta Jerusalén, Tú nos
revelaste la medida insospechada de
la caridad: como yo os he amado.
¡Cómo no habían de entenderte los
Apóstoles, si habían sido testigos de
tu amor insondable!

El anuncio y el ejemplo del Maestro
resultan claros, precisos. Ha
subrayado con obras su doctrina. Y,
sin embargo, muchas veces he
pensado que, después de veinte



siglos, todavía sigue siendo un
mandato nuevo, porque muy pocos
hombres se han preocupado de
practicarlo; el resto, la mayoría, ha
preferido y prefiere no enterarse.
Con un egoísmo exacerbado,
concluyen: para qué más
complicaciones, me basta y me sobra
con lo mío.

No cabe semejante postura entre los
cristianos. Si profesamos esa misma
fe, si de verdad ambicionamos pisar
en las nítidas huellas que han dejado
en la tierra las pisadas de Cristo, no
hemos de conformarnos con evitar a
los demás los males que no deseamos
para nosotros mismos. Esto es
mucho, pero es muy poco, cuando
comprendemos que la medida de
nuestro amor viene definida por el
comportamiento de Jesús. Además, El
no nos propone esa norma de
conducta como una meta lejana,
como la coronación de toda una vida
de lucha. Es —debe ser, insisto, para



que lo traduzcas en propósitos
concretos— el punto de partida,
porque Nuestro Señor lo antepone
como signo previo: en esto conocerán
que sois mis discípulos.

Jesucristo, Señor Nuestro, se encarnó
y tomó nuestra naturaleza, para
mostrarse a la humanidad como el
modelo de todas las virtudes. 
Aprended de mí, invita, que soy
manso y humilde de corazón.

Más tarde, cuando explica a los
Apóstoles la señal por la que les
reconocerán como cristianos, no
dice: porque sois humildes. El es la
pureza más sublime, el Cordero
inmaculado. Nada podía manchar su
santidad perfecta, sin mancilla. Pero
tampoco indica: se darán cuenta de
que están ante mis discípulos porque
sois castos y limpios.

Pasó por este mundo con el más
completo desprendimiento de los
bienes de la tierra. Siendo Creador y



Señor de todo el universo, le faltaba
incluso el lugar donde reclinar la
cabeza. Sin embargo, no comenta:
sabrán que sois de los míos, porque
no os habéis apegado a las riquezas.
Permanece cuarenta días con sus
noches en el desierto, en ayuno
riguroso, antes de dedicarse a la
predicación del Evangelio. Y, del
mismo modo, no asegura a los suyos:
comprenderán que servís a Dios,
porque no sois comilones ni
bebedores.

La característica que distinguirá a los
apóstoles, a los cristianos auténticos
de todos los tiempos, la hemos oído: 
en esto —precisamente en esto— 
conocerán todos que sois mis
discípulos, en que os tenéis amor unos
a otros.

Me parece perfectamente lógico que
los hijos de Dios se hayan quedado
siempre removidos —como tú y yo,
en estos momentos— ante esa



insistencia del Maestro. El Señor no
establece como prueba de la fidelidad
de sus discípulos, los prodigios o los
milagros inauditos, aunque les ha
conferido el poder de hacerlos, en el
Espíritu Santo. ¿Qué les comunica?
Conocerán que sois mis discípulos si
os amáis recíprocamente.

Pedagogía divina

No odiar al enemigo, no devolver
mal por mal, renunciar a la
venganza, perdonar sin rencor, se
consideraba entonces —y también
ahora, no nos engañemos— una
conducta insólita, demasiado
heroica, fuera de lo normal. Hasta
ahí llega la mezquindad de las
criaturas. Jesucristo, que ha venido a
salvar a todas las gentes y desea
asociar a los cristianos a su obra
redentora, quiso enseñar a sus
discípulos —a ti y a mí— una caridad
grande, sincera, más noble y valiosa:
debemos amarnos mutuamente



como Cristo nos ama a cada uno de
nosotros. Sólo de esta manera,
imitando —dentro de la propia
personal tosquedad— los modos
divinos, lograremos abrir nuestro
corazón a todos los hombres, querer
de un modo más alto, enteramente
nuevo.

Qué bien pusieron en práctica los
primeros cristianos esta caridad
ardiente, que sobresalía con exceso
más allá de las cimas de la simple
solidaridad humana o de la
benignidad de carácter. Se amaban
entre sí, dulce y fuertemente, desde
el Corazón de Cristo. Un escritor del
siglo II, Tertuliano, nos ha
transmitido el comentario de los
paganos, conmovidos al contemplar
el porte de los fieles de entonces, tan
lleno de atractivo sobrenatural y
humano: mirad cómo se aman,
repetían.



Si percibes que tú, ahora o en tantos
detalles de la jornada, no mereces
esa alabanza; que tu corazón no
reacciona como debiera ante los
requerimientos divinos, piensa
también que te ha llegado el tiempo
de rectificar. Atiende la invitación de
San Pablo: hagamos el bien a todos y
especialmente a aquellos que
pertenecen, mediante la fe, a la misma
familia que nosotros, al Cuerpo
Místico de Cristo.

El principal apostolado que los
cristianos hemos de realizar en el
mundo, el mejor testimonio de fe, es
contribuir a que dentro de la Iglesia
se respire el clima de la auténtica
caridad. Cuando no nos amamos de
verdad, cuando hay ataques,
calumnias y rencillas, ¿quién se
sentirá atraído por los que sostienen
que predican la Buena Nueva del
Evangelio?



Resulta muy fácil, muy a la moda,
afirmar con la boca que se ama a
todas las criaturas, creyentes y no
creyentes. Pero si el que habla así
maltrata a los hermanos en la fe,
dudo de que en su conducta exista
algo distinto de una palabrería
hipócrita. En cambio, cuando
amamos en el Corazón de Cristo a los
que somos hijos de un mismo Padre,
estamos asociados en una misma fe y
somos herederos de una misma
esperanza, nuestra alma se
engrandece y arde con el afán de que
todos se acerquen a Nuestro Señor.

Os estoy recordando las exigencias
de la caridad, y quizá alguno habrá
opinado que falta precisamente esa
virtud en las palabras que acabo de
pronunciar. Nada más opuesto a la
realidad. Puedo aseguraros que, con
un santo orgullo y sin falsos
ecumenismos, me llené de gozo
cuando en el pasado Concilio
Vaticano II tomaba cuerpo con



renovada intensidad esa
preocupación por llevar la Verdad a
los que andan apartados del único
Camino, del de Jesús, pues me
consume el hambre de que se salve
la humanidad entera.

Sí, fue muy grande mi alegría,
también porque se veía confirmado
nuevamente un apostolado tan
preferido por el Opus Dei, el
apostolado ad fidem, que no rechaza
a ninguna persona, y admite a los no
cristianos, a los ateos, a los paganos,
para que en lo posible participen de
los bienes espirituales de nuestra
Asociación: esto tiene una larga
historia, de dolor y de lealtad, que he
contado en otras ocasiones. Por eso
repito, sin miedo, que considero un
celo hipócrita, embustero, el que
empuja a tratar bien a los que están
lejos, de paso que pisotea o desprecia
a los que con nosotros viven la
misma fe. Tampoco creo que te
intereses por el último pobre de la



calle, si martirizas a los de tu casa; si
permaneces indiferente en sus
alegrías, en sus penas y en sus
disgustos; si no te esfuerzas en
comprender o en pasar por alto sus
defectos, siempre que no sean ofensa
de Dios.

¿No os conmueve que el Apóstol
Juan, ya anciano, emplee la mayor
parte de una de sus epístolas en
exhortarnos para que nos
comportemos según esa doctrina
divina? El amor que debe mediar
entre los cristianos nace de Dios, que
es Amor. Carísimos, amémonos los
unos a los otros, porque la caridad
procede de Dios, y todo el que ama es
nacido de Dios y a Dios conoce. El que
no ama no conoce a Dios, porque Dios
es Amor. Se detiene en la caridad
fraterna, pues por Cristo hemos sido
convertidos en hijos de Dios: ved qué
amor hacia nosotros ha tenido el
Padre, queriendo que nos llamemos
hijos de Dios y que lo seamos.



Y, mientras golpea reciamente
nuestras conciencias para que se
tornen más sensibles a la gracia
divina, insiste en que hemos recibido
una prueba maravillosa del amor del
Padre por los hombres: en esto se
demostró la caridad de Dios hacia
nosotros, en que Dios envió a su Hijo
Unigénito al mundo, para que por El
tengamos vida. El Señor tomó la
iniciativa, viniendo a nuestro
encuentro. Nos dio ese ejemplo, para
que acudamos con El a servir a los
demás, para que —me gusta repetirlo
— pongamos generosamente nuestro
corazón en el suelo, de modo que los
otros pisen en blando, y les resulte
más amable su lucha. Debemos
comportarnos así, porque hemos
sido hechos hijos del mismo Padre,
de ese Padre que no dudó en
entregarnos a su Hijo muy amado.

La caridad no la construimos
nosotros; nos invade con la gracia de
Dios: porque El nos amó primero.



Conviene que nos empapemos bien
de esta verdad hermosísima: si
podemos amar a Dios, es porque
hemos sido amados por Dios. Tú y yo
estamos en condiciones de derrochar
cariño con los que nos rodean,
porque hemos nacido a la fe, por el
amor del Padre. Pedid con osadía al
Señor este tesoro, esta virtud
sobrenatural de la caridad, para
ejercitarla hasta en el último detalle.

Con frecuencia, los cristianos no
hemos sabido corresponder a ese
don; a veces lo hemos rebajado,
como si se limitase a una limosna, sin
alma, fría; o lo hemos reducido a una
conducta de beneficencia más o
menos formularia. Expresaba bien
esta aberración la resignada queja de
una enferma: aquí me tratan con 
caridad, pero mi madre me cuidaba
con cariño. El amor que nace del
Corazón de Cristo no puede dar lugar
a esa clase de distinciones.



Para que se os metiera bien en la
cabeza esta verdad, de una forma
gráfica, he predicado en millares de
ocasiones que nosotros no poseemos
un corazón para amar a Dios, y otro
para querer a las criaturas: este
pobre corazón nuestro, de carne,
quiere con un cariño humano que, si
está unido al amor de Cristo, es
también sobrenatural. Esa, y no otra,
es la caridad que hemos de cultivar
en el alma, la que nos llevará a
descubrir en los demás la imagen de
Nuestro Señor.

Universalidad de la caridad

Con el nombre de prójimo, dice San
León Magno, no hemos de considerar
sólo a los que se unen a nosotros con
los lazos de la amistad o del
parentesco, sino a todos los hombres,
con los que tenemos una común
naturaleza... Un solo Creador nos ha
hecho, un solo Creador nos ha dado el
alma. Todos gozamos del mismo cielo



y del mismo aire, de los mismos días y
de las mismas noches y, aunque unos
son buenos y otros son malos, unos
justos y otros injustos, Dios, sin
embargo, es generoso y benigno con
todos.

Los hijos de Dios nos forjamos en la
práctica de ese mandamiento nuevo,
aprendemos en la Iglesia a servir y a
no ser servidos, y nos encontramos
con fuerzas para amar a la
humanidad de un modo nuevo, que
todos advertirán como fruto de la
gracia de Cristo. Nuestro amor no se
confunde con una postura
sentimental, tampoco con la simple
camaradería, ni con el poco claro
afán de ayudar a los otros para
demostrarnos a nosotros mismos que
somos superiores. Es convivir con el
prójimo, venerar —insisto— la
imagen de Dios que hay en cada
hombre, procurando que también él
la contemple, para que sepa dirigirse
a Cristo.



Universalidad de la caridad significa,
por eso, universalidad del
apostolado; traducción en obras y de
verdad, por nuestra parte, del gran
empeño de Dios, que quiere que todos
los hombres se salven y lleguen al
conocimiento de la verdad.

Si se ha de amar también a los
enemigos —me refiero a los que nos
colocan entre sus enemigos: yo no
me siento enemigo de nadie ni de
nada—, habrá que amar con más
razón a los que solamente están lejos,
a los que nos caen menos simpáticos,
a los que, por su lengua, por su
cultura o por su educación, parecen
lo opuesto a ti o a mí.

¿De qué amor se trata? La Sagrada
Escritura habla de dilectio, para que
se entienda bien que no se refiere
sólo al afecto sensible. Expresa más
bien una determinación firme de la
voluntad. Dilectio deriva de electio,
de elegir. Yo añadiría que amar en



cristiano significa querer querer,
decidirse en Cristo a buscar el bien
de las almas sin discriminación de
ningún género, logrando para ellas,
antes que nada, lo mejor: que
conozcan a Cristo, que se enamoren
de El.

El Señor nos urge: portaos bien con
los que os aborrecen y orad por los
que os persiguen y calumnian.
Podemos no sentirnos humanamente
atraídos hacia las personas que nos
rechazarían, si nos acercásemos.
Pero Jesús nos exige que no les
devolvamos mal por mal; que no
desaprovechemos las ocasiones de
servirles con el corazón, aunque nos
cueste; que no dejemos nunca de
tenerlas presentes en nuestras
oraciones.

Esa dilectio, esa caridad, se llena de
matices más entrañables cuando se
refiere a los hermanos en la fe, y
especialmente a los que, porque así



lo ha establecido Dios, están más
cerca de nosotros: los padres, el
marido o la mujer, los hijos y los
hermanos, los amigos y los colegas,
los vecinos. Si no existiese ese cariño,
amor humano noble y limpio,
ordenado a Dios y fundado en El, no
habría caridad.

Manifestaciones del amor

Me gusta recoger unas palabras que
el Espíritu Santo nos comunica por
boca del profeta Isaías: discite
benefacere, aprended a hacer el bien.
Suelo aplicar este consejo a los
distintos aspectos de nuestra lucha
interior, porque la vida cristiana
nunca ha de darse por terminada, ya
que el crecimiento en las virtudes
viene como consecuencia de un
empeño efectivo y cotidiano.

En cualquier tarea de la sociedad,
¿cómo aprendemos? Primero,
examinamos el fin deseado y los



medios para conseguirlo. Después,
perseveramos en el empleo de esos
recursos, una y otra vez, hasta crear
un hábito, arraigado y firme. En el
momento en que aprendemos algo,
descubrimos otras cosas que
ignorábamos y que constituyen un
estímulo para continuar este trabajo
sin decir nunca basta.

La caridad con el prójimo es una
manifestación del amor a Dios. Por
eso, al esforzarnos por mejorar en
esta virtud, no podemos fijarnos
límite alguno. Con el Señor, la única
medida es amar sin medida. De una
parte, porque jamás llegaremos a
agradecer bastante lo que El ha
hecho por nosotros; de otra, porque
el mismo amor de Dios a sus
criaturas se revela así: con exceso,
sin cálculo, sin fronteras.

A todos los que estamos dispuestos a
abrirle los oídos del alma, Jesucristo
enseña en el sermón de la Montaña



el mandato divino de la caridad. Y, al
terminar, como resumen explica: 
amad a vuestros enemigos, haced bien
y prestad sin esperanza de recibir
nada a cambio, y será grande vuestra
recompensa, y seréis hijos del
Altísimo, porque El es bueno aun con
los ingratos y malos. Sed, pues,
misericordiosos, así como también
vuestro Padre es misericordioso.

La misericordia no se queda en una
escueta actitud de compasión: la
misericordia se identifica con la
superabundancia de la caridad que,
al mismo tiempo, trae consigo la
superabundancia de la justicia.
Misericordia significa mantener el
corazón en carne viva, humana y
divinamente transido por un amor
recio, sacrificado, generoso. Así glosa
la caridad San Pablo en su canto a
esa virtud: la caridad es sufrida,
bienhechora; la caridad no tiene
envidia, no obra precipitadamente, no
se ensoberbece, no es ambiciosa, no



busca sus intereses, no se irrita, no
piensa mal, no se huelga de la
injusticia, se complace en la verdad; a
todo se acomoda, cree en todo, todo lo
espera y lo soporta todo.

Una de sus primeras manifestaciones
se concreta en iniciar al alma en los
caminos de la humildad. Cuando
sinceramente nos consideramos
nada; cuando comprendemos que,
sin el auxilio divino, la más débil y
flaca de las criaturas sería mejor que
nosotros; cuando nos vemos capaces
de todos los errores y de todos los
horrores; cuando nos sabemos
pecadores aunque peleemos con
empeño para apartarnos de tantas
infidelidades, ¿cómo vamos a pensar
mal de los demás?, ¿cómo se podrá
alimentar en el corazón el fanatismo,
la intolerancia, la altanería?

La humildad nos lleva como de la
mano a esa forma de tratar al
prójimo, que es la mejor: la de



comprender a todos, convivir con
todos, disculpar a todos; no crear
divisiones ni barreras; comportarse
—¡siempre!— como instrumentos de
unidad. No en vano existe en el
fondo del hombre una aspiración
fuerte hacia la paz, hacia la unión
con sus semejantes, hacia el mutuo
respeto de los derechos de la
persona, de manera que ese
miramiento se transforme en
fraternidad. Refleja una huella de lo
más valioso de nuestra condición
humana: si todos somos hijos de
Dios, la fraternidad ni se reduce a un
tópico, ni resulta un ideal ilusorio:
resalta como meta difícil, pero real.

Frente a todos los cínicos, a los
escépticos, a los desamorados, a los
que han convertido la propia
cobardía en una mentalidad, los
cristianos hemos de demostrar que
ese cariño es posible. Quizá existan
muchas dificultades para
comportarse así, porque el hombre



fue creado libre, y en su mano está
enfrentarse inútil y amargamente
contra Dios: pero es posible y es real,
porque esa conducta nace
necesariamente como consecuencia
del amor de Dios y del amor a Dios.
Si tú y yo queremos, Jesucristo
también quiere. Entonces
entenderemos con toda su hondura y
con toda su fecundidad el dolor, el
sacrificio y la entrega desinteresada
en la convivencia diaria.

El ejercicio de la caridad

Pecaría de ingenuo el que se
imaginase que las exigencias de la
caridad cristiana se cumplen
fácilmente. Muy distinto se
demuestra lo que experimentamos
en el quehacer habitual de la
humanidad y, por desgracia, en el
ámbito de la Iglesia. Si el amor no
obligara a callar, cada uno contaría
largamente de divisiones, de ataques,
de injusticias, de murmuraciones, de



insidias. Hemos de admitirlo con
sencillez, para tratar de poner por
nuestra parte el oportuno remedio,
que ha de traducirse en un esfuerzo
personal por no herir, por no
maltratar, por corregir sin dejar
hundido a nadie.

No son cosas de hoy. Pocos años
después de la Ascensión de Cristo a
los cielos, cuando aún andaban de un
sitio a otro casi todos los apóstoles, y
era general un fervor estupendo de
fe y de esperanza, ya empezaban
tantos, sin embargo, a descaminarse,
a no vivir la caridad del Maestro.

Habiendo entre vosotros celos y
discordias —escribe San Pablo a los
de Corinto—, ¿no es claro que sois
carnales y procedéis como hombres?
Porque diciendo uno: yo soy de Pablo,
y el otro: yo de Apolo, ¿no estáis
mostrando ser aún hombres, que no
comprenden que Cristo ha venido a
superar todas esas divisiones? ¿Qué



es Apolo? ¿Qué es Pablo? Ministros de
Aquel en quien habéis creído, y eso
según lo que a cada uno ha concedido
el Señor.

El Apóstol no rechaza la diversidad:
cada uno tiene de Dios su propio don,
quien de una manera, quien de otra.
Pero esas diferencias han de estar al
servicio del bien de la Iglesia. Yo me
siento movido ahora a pedir al Señor
—uníos, si queréis, a esta oración
mía— que no permita que en su
Iglesia la falta de amor encizañe a las
almas. La caridad es la sal del
apostolado de los cristianos; si pierde
el sabor, ¿cómo podremos
presentarnos ante el mundo y
explicar, con la cabeza alta, aquí está
Cristo?

Por tanto, os repito con San Pablo: 
cuando yo hablara todas las lenguas
de los hombres y el lenguaje de los
ángeles, si no tuviere caridad, vengo a
ser como un metal que suena, o



campana que retiñe. Y cuando tuviera
el don de profecía y penetrase todos
los misterios y poseyese todas las
ciencias, cuando tuviera toda la fe, de
manera que trasladase de una a otra
parte los montes, no teniendo caridad
soy nada. Cuando yo distribuyese
todos mis bienes para sustento de los
pobres, y cuando entregara mi cuerpo
a las llamas, si la caridad me falta,
todo eso no me sirve de nada.

Ante estas palabras del Apóstol de las
gentes, no faltan los que coinciden
con aquellos discípulos de Cristo,
que, cuando Nuestro Señor les
anunció el Sacramento de su Carne y
de su Sangre, comentaron: dura es
esta doctrina, ¿quién puede
escucharla?. Es dura, sí. Porque la
caridad que describe el Apóstol no se
limita a la filantropía, al
humanitarismo, o a la lógica
conmiseración ante el sufrimiento
ajeno: exige el ejercicio de la virtud
teologal del amor a Dios y del amor,



por Dios, a los demás. Por eso, la
caridad nunca fenece, mientras que
las profecías se terminarán y cesarán
las lenguas y se acabará la ciencia...
Ahora permanecen estas tres virtudes,
la fe, la esperanza y la caridad; pero
de las tres la caridad es la más
excelente de todas.

El único camino

Nos hemos convencido de que la
caridad nada tiene que ver con esa
caricatura que, a veces, se ha
pretendido trazar de la virtud central
de la vida del cristiano. Entonces,
¿por qué esta exigencia de predicarla
continuamente? ¿Surge como tema
obligado, pero con pocas
posibilidades de que se manifieste en
hechos concretos?

Si mirásemos a nuestro alrededor,
encontraríamos quizá razones para
pensar que la caridad es una virtud
ilusoria. Pero, considerando las cosas



con sentido sobrenatural,
descubrirás también la raíz de esa
esterilidad: la ausencia de un trato
intenso y continuo, de tú a Tú, con
Nuestro Señor Jesucristo; y el
desconocimiento de la obra del
Espíritu Santo en el alma, cuyo
primer fruto es precisamente la
caridad.

Recogiendo unos consejos del
Apóstol —llevad los unos las cargas
de los otros y así cumpliréis la ley de
Cristo- añade un Padre de la Iglesia: 
amando a Cristo soportaremos
fácilmente la debilidad de los demás,
también de aquél a quien no amamos
todavía, porque no tiene obras
buenas.

Por ahí se encarama el camino que
nos hace crecer en la caridad. Si
imaginásemos que antes hemos de
ejercitarnos en actividades
humanitarias, en labores
asistenciales, excluyendo el amor del



Señor, nos equivocaríamos. No
descuidemos a Cristo a causa de la
preocupación por el prójimo enfermo,
ya que debemos amar al enfermo a
causa de Cristo.

Mirad constantemente a Jesús que,
sin dejar de ser Dios, se humilló
tomando forma de siervo, para poder
servirnos, porque sólo en esa misma
dirección se abren los afanes que
merecen la pena. El amor busca la
unión, identificarse con la persona
amada: y, al unirnos a Cristo, nos
atraerá el ansia de secundar su vida
de entrega, de amor inmensurable,
de sacrificio hasta la muerte. Cristo
nos sitúa ante el dilema definitivo: o
consumir la propia existencia de una
forma egoísta y solitaria, o dedicarse
con todas las fuerzas a una tarea de
servicio.

Vamos a pedir ahora al Señor, para
terminar este rato de conversación
con El, que nos conceda repetir con



San Pablo que triunfamos por virtud
de aquel que nos amó. Por lo cual
estoy seguro de que ni la muerte, ni la
vida, ni ángeles, ni principados, ni
virtudes, ni lo presente, ni lo venidero,
ni la fuerza, ni lo que hay de más alto,
ni de más profundo, ni cualquier otra
criatura podrá jamás separarnos del
amor de Dios, que está en Jesucristo
Nuestro Señor.

De este amor la Escritura canta
también con palabras encendidas: 
las aguas copiosas no pudieron
extinguir la caridad, ni los ríos
arrastrarla. Este amor colmó
siempre el Corazón de Santa María,
hasta enriquecerla con entrañas de
Madre para la humanidad entera. En
la Virgen, el amor a Dios se confunde
también con la solicitud por todos
sus hijos. Debió de sufrir mucho su
Corazón dulcísimo, atento, hasta los
menores detalles —no tienen vino—,
al presenciar aquella crueldad
colectiva, aquel ensañamiento que



fue, de parte de los verdugos, la
Pasión y Muerte de Jesús. Pero María
no habla. Como su Hijo, ama, calla y
perdona. Esa es la fuerza del amor.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pr/article/con-la-fuerza-
del-amor/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/es-pr/article/con-la-fuerza-del-amor/
https://opusdei.org/es-pr/article/con-la-fuerza-del-amor/
https://opusdei.org/es-pr/article/con-la-fuerza-del-amor/

	Con la fuerza del amor
	Pedagogía divina
	Universalidad de la caridad
	Manifestaciones del amor
	El ejercicio de la caridad
	El único camino


