
opusdei.org

¿Cómo vivir la
virtud cristiana de la
pobreza?

Los cristianos, siguiendo el
ejemplo de Jesús, estamos
llamados a vivir la virtud
cristiana de la pobreza. Muchas
veces no entendemos lo que
este llamado significa o implica.
Para tantos se presenta como
una tarea ardua, incompatible
con los tiempos que vivimos, o
como una virtud negativa que
quita más de lo que da. Nos
introducimos en algunos de los
posibles interrogantes para
ayudar a redescubrir la riqueza



de la virtud cristiana de la
pobreza.

12/01/2024

Sumario

Bienaventurados los pobres de
espíritu...
¿Qué es y cómo vivir la virtud
cristiana de la pobreza?
Pobreza de espíritu y deseo de
felicidad
¿Es compatible la pobreza con
la riqueza material?
¿Cómo han vivido la pobreza
los primeros cristianos?
¿Cómo vivir esta virtud en el s.
XXI?

Te puede interesar

1. 

2. 

3. 

4. 

5. 

6. 



Stuff • Sentir la pobreza de Jesús • Ser
pobres nos libera del orgullo • 
Mensaje del Papa Francisco por la V
Jornada Mundial de los Pobres

1. Bienaventurados los pobres de
espíritu...

En el sermón de la montaña Jesús
proclama las “Bienaventuranzas”,
aquellas promesas de felicidad en
circunstancias en que
aparentemente no la hay. No es
casual que la primera que pronuncia
Jesús sea “Bienaventurados los pobres
de espíritu, porque suyo es el Reino de
los Cielos” (Mt 5, 3). Esta es la clave
para vivir todas las demás
bienaventuranzas. En la pobreza de
corazón se contiene el secreto de la
vida plena del cristiano. “Conocéis la
gracia de nuestro Señor Jesucristo,
que, siendo rico, se hizo pobre por

https://www.youtube.com/watch?v=gXvsfiZ_SV0
https://opusdei.org/es/article/sentir-la-pobreza-de-jesus-rezar-con-san-josemaria/
https://opusdei.org/es/article/dichoso-pobre-espiritu-bienaventuranzas/
https://opusdei.org/es/article/dichoso-pobre-espiritu-bienaventuranzas/
https://opusdei.org/es-es/article/jornada-mundial-de-los-pobres-2021/
https://opusdei.org/es-es/article/jornada-mundial-de-los-pobres-2021/


vosotros, para que vosotros seáis
ricos por su pobreza” (2 Cor 8,9). Es
necesario adentrarse en la
profundidad de estas palabras para
penetrar en la esencia del Evangelio
y de Jesús, y así insertarnos en la
lógica cristiana.

Meditar con san Josemaría

Lo que se necesita para conseguir la
felicidad, no es una vida cómoda,
sino un corazón enamorado. Surco,
795

Muchos se sienten desgraciados,
precisamente por tener demasiado
de todo. —Los cristianos, si
verdaderamente se conducen como
hijos de Dios, pasarán incomodidad,
calor, fatiga, frío… Pero no les faltará
jamás la alegría, porque eso —¡todo!
— lo dispone o lo permite El, que es
la fuente de la verdadera felicidad. 
Surco, 82

https://escriva.org/es/surco/795/
https://escriva.org/es/surco/795/
https://escriva.org/es/book-subject/surco/284/


2. ¿Qué es y cómo vivir la virtud
cristiana de la pobreza?

La pobreza es la virtud que armoniza
y ordena la relación de la persona
con los bienes. Es parte de la virtud
cardinal de la templanza ya que, al
vivirla, se busca gozar de los placeres
sensibles de manera adecuada para
que estos no nos desvíen de nuestro
fin, que es la verdadera felicidad. La
pobreza es atractiva y positiva
porque invita a aspirar a un bien
mayor y a no dejarse seducir por
otros menores que impiden amar de
verdad. En definitiva, es la virtud
que nos permite tener un corazón
libre para amar.

Cristo, modelo de todas las virtudes,
es a quien miran todos los cristianos
para aprender a vivir la pobreza. El
Nuevo Testamento nos revela a un
Dios que, siendo Rey y Señor de todo
lo creado, elige la pobreza desde su
nacimiento en un pesebre hasta su



muerte en la Cruz. Meditando su
vida los hombres de todos los
tiempos redescubren con actualidad
el llamado personal a vivir esta
virtud, ya que la pobreza no puede
medirse con parámetros externos,
sino buscando en el corazón las
ataduras que nos impiden seguir
generosamente al Señor.

Meditar con san Josemaría

Para llegar a Dios, Cristo es el
camino; pero Cristo está en la Cruz, y
para subir a la Cruz hay que tener el
corazón libre, desasido de las cosas
de la tierra. Via Crucis X estación

Despégate de los bienes del mundo.
—Ama y practica la pobreza de
espíritu: conténtate con lo que basta
para pasar la vida sobria y
templadamente.

—Si no, nunca serás apóstol. Camino,
631

https://escriva.org/es/via-crucis/10/
https://escriva.org/es/camino/pobreza/
https://escriva.org/es/camino/pobreza/


3. Pobreza de espíritu y deseo de
felicidad

“El único bien es amar a Dios con todo
el corazón y ser aquí abajo pobre de
espíritu” (Teresa de Lisieux)

Cuando se reduce la virtud al
sacrificio, carencia o
desprendimiento, de alguna manera
reducimos la virtud a los medios que
se ponen para alcanzar el verdadero
fin, que es tener libertad para amar
de verdad, aspiración de felicidad de
todo hombre.

“La pobreza de corazón es a fin de
cuentas la libertad de recibirlo todo
gratuitamente, sin que nuestro «ego»,
sus pretensiones y reivindicaciones,
se interpongan ya. Supone una
muerte a sí mismo, un
desprendimiento radical, pero que
conduce a una transparencia
perfecta a la acción de Dios, a la
alegría de recibir y de dar
libremente.



Con todo, se necesita mucho tiempo y
una larga lucha para llegar a esta
libertad. Exige una transformación
en profundidad de nuestra
existencia, de nuestro modo de
relacionarnos con Dios, con nosotros
mismos y con los demás.”1

Meditar con san Josemaría

En la economía de la salvación,
Nuestro Padre Dios cuida de cada
alma con delicadeza amorosa: cada
uno ha recibido de Dios su propio don,
quien de una manera, quien de otra.
Parecería inútil, por tanto, afanarse
por presentar al Señor algo de lo que
El tuviera necesidad; desde nuestra
situación de deudores que no tienen
con qué pagar, nuestros dones se
asemejarían a los de la Antigua Ley,
que Dios ya no acepta: Tú no has
querido, ni han sido de tu agrado, los
sacrificios, las ofrendas y los
holocaustos por el pecado, cosas
todas que ofrecen según la Ley.



Pero el Señor sabe que dar es propio
de enamorados, y Él mismo nos
señala lo que desea de nosotros. No
le importan las riquezas, ni los frutos
ni los animales de la tierra, del mar o
del aire, porque todo eso es suyo;
quiere algo íntimo, que hemos de
entregarle con libertad: dame, hijo
mío, tu corazón. ¿Veis? No se
satisface compartiendo: lo quiere
todo. No anda buscando cosas
nuestras, repito: nos quiere a
nosotros mismos. De ahí, y sólo de
ahí, arrancan todos los otros
presentes que podemos ofrecer al
Señor.

Démosle, por tanto, oro: el oro fino
del espíritu de desprendimiento del
dinero y de los medios materiales. No
olvidemos que son cosas buenas, que
vienen de Dios. Pero el Señor ha
dispuesto que los utilicemos, sin
dejar en ellos el corazón, haciéndolos
rendir en provecho de la humanidad.



Los bienes de la tierra no son malos;
se pervierten cuando el hombre los
erige en ídolos y, ante esos ídolos, se
postra; se ennoblecen cuando los
convertimos en instrumentos para el
bien, en una tarea cristiana de
justicia y de caridad. No podemos ir
detrás de los bienes económicos,
como quien va en busca de un tesoro;
nuestro tesoro está aquí, reclinado
en un pesebre; es Cristo y en Él se
han de centrar todos nuestros
amores, porque donde está nuestro
tesoro allí estará también nuestro
corazón. Es Cristo que pasa, 35

4. ¿Es compatible la pobreza con la
riqueza material?

Vivir la virtud de la pobreza es
compatible con poseer bienes
materiales, ya que no se aspira a la
pobreza material, sino a la pobreza
de corazón, de espíritu. Se trata de
estar desprendido de las cosas
materiales, del dominio sobre las

https://escriva.org/es/book-subject/es-cristo-que-pasa/284/


cosas. Dios desea que le entreguemos
nuestro corazón, no cosas ni acciones
meramente externas. Por eso no se
trata simplemente de no tener, sino
de no poner el corazón en lo que se
tiene. Cuando los bienes ocupan el
lugar de medios y no fines en la vida
del hombre, entonces el corazón
permanece libre para querer a Dios y
a los demás. Ciertamente esta
libertad de corazón exige tener una
relación sana y ordenada con las
cosas, y esto se consigue viviendo las
virtudes de la templanza, el orden, el
desprendimiento, el señorío y la
generosidad, entre otras.

Meditar con san Josemaría

No consiste la verdadera pobreza en
no tener, sino en estar desprendido:
en renunciar voluntariamente al
dominio sobre las cosas.

—Por eso hay pobres que realmente
son ricos. Y al revés. Camino, 632

https://escriva.org/es/camino/pobreza/


5. ¿Cómo vivieron la pobreza los
primeros cristianos?

En el Evangelio, vemos cómo Jesús
insiste en la virtud de la pobreza,
cómo la vive Él mismo y da
importancia a que los cristianos la
vivan también. El Papa Francisco
enseña que «cuando el Señor envía a
sus setenta y dos discípulos, los envía
“en pobreza”, les da consejos sobre la
pobreza». Es «la pobreza del
discípulo: el camino del discípulo, el
Señor quiere que sea pobre». Luego
el Papa sugiere «tres formas, tres
modos de vivir la pobreza en la vida
de los discípulos, pobrezas diversas,
tres etapas —podemos decir— de
pobrezas diversas». «La primera
pobreza es: separación del dinero, de
la riqueza», desprendimiento de los
bienes materiales que, aunque
buenos en sí mismos, pueden ocupar
excesivo espacio en el corazón. El
Señor envía a sus discípulos a
predicar sin bolsa, ni alforja, ni



sandalias. «La condición para
comenzar el camino del discipulado
es la pobreza» como vemos en el caso
del joven rico que, escuchando el
llamado de Jesús, «no pudo seguirlo
porque tenía tantas riquezas y su
corazón estaba apegado a las
riquezas». «El segundo, recibir
humildemente las persecuciones,
tolerar las persecuciones», como las
toleraron los primeros cristianos y
tantos cristianos hoy en día de modos
diversos. Y el tercer modo es la
«pobreza de la soledad, del
abandono: cuando el discípulo, que
salió con tanta fuerza para predicar
al Señor, también ha tolerado las
persecuciones, al final de la vida se
siente abandonado: abandonado por
todos». Y esto sucedió al mismo
Cristo, abandonado por todos en la
Cruz.

«La pobreza como camino del
discípulo» insiste el Papa. Sí, «el
discípulo, pobre, porque su riqueza



es Jesús. Pobre, porque no está
apegado a la riqueza: primer paso.
Pobre, porque es paciente frente a
pequeñas o grandes persecuciones:
segundo paso. Pobre, porque entra
en este estado de ánimo al final de la
vida que nos recuerda el de San
Pablo: abandonado». Y «el mismo
camino de Jesús que termina con esa
oración al Padre: “Padre, Padre, ¿por
qué me has abandonado?”»2

Meditar con san Josemaría

Yo te voy a decir cuáles son los
tesoros del hombre en la tierra para
que no los desperdicies: hambre, sed,
calor, frío, dolor, deshonra, pobreza,
soledad, traición, calumnia, cárcel… 
Camino, 194

6. ¿Cómo vivir esta virtud en el
siglo XXI?

Así como los primeros cristianos
vivían la virtud de la pobreza según
las circunstancias específicas de su

https://escriva.org/es/book-subject/camino/284/


época, nosotros hoy en día estamos
llamados a hacer lo mismo.

El Papa Francisco nos ilumina con las
siguientes palabras: «Las
Bienaventuranzas están dirigidas a
los pobres, a los afligidos, a los
hambrientos de justicia. Es un
mensaje a contracorriente. El
mundo, de hecho, dice que para ser
feliz tienes que ser rico, poderoso,
siempre joven y fuerte, tener fama y
éxito. Jesús abate estos criterios y
hace un anuncio profético —y esta es
la dimensión profética de la santidad
—: la verdadera plenitud de vida se
alcanza siguiendo a Jesús,
practicando su Palabra. Y esto
significa otra pobreza, es decir, ser
pobres por dentro, vaciarse de uno
mismo para dejar espacio a Dios.
Quien se cree rico, exitoso y seguro,
lo basa todo en sí mismo y se cierra a
Dios y a sus hermanos, mientras que
quien es consciente de ser pobre y de
no bastarse a sí mismo permanece



abierto a Dios y al prójimo. Y halla la
alegría. Las Bienaventuranzas, pues,
son la profecía de una humanidad
nueva, de un modo nuevo de vivir:
hacerse pequeño y encomendarse a
Dios, en lugar de destacar sobre los
demás; ser manso, en vez de tratar
de imponerse; practicar la
misericordia, antes que pensar solo
en sí mismo; trabajar por la justicia y
la paz, en vez de alimentar, incluso
con la connivencia, injusticias y
desigualdades. La santidad es acoger
y poner en práctica, con la ayuda de
Dios, esta profecía que revoluciona el
mundo.»3

Meditar con san Josemaría

Se anuncia el Evangelio a los pobres
(Mt 11, 5), leemos en la Escritura,
precisamente como uno de los signos
que dan a conocer la llegada del
Reino de Dios. Quien no ame y viva
la virtud de la pobreza no tiene el
espíritu de Cristo. Y esto es válido



para todos: tanto para el anacoreta
que se retira al desierto, como para el
cristiano corriente que vive en medio
de la sociedad humana, usando de
los recursos de este mundo o
careciendo de muchos de ellos. 
Conversaciones con Mons. Escrivá de
Balaguer, 110

Haciéndome eco de una expresión
del profeta Isaías —discite benefacere
(1, 17)—, me gusta decir que hay que
aprender a vivir toda virtud, y quizá
muy especialmente la pobreza. Hay
que aprender a vivirla, para que no
quede reducida a un ideal sobre el
que se puede escribir mucho, pero
que nadie realiza seriamente. Hay
que hacer ver que la pobreza es
invitación que el Señor dirige a cada
cristiano, y que es —por tanto—
llamada concreta que debe informar
toda la vida de la humanidad. 
Conversaciones con Mons. Escrivá de
Balaguer, 110

https://www.escrivaobras.org/book/conversaciones-punto-110.htm
https://www.escrivaobras.org/book/conversaciones-punto-110.htm
https://www.escrivaobras.org/book/conversaciones-punto-110.htm
https://www.escrivaobras.org/book/conversaciones-punto-110.htm


1. Jacques Philippe, La felicidad
donde no se espera

2. Homilía del Papa Francisco 18-
X-2018

3. Ángelus Papa Francisco 1-XI-2021

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pr/article/como-vivir-la-
virtud-cristiana-de-la-pobreza/

(19/01/2026)

https://www.vatican.va/content/francesco/es/cotidie/2018/documents/papa-francesco-cotidie_20181018_camino-pobreza.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/cotidie/2018/documents/papa-francesco-cotidie_20181018_camino-pobreza.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2021/documents/papa-francesco_angelus_20211101.html
https://opusdei.org/es-pr/article/como-vivir-la-virtud-cristiana-de-la-pobreza/
https://opusdei.org/es-pr/article/como-vivir-la-virtud-cristiana-de-la-pobreza/
https://opusdei.org/es-pr/article/como-vivir-la-virtud-cristiana-de-la-pobreza/

	¿Cómo vivir la virtud cristiana de la pobreza?

