
opusdei.org

Formación de la
personalidad (V):
coherencia, edificar
el orden interior

Una de las notas de la
personalidad madura es la
capacidad de conjugar el
despliegue de una actividad
intensa con el orden y la paz
interior.

24/06/2015

Cuando San Agustín, ya anciano,
escribía «pax omnium rerum
tranquillitas ordinis, la paz de todas



las cosas es la tranquilidad del
orden»[1], lo hacía desde la
experiencia de quien llevaba años
viéndose requerido constantemente
por todo tipo de tareas: el gobierno
pastoral de la porción del Pueblo de
Dios que tenía encomendado; su
abundante predicación; los retos que
presentaba una época convulsa, de
cambios sociales y culturales. No es
este, pues, un aforismo escrito en el
sosiego del retiro, sino en el fragor de
la vida diaria, con todos sus
imprevistos y vaivenes. La
coherencia de este santo era una
conquista cotidiana; con el paso de
los días, su esfuerzo por “centrar el
tiro” afianzaba más y más su
carácter.

Una de las notas de la personalidad
madura es la capacidad de conjugar
el despliegue de una actividad
intensa con el orden y la paz interior.
Alcanzar este equilibrio implica
cierto esfuerzo: también San



Josemaría hablaba de su lucha en
este campo. «¡Dentro de mi sotana te
querría ver! -decía a uno que le
hablaba de las dificultades que le
generaba el trabajo para cuidar de su
formación- Porque también yo tengo
pluriempleo. Encima de ese desorden
hemos de edificar el orden»[2]. El
orden, la coherencia de nuestra vida,
es un botín que vamos ganando,
moneda a moneda, en la batalla de
todos los días: «ese comenzar por el
quehacer menos agradable pero más
urgente (…), con perseverancia en el
cumplimiento del deber cuando tan
fácil sería abandonarlo, ese no dejar
para mañana lo que hemos de
terminar hoy: ¡Todo por darle gusto a
Él, a Nuestro Padre Dios!»[3].

El señorío de sí

Esta batalla serena no sólo tiene que
ver con las cosas que manejamos y
las tareas que llenan nuestro día,
sino también con nuestro corazón.



Sin ese latido interior, el orden sería
sólo gestión del tiempo,
“optimización de procesos”, eficacia
empresarial, pero no demostraría
auténtica madurez cristiana. La
coherencia del cristiano se edifica en
un flujo constante, de adentro hacia
afuera y de afuera hacia adentro;
crece con el dominio de sí, el orden
de la actividad exterior, el
recogimiento interior y la prudencia.

No se nos escapan los obstáculos que
existen para alcanzar esta armonía
interior. Si bien apreciamos el
enorme atractivo de una vida
cristiana plena, muchas veces
experimentamos tendencias diversas
y, a veces, contrarias. San Pablo lo
expresó con fuerza: «al querer yo
hacer el bien encuentro esta ley: que
el mal está en mí; pues me complazco
en la ley de Dios según el hombre
interior, pero veo otra ley en mis
miembros que lucha contra la ley de
mi espíritu»[4]. Sentimos una cosa y



queremos otra, notamos que estamos
divididos entre lo que nos apetece y
lo que debemos hacer, y a veces
acaba por nublársenos la vista;
incluso puede llegar a parecernos
entonces que, a fin de cuentas,
tampoco pasa nada por ser un poco
incoherentes, lo que en el fondo
denota un amor vacilante.

Y sin embargo, ¡cómo resuena el
halago que nuestro Señor hizo a
Natanael! «Aquí tenéis a un
verdadero israelita en quien no hay
doblez»[5]. Quien procura
conducirse de acuerdo con la voz de
Dios que resuena en su conciencia,
inspira espontáneamente un gran
respeto: las personas de una pieza
atraen, porque todo en ellas dice
autenticidad. En cambio, la doble
vida, las compensaciones -aunque
sean pequeñas-, la falta de
sinceridad, hacen que se nos
enturbie el rostro del alma. Como
todos estamos expuestos a estas



pequeñas desviaciones del rumbo, se
trata de que seamos sencillos, y las
corrijamos con perseverancia; así se
evita el riesgo de acabar a la deriva
en el alta mar de la vida.

Para tocar la melodía de Dios

Al poner orden en nuestro interior
no se trata sólo de que nuestra
inteligencia “domine” la imaginación
y encauce la fuerza de los
sentimientos y afectos: tiene que
descubrir todo lo que estos
compañeros de viaje pueden y
quieren decirle. Dicho de otro modo,
no podemos corregir la disonancia
suprimiendo una de las melodías:
Dios nos ha hecho polifónicos. El
señorío de sí, también conocido
desde siempre como templanza, no
es frialdad cerebral: Dios nos quiere
con un corazón que sea «grande,
fuerte y tierno y afectuoso y
delicado»[6].



Con el corazón podemos tocar una
música para el Señor. Si queremos
interpretarla bien, conviene ponerlo
a tono, como se afinan los
instrumentos para que den la nota
adecuada. Se trata de educar los
afectos, de fomentar una sensibilidad
por lo que es auténticamente bueno,
porque responde a nuestro ser
personal, con todas sus dimensiones.
Los sentimientos dan el colorido a
nuestra vida, y permiten percibir con
mayor riqueza lo que sucede a
nuestro alrededor. Sin embargo, del
mismo modo como un cuadro
saturado de colores sin balance no es
agradable, o un instrumento
desafinado resulta molesto, el
corazón abandonado al vaivén
sentimental resquebraja la armonía
de nuestra personalidad, y erosiona,
a veces de modo importante,
nuestras relaciones con los demás.

San Josemaría aconsejaba poner
«siete cerrojos»[7] al corazón. En una



ocasión, lo explicaba así: «ciérralo
con los siete cerrojos que yo
recomiendo: uno para cada pecado
capital. Pero no dejes de tener
corazón»[8]. La experiencia
acumulada de siglos, también en los
lugares adonde no ha llegado el
cristianismo, muestra que los afectos
y los instintos, sin control, pueden
arrastrarnos como las aguas de una
riada que siembra destrucción por
donde pasa. No se trata de anular la
corriente, sino de hacer un trabajo
parecido al de los ingenieros que
entuban el agua que baja de los
torrentes de las montañas para que
mueva una turbina y produzca
electricidad. Una vez encauzada la
corriente -que podría haber arrasado
árboles y casas-, todos pueden vivir
tranquilos y aprovechar esa
electricidad para iluminar y calentar
sus viviendas. Si nuestro espíritu no
logra encauzar de manera estable
esas fuerzas instintivas y afectivas de
nuestra naturaleza, no puede tener



paz ni sosiego: no puede existir vida
interior.

Tomar las riendas de nuestro día

Un paso importante para ser señores
de nosotros mismos es el de
sobreponernos a la pereza, un virus
silencioso pero eficaz, que puede
paralizarnos poco a poco si no lo
mantenemos a raya. La pereza se
hace fuerte en quien no tiene un
norte, o también en quien,
teniéndolo, no se pone a andar en
esa dirección. «No confundas la
serenidad con la pereza, con el
abandono, con el retraso en las
decisiones o en el estudio de los
asuntos»[9]. Poner la cabeza en lo
que requiere nuestra atención, evitar
huir de lo que suponga un poco de
esfuerzo; no dejar para después lo
que podemos hacer ahora… sobre
esos hábitos sí se construye una
personalidad ágil, recia y serena.



También conviene estar atentos al
otro extremo, el activismo
desordenado: «Hijo, no te ocupes de
muchos asuntos; si te desbordan, no
estarás falto de culpa; por más que
corras no los alcanzarás, y aunque
huyas no te podrás escapar de
ellos»[10]. Madurez de la
personalidad significa aquí
ponderación, orden en nuestra
actividad. Para que la vida no se nos
lleve por delante con sus infinitos
requerimientos, nos servirá tomar la
iniciativa para distribuir nuestra
actividad en los tiempos adecuados,
es decir, planificar -sin
cuadricularnos- dando prioridad a lo
que debe estar en primer lugar y no
a lo que surge en cada momento. Así
evitamos que lo urgente se coma lo
importante. Lógicamente, no es
preciso programarlo todo, pero sí
evitar que la improvisación lleve a
perder tiempo porque simplemente
nos dedicamos a salir al paso de lo
que nos ocurre durante el día. En



este sentido decía San Josemaría que
«es preciso ordenarse porque no
tenemos tiempo de hacerlo todo
enseguida».

En nuestro día hay algunos
momentos clave que podemos fijar
de antemano: la hora de acostarnos,
la hora de levantarnos, los tiempos
que vamos a dedicar exclusivamente
a Dios, la hora de trabajar, la hora de
las comidas… Después está todo el
campo de hacer bien lo que debemos
hacer, con rendimiento, atención y
perfección, es decir, con amor.
«Cumple el pequeño deber de cada
momento: haz lo que debes y está en
lo que haces»[11]. Se trata, a fin de
cuentas, de un programa de santidad
que no encorseta, porque se ordena a
un fin grande: hacer feliz a Dios y a
los demás. A la vez, ese mismo amor
que nos mueve a regirnos por un
horario nos indicará cuándo el plan
tiene que “saltar”, porque lo exige el
bien de otras personas, o por tantos



otros motivos que se presentan con
claridad a quien vive cara a Dios.

El cultivo del espacio interior

La interioridad es el centro vivo de la
persona, lo que hace que sus fuerzas,
cualidades, disposiciones de ánimo y
acciones formen una unidad. Quien
es capaz de vivir dentro de sí, de
recoger sus sentidos y potencias
hasta sosegar el alma, desarrolla una
personalidad más rica, porque es
más capaz de relación, de diálogo.
«El silencio -decía Benedicto XVI- es
parte integrante de la comunicación
y sin él no existen palabras con
densidad de contenido»[12].

Para no limitarse a nadar en la
superficie de la vida, es preciso
dedicar tiempo a pensar lo que nos
ha pasado, lo que hemos leído, lo que
nos han dicho, y sobre todo las luces
que hemos recibido de Dios.
Reflexionar ensancha y enriquece
nuestro espacio interior: nos ayuda a



integrar las diversas facetas de
nuestra vida -trabajo, relaciones
sociales, ocio, etc.- con el proyecto de
vida cristiana que realizamos de la
mano del Señor. Este hábito implica
aprender a entrar dentro de nuestra
alma, superando la prisa, la
impaciencia, la dispersión. Se abre
así un espacio de meditación en la
presencia de Dios: «Quién de
nosotros, a la noche, antes de
terminar el día, cuando se queda
solo, no se pregunta: ¿qué sucedió
hoy en mi corazón? ¿Qué sucedió?
¿Qué cosas pasaron por mi
corazón?»[13].

Ese sosiego del espíritu se consigue
cuando cortamos con las tensiones
de la vida y detenemos las
solicitaciones de los asuntos
pendientes, y la imaginación; cuando
detenemos el ritmo de la vida
exterior y callamos tanto por fuera
como por dentro. De esa manera,
nuestros conocimientos y



experiencias adquieren profundidad,
aprendemos a asombrarnos, a
contemplar, a saborear los bienes del
espíritu, a escuchar a Dios. Con esta
riqueza interior, cuando salimos
fuera podremos disfrutar más al
comunicamos con los demás, pues
tendremos algo personal, algo 
nuestro, que aportar.

En el silencio, podremos escuchar la
voz del Señor. Cuando Dios quiere
pasar ante Elías en el monte Horeb,
la Sagrada Escritura nos dice que no
estaba en la violencia del huracán
que partía las rocas, ni en el espanto
del terremoto, ni en el fuego que le
siguió, sino en una brisa que apenas
se notaba[14]. Callar es hermoso; no
es ningún vacío, sino vida auténtica y
plena, si permite establecer un
diálogo íntimo con Dios. «Un hilo
sonoro de silencio: así se acerca el
Señor, con la sonoridad del silencio
que es propia del amor»[15].



La sabiduría de corazón

«El sabio de corazón será llamado
prudente»[16]. La capacidad de
recogimiento nos permite asentar
cada vez con más profundidad los
motivos que guían nuestra vida. La
coherencia madura entonces como la
fruta al sol, y se vierte en nosotros el
licor de una sabiduría que nos ayuda
a acertar en nuestras decisiones.

No siempre es necesario dar
respuestas inmediatas a lo que se nos
plantea. La prudencia, muchas veces,
llevará a informarse bien antes de
enjuiciar o tomar una decisión,
porque con frecuencia las cosas no
son como aparecen a primera vista.
Una persona madura se caracteriza
por estudiar los asuntos con
atención, acudir a la memoria de
experiencias pasadas de temas
parecidos y pedir consejo a quienes
están en condiciones de darlo. Y,
antes que nada, algo que para un



cristiano resulta muy natural, casi
como un reflejo: pedir consejo a Dios:
«no tomes una decisión sin detenerte
a considerar el asunto delante de
Dios»[17]. Así es más fácil aplicar a la
situación concreta un juicio
ponderado, sin ceder a la ligereza, la
comodidad, el peso de la vida pasada,
o la presión del ambiente. Y tener la
valentía de tomar una decisión -
aunque toda decisión entrañe un
riesgo- y de ejecutarla sin demoras,
con la disposición de rectificar, si
más tarde nos damos cuenta de que
nos hemos equivocado.

La coherencia cristiana -fruto de una
interioridad cultivada- nos pone, en
definitiva, en condiciones de
entregarnos a un ideal, y de
perseverar en él. «Dame gracia para
dejar todo lo que se refiere a mi
persona. Yo no debo tener más
preocupaciones que tu Gloria..., en
una palabra, tu Amor. ¡Todo por
Amor!»[18].



José Benito Cabaniña – Carlos Ayxelà

Fotos de: Álvaro García Fuentes e
Ismael Martínez

[1] San Agustín, De civitate Dei XIX,
13.1.

[2] San Josemaría, Notas de una
reunión, 23-XI-1972.

[3] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
67.

[4] Rm 7, 21-23.

[5] Jn 1, 47.

[6] Amigos de Dios, n. 177.

[7] San Josemaría, Camino, nn. 161,
188.

[8] San Josemaría, Notas de una
reunión, Santiago de Chile, 30-



VI-1974. Estos pecados “son llamados
capitales porque generan otros
pecados, otros vicios. Entre ellos
soberbia, avaricia, envidia, ira,
lujuria, gula, pereza” (Catecismo de la
Iglesia Católica, n. 1866).

[9] San Josemaría, Forja, n. 467.

[10] Si 11, 10.

[11] Camino, n. 815.

[12] Benedicto XVI, Mensaje para la
XLVI Jornada Mundial de las
Comunicaciones Sociales, 24-I-2012.

[13] Francisco, Homilía, 10-X-2014.

[14] Cfr. 1 R 19, 11-13.

[15] Francisco, Homilía, 12-XII-2013.

[16] Pr 16, 21.

[17] Camino, n. 266.

[18] Forja, n. 247.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pr/article/coherencia-
edificar-el-orden-interior/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/es-pr/article/coherencia-edificar-el-orden-interior/
https://opusdei.org/es-pr/article/coherencia-edificar-el-orden-interior/
https://opusdei.org/es-pr/article/coherencia-edificar-el-orden-interior/

	​Formación de la personalidad (V): coherencia, edificar el orden interior

