
opusdei.org

Carta del Prelado (16
febrero 2023) |
Fraternidad

En estas líneas, monseñor
Fernando Ocáriz invita a
reflexionar sobre algunas
actitudes y manifestaciones en
las que se expresa la
fraternidad.

16/02/2023

Descargar la carta en formato
digital

ePub ► Carta del Prelado (16 de
febrero de 2023)

https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/Carta%20prelado%20opus%20dei%20fraternidad%20%7C%2016%20febrero%20202320230215083616823426.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/Carta%20prelado%20opus%20dei%20fraternidad%20%7C%2016%20febrero%20202320230215083616823426.epub


Mobi ► Carta del Prelado (16 de
febrero de 2023)

PDF ► Carta del Prelado (16 de
febrero de 2023)

Google Play Books ► Carta del
Prelado (16 de febrero de 2023)

Apple Books ► Carta del Prelado (16
de febrero de 2023)

Escucha la lectura de la carta del
prelado del Opus Dei (23 min).
Disponible también en Spotify y 
Google Podcast.

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

1. Con esta carta, deseo invitaros a
considerar conmigo algunos aspectos
contenidos en aquellas palabras del
Señor, tantas veces meditadas: «Este

https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/Carta-prelado-opus-dei-fraternidad-_-16-febrero-202320230215083709243262.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/Carta-prelado-opus-dei-fraternidad-_-16-febrero-202320230215083709243262.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Carta-prelado-opus-dei-fraternidad20230215083940397420.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Carta-prelado-opus-dei-fraternidad20230215083940397420.pdf
https://play.google.com/store/books/details?id=8-etEAAAQBAJ&pli=1
https://play.google.com/store/books/details?id=8-etEAAAQBAJ&pli=1
http://books.apple.com/us/book/id6445727270
http://books.apple.com/us/book/id6445727270
https://open.spotify.com/episode/6oB1jrtOVG1K0eTgPKvyX9?si=ZvxY9TNBR_OPyCNkt81UYQ
https://podcasts.google.com/feed/aHR0cHM6Ly9mZWVkcy5zb3VuZGNsb3VkLmNvbS91c2Vycy9zb3VuZGNsb3VkOnVzZXJzOjMzOTc5NDc2L3NvdW5kcy5yc3M/episode/dGFnOnNvdW5kY2xvdWQsMjAxMDp0cmFja3MvMTQ0NTM5NDI1OQ?sa=X&ved=0CAIQuIEEahcKEwjYl863yJn9AhUAAAAAHQAAAAAQLA


es mi mandamiento: que os améis los
unos a los otros como yo os he
amado» (Jn 15,12).

Jesús nos ha amado hasta el extremo,
hasta dar su vida por todos y cada
uno. Lo sabemos y deseamos creerlo
con una fe más viva y operativa, que
le pedimos a Él, como los apóstoles:
«Auméntanos la fe» (Lc 17,5). De esta
manera, podremos decir con san
Juan, plenamente convencidos:
«Nosotros hemos conocido y creído el
amor que Dios nos tiene» (1 Jn 4,16).

«Dios es amor» (1 Jn 4,8), y nos llama
al amor: «Esta es nuestra vocación
más alta, nuestra vocación por
excelencia; y a ésta está unida
también la alegría de la esperanza
cristiana. Quien ama tiene la alegría
de la esperanza, de llegar a encontrar
el gran amor que es el Señor»[1].

Nuestro amor a Dios –caridad
sobrenatural– es correspondencia a
ese amor divino por todos y cada uno



de nosotros, que el mismo Señor nos
pone como modelo y horizonte de
nuestro amor a los demás. El amor a
Dios y el amor a los demás están tan
unidos que, «en un acto cualquiera
de fraternidad, la cabeza y el corazón
no pueden distinguir en muchas
ocasiones si se trata de servicio a
Dios o de servicio a los hermanos:
porque, en el segundo caso, lo que
hacemos es servir a Dios dos
veces»[2].

2. Tan decisivo es en nuestra vida el
amor a los demás que «sabemos que
hemos pasado de la muerte a la vida,
porque amamos a nuestros
hermanos» (1 Jn 3,14). La caridad se
desarrolla en innumerables aspectos
y alcanza al mundo entero. Nadie
nos puede ser indiferente, porque
«cada uno de nosotros es el fruto de
un pensamiento de Dios. Cada uno de
nosotros es querido, cada uno es
amado, cada uno es necesario»[3].



Con estas líneas, querría que
reflexionásemos sobre algunas
actitudes y manifestaciones de
particular relevancia en las que se
expresa la fraternidad. En cierto
modo, se resumen en estas palabras
de san Josemaría: «¡Con cuánta
insistencia el Apóstol San Juan
predicaba el mandatum novum!
–“¡Que os améis los unos a los otros!”
–Me pondría de rodillas, sin hacer
comedia –me lo grita el corazón–,
para pediros por amor de Dios que os
queráis, que os ayudéis, que os deis
la mano, que os sepáis perdonar»[4].

Amplitud de la comprensión

3. La palabra comprensión, en el
contexto de las relaciones
personales, a veces podría evocar
solo uno de sus aspectos: el de no
extrañarse de los defectos y faltas de
los demás. Sin embargo, en ese caso
no se entendería del todo aquel



punto de Camino: «Más que en “dar”,
la caridad está en “comprender”»[5].

La comprensión que es fruto de la
caridad, del amor, “comprende”:
“ve”, primeramente, no los defectos o
las faltas, sino las virtudes y las
cualidades de los demás. Recuerdo
una meditación predicada por don
Javier el 26 de agosto de 1999,
durante un curso de verano en
Olbeira (una casa de retiros en
Galicia, España): nos exhortaba con
fuerza y cariño a «no ver a las
personas a través de sus defectos,
sino a través de sus virtudes». El
amor hace ver, con alegría, lo
positivo de los demás. «Debemos
alegrarnos de la prosperidad del
prójimo como de la nuestra»[6]; eso es
lo más opuesto a ver a los demás con
ese oscuro pecado que es la envidia,
en su sentido de tristeza por el bien
ajeno.



Por otra parte, cada persona vale
siempre más de lo que logramos ver
con el conocimiento habitual. En
cierto modo, sucede con frecuencia
lo que leemos en la Escritura, cuando
la Carta a los Hebreos nos exhorta a
no olvidar la hospitalidad: gracias a
ella, «algunos, sin saberlo,
hospedaron a ángeles» (Hb 13,2).

4. La comprensión que nace del amor
permite ver también los defectos y
faltas de los demás: se comprende así
a la persona, tanto en lo positivo
como en lo negativo. Y podemos
estar seguros –el amor lo ve, porque
es sapientísimo– de que lo positivo es
muy superior a lo negativo. En
cualquier caso, lo negativo no es
motivo de separación, sino de
oración y de ayuda; si cabe, de más
cariño; y, si es el caso, de corrección
fraterna.

De muchos modos nos ha insistido
nuestro Padre en esta manifestación



–a veces heroica– de la caridad:
«Practicad la corrección fraterna, ne
sit populus Domini sicut oves absque
pastore (Nm 27,17), para que no
aparezca esta Familia sobrenatural,
que es la Obra de Dios, como un
conjunto de ovejas sin pastor.
Siempre he enseñado, hijas e hijos
míos, que en la Obra cada uno debe
ser pastor y oveja»[7].

5. Todos somos débiles y no podemos
extrañarnos de que surjan en
nosotros reacciones de contrariedad
o de incomprensión hacia otras
personas. Pero no debemos aceptar
esas reacciones justificándolas; serán
más bien momentos para pedir
perdón al Señor y para rogarle que
nos aumente la capacidad de querer,
que nos dé más esa comprensión que
es fruto del amor. Y, así, sin
desalentarnos ante nuestra
debilidad, pediremos ayuda a Dios,
para poder decirle al fin, llenos de



agradecimiento: «Has dilatado mi
corazón» (Sal 119,32).

Es importante, por ejemplo, que
luchemos para dominar y mitigar las
impaciencias que podrían surgir
espontáneamente ante defectos
reales o no tan reales de otros (a
veces, el defecto puede estar más en
nuestra mirada). Estas impaciencias
pueden llevar a la falta de
comprensión, y por tanto a la falta de
caridad. Son fuertes aquellas
antiguas palabras de san Cipriano de
Cartago: «La caridad es el lazo que
une a los hermanos, el cimiento de la
paz, la trabazón que da firmeza a la
unidad; la que es superior a la
esperanza y a la fe, la que sobrepuja
a la limosna y al martirio; la que
quedará con nosotros para siempre
en el cielo. Quítale, sin embargo, la
paciencia, y quedará devastada»[8].

6. La comprensión, fruto del amor
fraterno, conduce también a evitar



discriminaciones en las relaciones
con unos y otros, que podrían surgir
al constatar las diferencias. En
realidad, tantas veces esa diversidad
es una riqueza de caracteres,
sensibilidades, aficiones, etc. Así nos
lo explica nuestro Padre: «Habéis de
practicar también constantemente
una fraternidad, que esté por encima
de toda simpatía o antipatía natural,
amándoos unos a otros como
verdaderos hermanos, con el trato y
la comprensión propios de quienes
forman una familia bien unida»[9].

Junto con el esfuerzo por querer y
comprender a los demás, es
importante también que facilitemos
que nos puedan querer. En este
sentido, os recuerdo lo que ya os
escribí: «Ganar en afabilidad, alegría,
paciencia, optimismo, delicadeza, y
en todas las virtudes que hacen
amable la convivencia es importante
para que las personas puedan
sentirse acogidas y ser felices»[10]. Se



crea así un ambiente de fraternidad
en el que cada uno potencia el cariño
del otro y, juntos, experimentamos
ese ciento por uno que nos prometió
el Señor, y nos encaminamos a la
vida eterna (cfr. Mt 19,29).

El tesoro del perdón

7. La comprensión tiene también una
relación estrecha con esa realidad de
extraordinaria importancia que es el
perdón: pedir perdón y perdonar. En
abril de 1974, nuestro Padre nos
decía que «lo más divino de nuestra
vida de cristianos, de hijos de Dios en
el Opus Dei, es perdonar a quienes
nos hayan hecho daño». Y enseguida
añadía, con gran sencillez: «Yo no he
necesitado aprender a perdonar,
porque el Señor me ha enseñado a
querer». Entre tantas consecuencias
y manifestaciones como tiene la
filiación divina, quizá
espontáneamente no hubiéramos
pensado ante todo en el perdón. Sin



embargo, entendemos que nuestro
ser hijos de Dios es nuestro ser Cristo,
nuestra identificación con él. Y Cristo
vino a este mundo, el Hijo eterno se
hizo Hombre, precisamente para
perdonar. Por eso, podemos
considerar que «nada nos asemeja
tanto a Dios como estar dispuestos al
perdón»[11].

¡Cuántas veces rezamos y meditamos
el padrenuestro! Perdonar a los
demás es tan decisivo, que es
condición para que Dios nos
perdone. Qué bueno es pedir al
Señor que nos enseñe a perdonar, de
verdad y siempre. Es más, tengamos
la audacia santa de pedirle que,
como nuestro Padre, lleguemos a
querer tanto a los demás que no
necesitemos aprender a perdonar[12].
Sería estupendo que deseáramos
llegar a un punto en el que amemos
tanto que nunca nos sintamos
ofendidos.



8. Tan importante como comprender
y perdonar es aprender a pedir
perdón, también en los conflictos
pequeños o cotidianos. Un sincero
gesto de petición de perdón es,
muchas veces, la única manera de
restablecer la armonía en las
relaciones, aunque pensemos –con
más o menos razón– que nosotros
hemos sido la parte mayormente
ofendida. No es una estricta justicia
sin más, basada en cálculos teóricos,
la que llevó al Hijo de Dios a pedir
perdón a su Padre en nuestro
nombre, sino un amor gratuito, que
solo tiene en cuenta lo que puede
hacer por los demás.

Hijas e hijos míos, no pensemos que
esto es muy bonito, pero demasiado
para nuestra poquedad. Desde luego,
la meta es muy alta. Sin embargo,
con la gracia de Dios podemos ir
acercándonos poco a poco a ella, si
no dejamos de poner de nuestra
parte un esfuerzo espiritual –



correspondencia del amor al Amor–
que se renueve cada día.

Espíritu de servicio

9. «La mayor ambición de los hijos de
Dios en su Opus Dei (…) ha de ser
siempre servir»[13]. Entendemos bien
esta insistencia de san Josemaría,
cuando leemos y meditamos las
palabras del Señor: «El Hijo del
hombre no ha venido a ser servido,
sino a servir» (Mc 10,45); «Yo estoy en
medio de vosotros como quien
sirve» (Lc 22,27).

El espíritu de servicio es expresión
del amor, del cariño de sentir muy
nuestras las necesidades de los
demás. Con qué fuerza nos lo
explicaba nuestro Padre: «No me
importa repetirlo muchas veces.
Cariño, lo necesitan todas las
personas, y lo necesitamos también
en la Obra. Esforzaos para que, sin
sensiblerías, aumente siempre el
afecto hacia vuestros hermanos.



Cualquier cosa de otro hijo mío debe
ser –¡de verdad!– muy nuestra: el día
que vivamos como extraños o como
indiferentes, hemos matado el Opus
Dei»[14].

Sin querer, podríamos vivir como
extraños o indiferentes por
excedernos en actividades que de
hecho nos impidiesen conocernos,
relacionarnos, interesarnos
positivamente por los demás. Hijas e
hijos míos, me vienen a la cabeza y al
corazón aquellas palabras que san
Josemaría nos decía con toda la
fuerza de su alma: «¡Que os
queráis!».

10. Deseamos servir a los demás,
sabiendo que así servimos a
Jesucristo: «En verdad os digo que
cuanto hicisteis a uno de estos mis
hermanos más pequeños, a mí me lo
hicisteis» (Mt 25,40). Por esto, es
bueno que pensemos, cada uno:
«Solo mi disponibilidad para ayudar



al prójimo, para manifestarle amor,
me hace sensible también ante Dios.
Solo el servicio al prójimo abre mis
ojos a lo que Dios hace por mí y a lo
mucho que me ama»[15].

Todos tenemos experiencia de que
servir a los demás comporta con
frecuencia un cierto esfuerzo. «No
penséis (…) que sea fácil hacer de la
vida un servicio. Es necesario
traducir en realidades ese buen
deseo, porque el reino de Dios no
consiste en palabras, sino en la virtud
(1 Cor 4,20), y la práctica de una
ayuda constante a los demás no es
posible sin sacrificio»[16]. Pero ese
esfuerzo, realizado por amor, es
siempre fuente de alegría; una
alegría que, en cambio, no puede
surgir del egoísmo.

El espíritu de servicio, en fin, es
expresión del amor fraterno, y «el
amor fraterno solo puede ser
gratuito, nunca puede ser un pago



por lo que otro realice ni un anticipo
por lo que esperamos que haga»[17].

Sembradores de paz y de alegría

11. Una manifestación del espíritu de
servicio, que de algún modo las
incluye todas, es la de sembrar paz y
alegría. Como esta paz y esta alegría
solo podemos darlas si las tenemos, y
ambas son un don de Dios, la mejor
manera de crecer en ellas es cuidar
con delicadeza nuestros momentos
de intimidad con Dios: los
sacramentos y la oración personal.

En la vida de cada persona no faltan,
con mayor o menor frecuencia, con
mayor o menor intensidad, penas y
sufrimientos que tienden a producir
diversos sentimientos de
intranquilidad y de tristeza. Son
estados de ánimo que pueden
asomar a nuestra alma y que
podemos y debemos superar,
reconquistando la alegría mediante
la fe en el amor que Dios tiene hoy y



ahora por cada una y cada uno (cfr. 1
Jn 4,16).

Necesitamos enraizar nuestra
alegría, no en nosotros mismos, sino
en el Señor. Así, a pesar de los
pesares, podremos tener la fortaleza
de ánimo para olvidarnos más de
nosotros mismos y para transmitir a
los demás esa alegría que procede de
Dios. Leamos en ese sentido, como
dirigidas también a nosotros, estas
palabras del libro de Nehemías: «No
estéis tristes, porque el gozo del
Señor es vuestra fortaleza» (Ne 8,10).

12. Con cierta frecuencia, en las
cartas que me escribís me dais
noticias de situaciones difíciles por
las que pasáis. Querría estar muy
cerca de cada una y de cada uno,
acompañándoos en el cuidado de ese
hijo enfermo, de esa madre ya muy
limitada por la edad, o en situaciones
que suponen especial sufrimiento.



Procuro llevar todo lo vuestro en mi
corazón y en mi Misa de cada día.

En estas y en tantas otras
circunstancias, recordemos que el
Señor bendice con la cruz y que,
como aseguraba con abundante
experiencia nuestro Padre, «el
auténtico amor trae consigo la
alegría: una alegría que tiene sus
raíces en forma de cruz»[18]. Además,
con la fraternidad bien vivida, nunca
estamos solos: todos juntos –cor
unum et anima una– llevamos la
dulce carga de la cruz del Señor, con
la certeza interior de que, en
definitiva, su yugo es suave y su
carga ligera (cfr. Mt 11,30). En ese
sentido, muchas veces habremos
leído y meditado, con el sincero
deseo de hacerlas vida propia,
aquellas palabras de san Josemaría:
«Entregarse al servicio de las almas,
olvidándose de sí mismo, es de tal
eficacia, que Dios lo premia con una
humildad llena de alegría»[19].



Vida en familia

13. La gran mayoría de vosotros no
vivís en un centro de la Obra. Sin
embargo, como escribe nuestro
Padre, «todos los que pertenecemos
al Opus Dei, hijos míos, formamos un
solo hogar: la razón de que
constituyamos una sola familia no se
basa en la materialidad de convivir
bajo un mismo techo. Como los
primeros cristianos, somos cor unum
et anima una (Hch 4,32) y nadie en la
Obra podrá sentir jamás la amargura
de la indiferencia»[20].

Para que esta gran mayoría de la
Obra que no vivís en los centros —
supernumerarios y agregados—
recibáis y contribuyáis al calor de 
hogar del Opus Dei, es necesario que
algunos –las numerarias y los
numerarios– construyan también
materialmente ese hogar en las sedes
de los centros, de los que todos los
demás participáis según vuestras



circunstancias. Ciertamente, las
sedes materiales son muy útiles para
tener los medios de formación, para
acoger actividades apostólicas, etc.,
aunque sabéis que todas estas cosas
también se realizan cuando no hay
esas sedes, especialmente en los
lugares en que la labor apostólica
está aún muy en los comienzos.

Como es natural, a veces hay
situaciones de trabajo, de salud, de
deberes familiares, etc., que
aconsejan o incluso hacen necesario
que algunas numerarias y
numerarios no residáis en las sedes
de los centros, sin que esto deba
disminuir vuestra responsabilidad y
vuestra dedicación –distinta, pero
real– a la construcción de nuestro
hogar.

14. Lo normal es que en muchas
familias convivan personas de
generaciones distintas (abuelos,
padres, hijos) y caracteres diversos, y



también son frecuentes las familias
con enfermos crónicos más o menos
graves. Si bien es cierto que todo eso
puede dar a veces ocasión a que la
unidad familiar se deteriore,
también es verdad que, con mucha
frecuencia, esas y otras dificultades
pueden unir más a las familias,
cuando hay verdadero amor.

Hijas e hijos míos, la Obra es una
familia muy numerosa, en la que hay
personas de edades y personalidades
distintas, y también enfermos.
Gracias a Dios, es una realidad
magnífica el cuidado y cariño con
que procuramos cuidar a los
enfermos en Casa.

15. En algunos centros hay
situaciones que pueden resultar más
difíciles. Si alguna vez os resulta
cansada la vida en familia, buscad
con sinceridad la causa de ese
cansancio para ponerle remedio:
pensad si se debe solo a una escasez



de medios materiales, o al natural
esfuerzo que puede suponer la
dedicación a cuidar a los demás; o si
se debe también a un enfriamiento
del cariño. Si esto último fuera el
caso, tampoco os sorprendáis ni os
desalentéis; os animo a pedir a Dios,
con sencillez y audacia, que os
agrande el corazón, que os ayude a
verle a Él en los demás, de manera
que eso os llene de alegría, como los
discípulos al ver al Señor resucitado:
«Al ver al Señor, los discípulos se
alegraron» (Jn 20,20).

Por otro lado, a veces detrás de un
determinado carácter hay unos
sufrimientos que quizá explican esa
manera de ser o de actuar. Dios
conoce a fondo a cada uno, también
los tramos dolientes, y nos mira a
todos con ternura. Aprendamos del
Señor a mirar así, a comprender a
todos –de intento os lo repito–, a
ponernos en el lugar del otro.
«¡Cuántos temores y cuántos peligros



puede disipar el amor verdadero
entre los hermanos, que no se
nombra –porque entonces parece
como si se profanase–, pero que
resplandece en cada detalle!»[21].

No dejemos de agradecer al Señor el
hogar que nos ha dado, con esa rica
diversidad de caracteres personales,
de situaciones sociales y de culturas.
Y, a la vez, sintamos la
responsabilidad de mantener en él
un tono, un ambiente caracterizado
también por «una extremada
delicadeza en el trato mutuo»[22].

En la Iglesia y en el mundo

16. El cuidado de la fraternidad es
una manifestación de que la Obra,
como parte de la Iglesia, es familia de
Dios. Si procuramos querernos,
comprendernos, perdonarnos,
servirnos, también contribuiremos
muy directamente, por la comunión
de los santos, a la unidad de todos los
creyentes, y de la humanidad entera.



San Josemaría decía que «el principal
apostolado que los cristianos hemos
de realizar en el mundo, el mejor
testimonio de fe, es contribuir a que
dentro de la Iglesia se respire el
clima de la auténtica caridad.
Cuando no nos amamos de verdad,
cuando hay ataques, calumnias y
rencillas, ¿quién se sentirá atraído
por los que sostienen que predican la
Buena Nueva del Evangelio?»[23]. Pido
al Señor que seamos siempre
instrumentos de unidad en nuestra
propia casa, en la Obra, en la Iglesia
y en toda la sociedad.

El cuidado de la fraternidad también
aportará luz y calor a nuestro
mundo, que muchas veces se
encuentra a oscuras, o que sufre el
frío de la indiferencia. Nuestros
hogares –los de los agregados, los de
los supernumerarios y los centros de
la Obra– han de ser «luminosos y
alegres». Hogares abiertos, en los que
puedan participar muchas personas,



también aquellas a las que quizá les
falta ese calor de hogar. El testimonio
de una familia cristiana que procura
estar unida, de modo que aun con
sus limitaciones personales, cada
uno mantiene la disposición de
perdonar, de querer, de servir, será
un punto de referencia para muchos.
Como sobre todo lo fue, lo es y lo será
siempre el hogar de Nazaret. No
olvidemos aquello que nos decía san
Josemaría: «A esa familia
pertenecemos».

La fraternidad bien vivida es un
apostolado inmediato: tantas
personas verán el cariño que nos
tenemos y podrán exclamar, como lo
hicieron con los primeros cristianos,
«mirad cómo se aman»[24]; se sentirán
atraídos por ese amor cristiano, por
esa «caridad que es una cierta
participación del amor infinito, que
es el Espíritu Santo»[25].

* * *



17. Termino ya, releyendo con
vosotros estas otras palabras de
nuestro Padre: «Corazón, hijos míos,
poned el corazón en serviros.
Cuando el cariño pasa por el Corazón
Sacratísimo de Jesús y por el
Dulcísimo Corazón de María, la
caridad fraterna se ejercita con toda
su fuerza humana y divina. Anima a
soportar la carga, quita pesos,
asegura la alegría en la pelea. No es
algo pegadizo, es algo que fortalece
las alas del alma para alzarse más
alta; la caridad fraterna, que no
busca su propio interés (cfr. 1 Cor
13,5), permite volar para alabar al
Señor con un espíritu de sacrificio
gustoso»[26].

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

Roma, 16 de febrero de 2023



[1] Francisco, Audiencia, 15-III-2017.

[2] San Josemaría, Instrucción, mayo
1935 – septiembre 1950, n. 75. En
adelante, los textos en los que no se
cita al autor son de san Josemaría.

[3] Benedicto XVI, Homilía, 24-IV-2005.

[4] Forja, n. 454.

[5] Camino, n. 463.

[6] San Gregorio Magno, Homiliæ in
Evangelia, 5, 3: PL 76, 1094 B.

[7] Carta 15, n. 169.

[8] San Cipriano, De bono patientiæ, n.
15: PL 4, 631 C.

[9] Carta 30, n. 28.

[10] Carta pastoral, 1-XI-2019, n. 9.

[11] San Juan Crisóstomo, Comment. in
Matthaeum, Homilía XIX, n. 7: PG 57,
283.



[12] Cfr. Surco, n. 804.

 [13] Carta 15, n. 38.

[14] AGP, biblioteca, P01.

[15] Benedicto XVI, Enc. Deus caritas
est, n. 18.

[16] Carta 8, n. 4.

[17] Francisco, Enc. Laudato si’, n. 228.

[18] Forja, n. 28.

[19] Carta 2, n. 15.

[20] Carta 11, n. 23.

[21] Surco, n. 767.

[22] Instrucción, 1-IV-1934, n. 63.

[23] Amigos de Dios, n. 226.

[24] Tertuliano, Apologeticum, 39: PL 1,
471.



[25] Santo Tomás de Aquino, Summa
theologiae, II-II, q. 24, a. 7 c.

[26] Carta 14-II-1974, n. 23.

Copyright © Prelatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

(Prohibida toda divulgación pública,
total o parcial, sin autorización
expresa del titular del copyright)

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pr/article/carta-prelado-
opus-dei-fraternidad/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/es-pr/article/carta-prelado-opus-dei-fraternidad/
https://opusdei.org/es-pr/article/carta-prelado-opus-dei-fraternidad/
https://opusdei.org/es-pr/article/carta-prelado-opus-dei-fraternidad/

	Carta del Prelado (16 febrero 2023) | Fraternidad

