
opusdei.org

Carta del Santo
Padre Francisco al
Pueblo de Dios

Carta que el Papa Francisco
dirige "al Pueblo de Dios" sobre
los escándalos que está
atravesando la Iglesia.

20/08/2018

Carta del Santo Padre Francisco al
Pueblo de Dios

«Si un miembro sufre, todos sufren
con él» (1 Co 12,26). Estas palabras de
san Pablo resuenan con fuerza en mi
corazón al constatar una vez más el



sufrimiento vivido por muchos
menores a causa de abusos sexuales,
de poder y de conciencia cometidos
por un notable número de clérigos y
personas consagradas. Un crimen
que genera hondas heridas de dolor
e impotencia; en primer lugar, en las
víctimas, pero también en sus
familiares y en toda la comunidad,
sean creyentes o no creyentes.
Mirando hacia el pasado nunca será
suficiente lo que se haga para pedir
perdón y buscar reparar el daño
causado. Mirando hacia el futuro
nunca será poco todo lo que se haga
para generar una cultura capaz de
evitar que estas situaciones no solo
no se repitan, sino que no
encuentren espacios para ser
encubiertas y perpetuarse. El dolor
de las víctimas y sus familias es
también nuestro dolor, por eso urge
reafirmar una vez más nuestro
compromiso para garantizar la
protección de los menores y de los



adultos en situación de
vulnerabilidad.

1. Si un miembro sufre

En los últimos días se dio a conocer
un informe donde se detalla lo vivido
por al menos mil sobrevivientes,
víctimas del abuso sexual, de poder y
de conciencia en manos de
sacerdotes durante
aproximadamente setenta años. Si
bien se pueda decir que la mayoría
de los casos corresponden al pasado,
sin embargo, con el correr del tiempo
hemos conocido el dolor de muchas
de las víctimas y constatamos que las
heridas nunca desaparecen y nos
obligan a condenar con fuerza estas
atrocidades, así como a unir
esfuerzos para erradicar esta cultura
de muerte; las heridas “nunca
prescriben”. El dolor de estas
víctimas es un gemido que clama al
cielo, que llega al alma y que durante
mucho tiempo fue ignorado, callado



o silenciado. Pero su grito fue más
fuerte que todas las medidas que lo
intentaron silenciar o, incluso, que
pretendieron resolverlo con
decisiones que aumentaron la
gravedad cayendo en la complicidad.
Clamor que el Señor escuchó
demostrándonos, una vez más, de
qué parte quiere estar. El cántico de
María no se equivoca y sigue
susurrándose a lo largo de la historia
porque el Señor se acuerda de la
promesa que hizo a nuestros padres:
«Dispersa a los soberbios de corazón,
derriba del trono a los poderosos y
enaltece a los humildes, a los
hambrientos los colma de bienes y a
los ricos los despide vacíos» (Lc
1,51-53), y sentimos vergüenza
cuando constatamos que nuestro
estilo de vida ha desmentido y
desmiente lo que recitamos con
nuestra voz.

Con vergüenza y arrepentimiento,
como comunidad eclesial, asumimos



que no supimos estar donde
teníamos que estar, que no actuamos
a tiempo reconociendo la magnitud y
la gravedad del daño que se estaba
causando en tantas vidas. Hemos
descuidado y abandonado a los
pequeños. Hago mías las palabras del
entonces cardenal Ratzinger cuando,
en el Via Crucis escrito para el
Viernes Santo del 2005, se unió al
grito de dolor de tantas víctimas y,
clamando, decía: «¡Cuánta suciedad
en la Iglesia y entre los que, por su
sacerdocio, deberían estar
completamente entregados a él!
¡Cuánta soberbia, cuánta
autosuficiencia! [...] La traición de los
discípulos, la recepción indigna de su
Cuerpo y de su Sangre, es
ciertamente el mayor dolor del
Redentor, el que le traspasa el
corazón. No nos queda más que
gritarle desde lo profundo del alma: 
Kyrie, eleison – Señor, sálvanos (cf. 
Mt 8,25)» (Novena Estación).

https://www.vatican.va/news_services/liturgy/2005/via_crucis/sp/station_09.html
https://www.vatican.va/news_services/liturgy/2005/via_crucis/sp/station_09.html
https://www.vatican.va/news_services/liturgy/2005/via_crucis/sp/station_09.html
https://www.vatican.va/news_services/liturgy/2005/via_crucis/sp/station_09.html
https://www.vatican.va/news_services/liturgy/2005/via_crucis/sp/station_09.html


2.Todos sufren con él

La magnitud y gravedad de los
acontecimientos exige asumir este
hecho de manera global y
comunitaria. Si bien es importante y
necesario en todo camino de
conversión tomar conocimiento de lo
sucedido, esto en sí mismo no basta.
Hoy nos vemos desafiados como
Pueblo de Dios a asumir el dolor de
nuestros hermanos vulnerados en su
carne y en su espíritu. Si en el pasado
la omisión pudo convertirse en una
forma de respuesta, hoy queremos
que la solidaridad, entendida en su
sentido más hondo y desafiante, se
convierta en nuestro modo de hacer
la historia presente y futura, en un
ámbito donde los conflictos, las
tensiones y especialmente las
víctimas de todo tipo de abuso
puedan encontrar una mano tendida
que las proteja y rescate de su dolor
(cf. Exhort. ap. Evangelii gaudium,
228). Tal solidaridad nos exige, a su

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_unidad_prevalece_sobre_el_conflicto
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_unidad_prevalece_sobre_el_conflicto
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_unidad_prevalece_sobre_el_conflicto


vez, denunciar todo aquello que
ponga en peligro la integridad de
cualquier persona. Solidaridad que
reclama luchar contra todo tipo de
corrupción, especialmente la
espiritual, «porque se trata de una
ceguera cómoda y autosuficiente
donde todo termina pareciendo
lícito: el engaño, la calumnia, el
egoísmo y tantas formas sutiles de
autorreferencialidad, ya que “el
mismo Satanás se disfraza de ángel
de luz (2 Co 11,14)”» (Exhort. ap. 
Gaudete et exsultate, 165). La llamada
de san Pablo a sufrir con el que sufre
es el mejor antídoto contra cualquier
intento de seguir reproduciendo
entre nosotros las palabras de Caín:
«¿Soy yo el guardián de mi
hermano?» (Gn 4,9).

Soy consciente del esfuerzo y del
trabajo que se realiza en distintas
partes del mundo para garantizar y
generar las mediaciones necesarias
que den seguridad y protejan la

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#La_corrupci%C3%B3n_espiritual
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#La_corrupci%C3%B3n_espiritual


integridad de niños y de adultos en
estado de vulnerabilidad, así como
de la implementación de la
“tolerancia cero” y de los modos de
rendir cuentas por parte de todos
aquellos que realicen o encubran
estos delitos. Nos hemos demorado
en aplicar estas acciones y sanciones
tan necesarias, pero confío en que
ayudarán a garantizar una mayor
cultura del cuidado en el presente y
en el futuro.

Conjuntamente con esos esfuerzos, es
necesario que cada uno de los
bautizados se sienta involucrado en
la transformación eclesial y social
que tanto necesitamos. Tal
transformación exige la conversión
personal y comunitaria, y nos lleva a
mirar en la misma dirección que el
Señor mira. Así le gustaba decir a san
Juan Pablo II: «Si verdaderamente
hemos partido de la contemplación
de Cristo, tenemos que saberlo
descubrir sobre todo en el rostro de

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es.html


aquellos con los que él mismo ha
querido identificarse» (Carta ap. 
Novo millennio ineunte, 49).
Aprender a mirar donde el Señor
mira, a estar donde el Señor quiere
que estemos, a convertir el corazón
ante su presencia. Para esto ayudará
la oración y la penitencia. Invito a
todo el santo Pueblo fiel de Dios al 
ejercicio penitencial de la oración y el
ayuno siguiendo el mandato del
Señor,[1] que despierte nuestra
conciencia, nuestra solidaridad y
compromiso con una cultura del
cuidado y el “nunca más” a todo tipo
y forma de abuso.

Es imposible imaginar una
conversión del accionar eclesial sin
la participación activa de todos los
integrantes del Pueblo de Dios. Es
más, cada vez que hemos intentado
suplantar, acallar, ignorar, reducir a
pequeñas élites al Pueblo de Dios
construimos comunidades, planes,
acentuaciones teológicas,

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/2001/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/letters/2018/documents/papa-francesco_20180820_lettera-popolo-didio.html#_ftn1


espiritualidades y estructuras sin
raíces, sin memoria, sin rostro, sin
cuerpo, en definitiva, sin vida[2].
Esto se manifiesta con claridad en
una manera anómala de entender la
autoridad en la Iglesia —tan común
en muchas comunidades en las que
se han dado las conductas de abuso
sexual, de poder y de conciencia—
como es el clericalismo, esa actitud
que «no solo anula la personalidad
de los cristianos, sino que tiene una
tendencia a disminuir y desvalorizar
la gracia bautismal que el Espíritu
Santo puso en el corazón de nuestra
gente».[3] El clericalismo, favorecido
sea por los propios sacerdotes como
por los laicos, genera una escisión en
el cuerpo eclesial que beneficia y
ayuda a perpetuar muchos de los
males que hoy denunciamos. Decir
no al abuso, es decir enérgicamente
no a cualquier forma de clericalismo.

Siempre es bueno recordar que el
Señor, «en la historia de la salvación,

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/letters/2018/documents/papa-francesco_20180820_lettera-popolo-didio.html#_ftn2
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/letters/2018/documents/papa-francesco_20180820_lettera-popolo-didio.html#_ftn3


ha salvado a un pueblo. No existe
identidad plena sin pertenencia a un
pueblo. Nadie se salva solo, como
individuo aislado, sino que Dios nos
atrae tomando en cuenta la compleja
trama de relaciones interpersonales
que se establecen en la comunidad
humana: Dios quiso entrar en una
dinámica popular, en la dinámica de
un pueblo» (Exhort. ap. Gaudete et
exsultate, 6). Por tanto, la única
manera que tenemos para responder
a este mal que viene cobrando tantas
vidas es vivirlo como una tarea que
nos involucra y compete a todos
como Pueblo de Dios. Esta conciencia
de sentirnos parte de un pueblo y de
una historia común hará posible que
reconozcamos nuestros pecados y
errores del pasado con una apertura
penitencial capaz de dejarse renovar
desde dentro. Todo lo que se realice
para erradicar la cultura del abuso
de nuestras comunidades, sin una
participación activa de todos los
miembros de la Iglesia, no logrará

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Los_santos_de_la_puerta_de_al_lado
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Los_santos_de_la_puerta_de_al_lado
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Los_santos_de_la_puerta_de_al_lado
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Los_santos_de_la_puerta_de_al_lado


generar las dinámicas necesarias
para una sana y realista
transformación. La dimensión
penitencial de ayuno y oración nos
ayudará como Pueblo de Dios a
ponernos delante del Señor y de
nuestros hermanos heridos, como
pecadores que imploran el perdón y
la gracia de la vergüenza y la
conversión, y así elaborar acciones
que generen dinamismos en sintonía
con el Evangelio. Porque «cada vez
que intentamos volver a la fuente y
recuperar la frescura del Evangelio,
brotan nuevos caminos, métodos
creativos, otras formas de expresión,
signos más elocuentes, palabras
cargadas de renovado significado
para el mundo actual» (Exhort. ap. 
Evangelii gaudium, 11).

Es imprescindible que como Iglesia
podamos reconocer y condenar con
dolor y vergüenza las atrocidades
cometidas por personas consagradas,
clérigos e incluso por todos aquellos

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Una_eterna_novedad
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Una_eterna_novedad


que tenían la misión de velar y
cuidar a los más vulnerables.
Pidamos perdón por los pecados
propios y ajenos. La conciencia de
pecado nos ayuda a reconocer los
errores, los delitos y las heridas
generadas en el pasado y nos permite
abrirnos y comprometernos más con
el presente en un camino de
renovada conversión.

Asimismo, la penitencia y la oración
nos ayudará a sensibilizar nuestros
ojos y nuestro corazón ante el
sufrimiento ajeno y a vencer el afán
de dominio y posesión que muchas
veces se vuelve raíz de estos males.
Que el ayuno y la oración despierten
nuestros oídos ante el dolor
silenciado en niños, jóvenes y
minusválidos. Ayuno que nos dé
hambre y sed de justicia e impulse a
caminar en la verdad apoyando
todas las mediaciones judiciales que
sean necesarias. Un ayuno que nos
sacuda y nos lleve a comprometernos



desde la verdad y la caridad con
todos los hombres de buena voluntad
y con la sociedad en general para
luchar contra cualquier tipo de
abuso sexual, de poder y de
conciencia.

De esta forma podremos
transparentar la vocación a la que
hemos sido llamados de ser «signo e
instrumento de la unión íntima con
Dios y de la unidad de todo el género
humano» (Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium, 1).

«Si un miembro sufre, todos sufren
con él», nos decía san Pablo. Por
medio de la actitud orante y
penitencial podremos entrar en
sintonía personal y comunitaria con
esta exhortación para que crezca
entre nosotros el don de la
compasión, de la justicia, de la
prevención y reparación. María supo
estar al pie de la cruz de su Hijo. No
lo hizo de cualquier manera, sino

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html


que estuvo firmemente de pie y a su
lado. Con esta postura manifiesta su
modo de estar en la vida. Cuando
experimentamos la desolación que
nos produce estas llagas eclesiales,
con María nos hará bien «instar más
en la oración» (S. Ignacio de Loyola, 
Ejercicios Espirituales, 319),
buscando crecer más en amor y
fidelidad a la Iglesia. Ella, la primera
discípula, nos enseña a todos los
discípulos cómo hemos de
detenernos ante el sufrimiento del
inocente, sin evasiones ni
pusilanimidad. Mirar a María es
aprender a descubrir dónde y cómo
tiene que estar el discípulo de Cristo.

Que el Espíritu Santo nos dé la gracia
de la conversión y la unción interior
para poder expresar, ante estos
crímenes de abuso, nuestra
compunción y nuestra decisión de
luchar con valentía.

Vaticano, 20 de agosto de 2018



Francisco

[1] «Esta clase de demonios solo se
expulsa con la oración y el
ayuno» (Mt 17,21).

[2] Cf. Carta al Pueblo de Dios que
peregrina en Chile (31 mayo 2018).

[3] Carta al Cardenal Marc Ouellet,
Presidente de la Pontificia Comisión
para América Latina (19 marzo 2016).

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/letters/2018/documents/papa-francesco_20180820_lettera-popolo-didio.html#_ftnref1
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/letters/2018/documents/papa-francesco_20180820_lettera-popolo-didio.html#_ftnref2
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/letters/2018/documents/papa-francesco_20180531_lettera-popolodidio-cile.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/letters/2018/documents/papa-francesco_20180531_lettera-popolodidio-cile.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/letters/2018/documents/papa-francesco_20180820_lettera-popolo-didio.html#_ftnref3
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/letters/2016/documents/papa-francesco_20160319_pont-comm-america-latina.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/letters/2016/documents/papa-francesco_20160319_pont-comm-america-latina.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/letters/2016/documents/papa-francesco_20160319_pont-comm-america-latina.html
https://opusdei.org/es-pr/article/carta-del-santo-padre-francisco-al-pueblo-de-dios/


opusdei.org/es-pr/article/carta-del-
santo-padre-francisco-al-pueblo-de-dios/

(01/02/2026)

https://opusdei.org/es-pr/article/carta-del-santo-padre-francisco-al-pueblo-de-dios/
https://opusdei.org/es-pr/article/carta-del-santo-padre-francisco-al-pueblo-de-dios/

	Carta del Santo Padre Francisco al Pueblo de Dios

