
opusdei.org

Carta del Prelado
(septiembre 2009)

Ante la experiencia de nuestros
errores y las contrariedades del
día a día, el Prelado del Opus
Dei aconseja acercarse a la
Virgen. Carta pastoral de
septiembre.

10/09/2009

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

Comienza otro mes rico en fiestas de
la Santísima Virgen que, como
siempre, colman de gozo el corazón



de los que nos sabemos hijos suyos.
Para mí, además, conserva especiales
remembranzas porque fue un 8 de
septiembre, fiesta de la Natividad de
Nuestra Señora, cuando pedí la
admisión en el Opus Dei. Siempre he
considerado que se trató —como es el
caso de todos— de una caricia de
nuestra Madre en su fiesta.

En una ocasión, al comentar la
llamada de los Reyes Magos, que
avanzan hacia Belén conducidos por
una estrella, nuestro Padre
aseguraba: es nuestra misma
experiencia. También nosotros
advertimos que, poco a poco, en el
alma se encendía un nuevo
resplandor: el deseo de ser
plenamente cristianos; si me
permitís la expresión, la ansiedad
de tomarnos a Dios en serio. Si
cada uno de vosotros se pusiera
ahora a contar en voz alta el
proceso íntimo de su vocación
sobrenatural, los demás



juzgaríamos que todo aquello era
divino. Agradezcamos a Dios
Padre, a Dios Hijo, a Dios Espíritu
Santo y a Santa María, por la que
nos vienen todas las bendiciones
del cielo, este don que, junto con el
de la fe, es el más grande que el
Señor puede conceder a una
criatura: el afán bien
determinado de llegar a la
plenitud de la caridad, con el
convencimiento de que también es
necesaria —y no sólo posible— la
santidad en medio de las tareas
profesionales, sociales...[1].

San Bernardo, cantor apasionado de
María, lo expuso admirablemente en
uno de sus sermones dedicados a la
Virgen. «Quita el sol que ilumina al
mundo —escribía—, ¿cómo podrá
haber día? Quita a María, esta
estrella del mar, de un mar sin duda
grande y espacioso, ¿y qué restará
sino oscuridad que todo lo ofusque,
sombra de muerte y densísimas



tinieblas? Con todo lo íntimo, pues,
de nuestra alma, con todos los
afectos de nuestro corazón y con
todos los sentimientos y deseos de
nuestra voluntad, veneremos a
María, porque ésta es la Voluntad de
aquel Señor que quiso que todo lo
recibiéramos por María»[2].

La tradición espiritual ha llamado a
María Omnipotencia Suplicante,
porque lo que Ella pide a su Hijo se
nos concede infaliblemente. Nuestra
Señora conoce muy bien lo que sirve
para la gloria de Dios y provecho
espiritual nuestro, y precisamente
invoca eso para nosotros.
Recurramos, por tanto, con mucha
confianza y de modo más intenso a
su intercesión en este mes que —
como os señalaba— está constelado
de celebraciones marianas. De cada
una de esas fechas podemos sacar —
como la abeja de las diversas flores—
los ingredientes para fabricar, con la
ayuda de Dios, esa miel, ese alimento



espiritual que —como hijos pequeños
— todos precisamos. Nos anima
nuestra misma Madre, con palabras
inspiradas que la liturgia pone en su
boca: Yo soy la Madre del amor
hermoso y del temor, del
conocimiento y de la santa esperanza.
En mí está toda la gracia del camino y
de la verdad; en mí, toda esperanza de
vida y de fuerza. Venid a mí cuantos
me anheláis, y saciaos de mis frutos.
Que mi recuerdo es más dulce que la
miel, y el poseerme, más dulce que el
panal[3].

Ante tan gran tesoro, preguntémonos
si nos dirigimos con frecuencia a
nuestra Madre durante la jornada, en
las necesidades grandes y en las
pequeñas. ¿Viene a nuestro corazón
y a nuestros labios aquella tierna
invocación —¡Madre, Madre mía!—
que brotaba con continuidad de los
labios de nuestro Padre? ¿La
llamamos con la urgencia y el



abandono del hijo que requiere los
cuidados maternales?

La primera fiesta mariana del mes es
la Natividad de la Virgen, el 8 de
septiembre. Muchas veces habremos
considerado que, con el nacimiento
de María, comenzó a alborear en la
tierra el día de la salvación, porque
de Ella ortus est sol iustitiæ, Christus
Deus noster, nació Cristo, sol de
justicia, nuestro Dios y Salvador[4].
Los profetas habían entrevisto esa
jornada memorable, y la Iglesia lo
subraya al elegir como primera
lectura de la Misa un pasaje de
Miqueas sobre Belén, la ciudad
donde había de nacer el Mesías. El
oráculo —comenta Benedicto XVI— 
dice que será descendiente del rey
David, procedente de Belén como
Él, pero su figura superará los
límites de lo humano, pues "sus
orígenes son de antigüedad", se
pierden en los tiempos más
lejanos, confinan con la eternidad;



su grandeza llegará "hasta los
últimos confines de la tierra", y así
serán también los confines de la
paz (cfr. Mi 5, 1-4)[5]. Y concluye el
Papa: para definir la venida del
"Consagrado del Señor", que
marcará el inicio de la liberación
del pueblo, el profeta usa una
expresión enigmática: "Hasta el
tiempo en que dé a luz la que ha de
dar a luz" (Mi 5, 2). Así, la liturgia,
que es escuela privilegiada de la fe,
nos enseña a reconocer que el
nacimiento de María está
directamente relacionado con el
del Mesías, Hijo de David[6].

En las arcanas palabras de Miqueas
se entrevé una alusión a la profecía
de Isaías, que el Evangelio aplica a
María: ecce, virgo concipiet et pariet
filium et vocabit nomen eius
Emmanuel[7]; he aquí que una
Virgen concebirá y dará a luz un hijo,
que será llamado Enmanuel;
palabras que se cumplieron en el



momento de la Anunciación, cuando
el Verbo divino tomó carne en las
entrañas purísimas de Nuestra
Señora, por obra del Espíritu Santo.

La lectura evangélica nos propone el
largo pasaje de la genealogía de Jesús
según San Mateo, para concluir con
el anuncio de la concepción del
Señor. Presenta la historia de
Israel desde Abrahán como una
peregrinación que, con subidas y
bajadas, por caminos cortos y por
caminos largos, conduce en
definitiva a Cristo[8]. En ese largo
elenco de personajes del Antiguo
Testamento, junto a hombres y
mujeres que se mostraron fieles a
Dios, no faltan otros que no se
comportaron así. Aparecen los
grandes Patriarcas —Abrahán, Isaac
y Jacob—, que respondieron
lealmente a los requerimientos
divinos, y también figuran caudillos,
reyes y gente común que se
condujeron como grandes pecadores.



Algunos de éstos se arrepintieron,
otros no. Y lo mismo entre las
mujeres: junto a Rut, amada de Dios,
se mencionan otras que le
ofendieron. Benedicto XVI subraya
que la genealogía, con sus figuras
luminosas y oscuras, con sus éxitos
y sus fracasos, nos demuestra que
Dios también escribe recto con los
renglones torcidos de nuestra
historia. Dios nos deja nuestra
libertad y, sin embargo, sabe
encontrar en nuestro fracaso
nuevos caminos para su amor. Dios
no fracasa. Así esta genealogía es
una garantía de la fidelidad de
Dios, una garantía de que Dios no
nos deja caer y una invitación a
orientar siempre de nuevo nuestra
vida hacia Él, a caminar siempre
nuevamente hacia Cristo[9].

Era una de las enseñanzas que San
Josemaría invitaba a sacar de este
pasaje. Nos hacía notar que
ciertamente los evangelistas no



pudieron escribir todo lo que
sabían de Jesucristo, porque
hubieran necesitado muchos
tomos para recoger
exhaustivamente las palabras y
los hechos de su vida. Sin
embargo, entre las escenas que
seleccionaron, no faltan sucesos
peyorativos para los mismos
Apóstoles. Pero todos encierran
una enseñanza[10]. Y concretaba: 
volviendo de nuevo a meternos en
la genealogía de Jesucristo,
encontramos hombres y mujeres
—antepasados de José y de María
— que a veces no fueron un
modelo. Con esa lección, seguro
que la Madre de Dios quiere que
consideremos que Ella, siendo
toda limpia —¡Inmaculada!—, nos
acepta con nuestras manchas. Y
cuando nos acercamos a Ella y a
Jesús, con la conciencia limpia,
con la voluntad llena de buenos
deseos, entonces todo lo pasado no
cuenta. Podemos rehacer nuestra



vida, y para eso a lo largo de la
jornada habremos de rectificar el
rumbo más de una vez[11].

Son pensamientos que, en este Año
sacerdotal, invitan a fomentar —
también entre los confesores— un
amplio apostolado para difundir la
necesidad del sacramento de la
Reconciliación y dar gracias por este
medio de alcanzar el perdón de los
pecados, que el Señor ha entregado a
la Iglesia. Estas consideraciones,
además, nos llenan de optimismo y
de serenidad, porque nos ayudan a
caer en la cuenta de que Dios no se
cansa de nuestras flaquezas, aunque
no las quiere. Ni nuestros pecados, ni
nuestros defectos, cuando nos
dolemos de esas deficiencias y
pedimos perdón, acudiendo si es
necesario al sacramento de la
Penitencia, podrán apartarnos de Él.
El Señor desea atraernos
constantemente a su amor mediante
la misericordia.



Quiero que vosotros y yo —repito
con palabras de San Josemaría— 
tengamos esa visión de lucha; que
no perdamos nunca de vista que
en la vida interior es necesario
pelear sin desánimo; que no nos
desalentemos cuando al intentar
servir a Dios, no una vez sino
muchas, tengamos que
rectificar[12].

Cuatro días después de la Natividad,
el 12 de septiembre, se celebra la
fiesta del Dulce Nombre de María.
¡Qué alegría sentimos al llamar a la
Madre nuestra por su nombre!
Siempre hemos de llevarlo en el
corazón y en los labios, pero
especialmente cuando el alma se
encuentra zarandeada por los
vientos de las tentaciones y de las
dificultades, que el Señor puede
permitir para fomentar nuestra
humildad y para despertar nuestra
confianza total en su omnipotencia.



En esos momentos de prueba, quizá
asome cierta desesperanza e incluso
disminuya el afán de seguir
luchando; entonces hemos de mirar
con mayor interés,
perseverantemente, a la Stella maris,
a la Virgen María. Escuchemos de
nuevo a San Bernardo, en un texto
universalmente conocido: «Si se
levantan los vientos de las
tentaciones, si tropiezas en los
escollos de las tribulaciones, mira a
la estrella, llama a María (...). No te
descaminarás si la sigues, no
desesperarás si le ruegas, no te
perderás si en Ella piensas. Si Ella te
tiene de su mano, no caerás; si te
protege, nada tendrás que temer; no
te fatigarás, si es tu guía; llegarás
felizmente a puerto, si Ella te
ampara. Y así experimentarás en ti
mismo con cuánta razón se dijo: y el
nombre de la Virgen era María (Lc 1,
27)»[13].



Con el poderoso auxilio de la Virgen,
seremos siempre vencedores,
aunque a veces experimentemos la
derrota en las escaramuzas de la
pelea diaria. María está pendiente
sin tregua de nosotros, y cuando oiga
su nombre en nuestros labios nos
atenderá enseguida para
protegernos. ¡Madre! —Llámala
fuerte, fuerte. —Te escucha, te ve
en peligro quizá, y te brinda, tu
Madre Santa María, con la gracia
de su Hijo, el consuelo de su
regazo, la ternura de sus caricias:
y te encontrarás reconfortado
para la nueva lucha[14].

La Virgen junto a la Cruz, el 15 de
septiembre, nos habla del valor del
sacrificio escondido y silencioso.
Admiremos y meditemos su
reciedumbre a la hora del
sufrimiento y del dolor. Jesús se
siente confortado, con esa
presencia discreta y amorosa de
su Madre. No grita María, no



corre de un lado a otro. Stabat:
está en pie, junto al Hijo[15].
¿Aprenderemos así, hijas e hijos
míos, que la fortaleza de perseverar
junto a la Cruz —junto a Cristo en la
Cruz— es condición y garantía de
abundantes frutos sobrenaturales? El
recuerdo de la actitud de Nuestra
Señora ha de servirnos para
rectificar a la hora del padecimiento
físico o moral, incluso cuando un
conato de rebeldía pugne por abrirse
paso en el fondo del alma. Os invito a
renovar entonces el mismo
razonamiento que formulaba tantas
veces nuestro Padre, y que le ayudó a
llevar a término la misión que Dios le
había confiado: ¿Lo quieres,
Señor?... ¡Yo también lo quiero!
[16].

Además, ¿cómo no recordar en ese
día al queridísimo don Álvaro?
Invoquemos su intercesión en este
nuevo aniversario de su
nombramiento como primer sucesor



de nuestro Padre, para que nos
alcance de Dios la serenidad, la paz
del alma que en todo momento
difundía a su alrededor, muy
especialmente en los momentos de
tensión o dificultad.

Por fin, el 24 de septiembre nos trae
la memoria litúrgica de Nuestra
Señora de La Merced, cuya
advocación sirvió a San Josemaría en
tiempos cruciales de la historia de la
Obra, seguro de que Ella se ocuparía
de obtener las gracias, las mercedes,
que necesitaba para mejor servir a
las almas. Pidámosle también
nosotros, bajo ese título tan
maternal, los dones sobrenaturales
que ahora precisan la Iglesia y esta 
partecica de la Iglesia que es el Opus
Dei, e igualmente cada una y cada
uno de nosotros. No nos olvidemos
de rogar porfiadamente en este Año
sacerdotal —insisto de intento— por
las vocaciones sacerdotales, por la



santidad de todos los ministros
sagrados.

Dentro de esta oración, reservad un
lugar especial a los hermanos
vuestros Agregados a los que
conferiré la ordenación presbiteral
en Torreciudad, el 6 de septiembre. Y,
como os recuerdo todos los meses,
tened muy presente en vuestra
plegaria cotidiana al Papa y a todos
sus colaboradores en el gobierno de
la Iglesia. Recemos con mayor fervor
el Dominus conservet eum, et vivificet
eum, et beatum faciat eum in terra,
que elevamos todos los días al Cielo
en nuestras Preces[17].
Acompañémosle, de modo particular,
durante el viaje que piensa realizar a
la República Checa, del 26 al 28 de
este mes.

Ante la imagen de Nuestra Señora de
la Providencia, en Puerto Rico, y ante
la de Guadalupe, en México, he
rezado con todas y con todos.



También pude —pudimos—
detenernos junto al tríptico de la
Catedral de Colonia, donde San
Josemaría celebró bastantes veces la
Santa Misa y dio gracias por el
Sacrificio del Calvario, adorando al
Señor y asiéndose fuertemente de la
mano de la Omnipotencia Suplicante,
nuestra Madre Santa María.

Hijas e hijos míos, en los países
donde trabajamos apostólicamente,
nos espera una abundante y gozosa
labor de almas. Por eso, deseo
comunicaros que el pasado 15 de
agosto, al renovar la consagración
del Opus Dei al Corazón dulcísimo de
la Virgen, he manifestado a nuestra
Madre que deseamos hacer propia la
plegaria de San Josemaría, en Loreto,
en 1951, para que el celo por la
humanidad entera nos consuma a
diario.

Con el mejor cariño, os bendice

vuestro Padre



+ Javier

Pamplona, 1 de septiembre de 2009.
[1] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 32.

[2] San Bernardo, Homilía en la
Natividad de la Virgen (Sermón "del
acueducto").

[3] Sir 24, 24-27.

[4] Misal Romano, Natividad de la
Bienaventurada Virgen María, 
Antífona de entrada.

[5] Benedicto XVI, Homilía en el
Santuario de Nuestra Señora de
Bonaria (Cagliari), 7-IX-2008.

[6] Ibid. [7] Is 7, 14; Mt 1, 23.

[8] Benedicto XVI, Homilía en la
fiesta de la Natividad de la Virgen, 8-
IX-2007.



[9] Ibid. [10] San Josemaría, Apuntes
tomados en una meditación, 8-
IX-1966.

[11] Ibid. [12] Ibid. [13] San Bernardo,
Homilía 2 sobre la Anunciación, 17.

[14] San Josemaría, Camino, n. 516.

[15] San Josemaría, Amigos de Dios,
n. 288.

[16] San Josemaría, Camino, n. 762,

[17] Cfr. Sal 40 [41] 3.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pr/article/carta-del-
prelado-septiembre-2009/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/es-pr/article/carta-del-prelado-septiembre-2009/
https://opusdei.org/es-pr/article/carta-del-prelado-septiembre-2009/
https://opusdei.org/es-pr/article/carta-del-prelado-septiembre-2009/

	Carta del Prelado (septiembre 2009)

