
opusdei.org

Carta del Prelado
(noviembre 2008)

La carta que Mons. Echevarría
escribe mensualmente se centra
esta vez en el tesoro que es la
Iglesia. El Prelado sugiere
algunas acciones concretas para
amarla y servirla.

06/11/2008

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

Hace pocos días concluyó la
Asamblea Ordinaria del Sínodo de
los Obispos, en la que he podido



palpar con alegría, una vez más, la
unidad y la universalidad de la
Iglesia. Me ha conmovido también la
confianza en la labor del Opus Dei
que muchos Padres de muy diversos
países me manifestaban: bastantes
daban gracias por el servicio
apostólico que los fieles y
Cooperadores de la Obra llevan a
cabo en sus diócesis, y otros me
urgían a dar comienzo, cuanto antes,
al trabajo apostólico estable en sus
países o regiones. He pensado
muchas veces en aquellos sueños de
nuestro Padre, cuando nos recordaba
que nos esperan en muchos lugares,
mientras rezaba por la futura tarea.

Ante esas manifestaciones de interés
y de afecto, ante tantas llamadas
urgentes, me venían con más
insistencia a la cabeza aquellas
palabras: «¡Jesús, almas!... ¡Almas de
apóstol!: son para ti, para tu
gloria»[1]. Hagamos eco a diario a
ese clamor que nuestro Padre desea



que resuene en nuestros corazones,
mientras nos ayuda desde el Cielo.

Vibrar con las necesidades de la
Iglesia, en todos los continentes, es y
será siempre algo muy propio de los
cristianos. Esta profunda actitud del
corazón se pone especialmente de
manifiesto en el día de hoy,
solemnidad de Todos los Santos. La
solemnidad que celebramos, no sólo
nos invita a recordar a la inmensa
muchedumbre de almas
bienaventuradas; nos transmite
también una invitación a
profundizar en el misterio de la
Iglesia, de la que formamos parte los
que peregrinamos aún en la tierra,
los que se purifican en el Purgatorio
y los que gozan ya de Dios en el Cielo.

No se me borra el júbilo con que San
Josemaría expresaba esta verdad.
«En la Santa Iglesia —escribía en una
ocasión— los católicos encontramos
nuestra fe, nuestras normas de



conducta, nuestra oración, el sentido
de la fraternidad, la comunión con
todos los hermanos que ya
desaparecieron y que se purifican en
el Purgatorio —Iglesia purgante—, o
con los que gozan ya —Iglesia
triunfante— de la visión beatífica,
amando eternamente al Dios tres
veces Santo. Es la Iglesia que
permanece aquí y, al mismo tiempo,
trasciende la historia. La Iglesia, que
nació bajo el manto de Santa María, y
continúa —en la tierra y en el cielo—
alabándola como Madre»[2].

Una de las enseñanzas capitales de
San Pablo versa precisamente sobre
la naturaleza de la Iglesia: nos habla
de los discípulos del Señor,
convocados por Dios Padre y
reunidos por el Espíritu Santo para
constituir el Cuerpo místico de Cristo.
Benedicto XVI lo ha subrayado varias
veces, a lo largo de este año dedicado
al Apóstol de los gentiles. Al compás
de algunas de sus enseñanzas, os



invito a meditar en estas verdades
durante las próximas semanas. Como
fruto de esa consideración, espero de
Dios que se acreciente en cada uno
de nosotros el amor a nuestra Madre
la Iglesia y el deseo de servirla como
la Iglesia quiere ser servida, en
cualquier situación en la que nos
encontremos.

El Papa nos anima a considerar, ante
todo, que el «primer contacto [del
Apóstol] con la persona de Jesús tuvo
lugar a través del testimonio de la
comunidad cristiana de Jerusalén
(...). La historia nos demuestra que
normalmente se llega a Jesús
pasando por la Iglesia»[3]. El Santo
Padre comenta que, en ocasiones —
como le sucedió a Saulo—, ese
primer contacto con la Iglesia
(realidad espiritual y visible al
mismo tiempo) puede resultar «un
contacto turbulento. Al conocer al
nuevo grupo de creyentes, se
transformó inmediatamente en su



fiero perseguidor. Lo reconoce él
mismo tres veces en diferentes
cartas»[4]. Normalmente no tiene
por qué suceder así; sobre todo, si los
cristianos procuramos reflejar
fielmente la figura de Jesús en
nuestras palabras y en nuestra
conducta. En la vía de Damasco, San
Pablo comprendió que «al perseguir
a la Iglesia, perseguía a Cristo.
Entonces, Pablo se convirtió, al
mismo tiempo, a Cristo y a la Iglesia.
Así se comprende —concluye
Benedicto XVI— por qué la Iglesia
estuvo tan presente en el
pensamiento, en el corazón y en la
actividad de San Pablo»[5].

Meditemos de nuevo las palabras de
Jesucristo resucitado. A la pregunta
de Saulo —¿quién eres tú, Señor?—, el
Señor responde: Yo soy Jesús, a quien
tú persigues[6]. «En el fondo, en esta
exclamación del Resucitado, que
transformó la vida de Saulo, se halla
contenida toda la doctrina sobre la



Iglesia como Cuerpo de Cristo. Cristo
no se retiró al cielo, dejando en la
tierra una multitud de seguidores
que llevan adelante "su causa". La
Iglesia no es una asociación que
quiere promover cierta causa. En ella
no se trata de una causa. Se trata de
la persona de Jesucristo, que,
también como Resucitado, sigue
siendo "carne". Tiene "carne y
huesos" (Lc 24, 39), como afirma en el
evangelio de San Lucas el Resucitado,
ante los discípulos que creían que
era un espíritu. Tiene un cuerpo.
Está presente personalmente en su
Iglesia»[7].

A la luz de estas consideraciones,
ahondamos más en la realidad de
que cualquier ofensa a la Iglesia —a
su doctrina, a sus sacramentos e
instituciones, a sus Pastores,
especialmente a su Cabeza visible, el
Romano Pontífice— constituye un
menosprecio a Jesucristo mismo.
Porque la Iglesia que contemplamos



en la tierra, a pesar de las flaquezas y
errores que arrastremos sus
miembros, es siempre la Iglesia de
Dios, como repite Pablo
innumerables veces: el Pueblo que
Dios Padre ha convocado en su
presencia; el Cuerpo de Cristo, que
Jesucristo ha fundado al precio de su
sangre, para prolongar su presencia
en la historia hasta el final de los
tiempos; el Templo del Espíritu
Santo, que se levanta como la
verdadera morada de Dios entre los
hombres. Con palabras de un Padre
de la Iglesia, que asumió el Concilio
Vaticano II, «toda la Iglesia aparece
como "un pueblo reunido en virtud
de la unidad del Padre y del Hijo y
del Espíritu Santo"»[8].

La Unidad y Trinidad de Dios define,
pues, el fundamento último de la
realidad y naturaleza íntima de la
Iglesia. Por eso, «se equivocarían
gravemente los que intentaran
separar una Iglesia carismática —



que sería la verdaderamente
fundada por Cristo—, de otra jurídica
o institucional, que sería obra de los
hombres y simple efecto de
contingencias históricas. Sólo hay
una Iglesia. Cristo fundó una sola
Iglesia: visible e invisible, con un
cuerpo jerárquico y organizado, con
una estructura fundamental de
derecho divino, y una íntima vida
sobrenatural que la anima, sostiene y
vivifica»[9].

La sublime visión de la Iglesia, que
San Pablo expone en sus epístolas, da
razón de la fortaleza con que actúa
cuando se pone en juego su unidad o
su universalidad. A los cristianos de
Corinto, propensos a dividirse en
facciones contrapuestas, les
amonesta: me han llegado noticias
sobre vosotros, hermanos míos, de
que hay discordias entre vosotros. Me
refiero a que cada uno de vosotros va
diciendo: "Yo soy de Pablo", "Yo, de
Apolo", "Yo, de Cefas", "Yo, de Cristo".



¿Está dividido Cristo? ¿Es que Pablo
fue crucificado por vosotros o fuisteis
bautizados en el nombre de Pablo?
[10].

La defensa de la unidad de esta
Madre santa se muestra como una
pasión dominante en la vida del
Apóstol, como lo fue también la
defensa de su universalidad. «Desde
el primer momento —enseña el Papa
— había comprendido que esta
realidad no estaba destinada sólo a
los judíos, a un grupo determinado de
hombres, sino que tenía un valor
universal y afectaba a todos, porque
Dios es el Dios de todos»[11]. Y así,
ante el peligro de que la primitiva
comunidad cristiana quedase
encerrada en los límites de la
Sinagoga, el llamado Concilio de
Jerusalén declara que todos los
hombres y mujeres, de cualquier
raza, lengua y nación, están llamados
a una plena incorporación a la Iglesia
de Cristo[12], en la que ya no hay



diferencia entre judío y griego, ni
entre esclavo y libre, ni entre varón y
mujer, porque todos vosotros sois uno
solo en Cristo Jesús[13].

De esta pertenencia de la Iglesia a
Cristo, procede «nuestro deber de
vivir realmente en conformidad con
Cristo. De aquí derivan también las
exhortaciones de San Pablo a
propósito de los diferentes carismas
que animan y estructuran a la
comunidad cristiana. Todos se
remontan a un único manantial, que
es el Espíritu del Padre y del Hijo,
sabiendo que en la Iglesia nadie
carece de un carisma, pues, como
escribe el Apóstol, "a cada cual se le
otorga la manifestación del Espíritu
para provecho común" (1 Cor 12,
7)»[14]. ¿Es sinceramente piadosa tu
petición pro unitate apostolatus?
¿Cómo rezas por todos los que gastan
su existencia por la Iglesia? ¿Sabes
llegarte con la oración hasta el



último lugar donde se trabaja por
Cristo?

¡Cuántas gracias hemos de dar a Dios
por haber querido que la Iglesia sea,
al mismo tiempo, única y tan
variada! ¡Y qué respeto hemos de
mostrar a todas las manifestaciones
con las que el Espíritu Santo quiere
adornar a la Esposa de Cristo! «En la
Iglesia hay diversidad de ministerios,
pero uno sólo es el fin: la
santificación de los hombres. Y en
esta tarea participan de algún modo
todos los cristianos, por el carácter
recibido con los Sacramentos del
Bautismo y de la Confirmación.
Todos hemos de sentirnos
responsables de esa misión de la
Iglesia, que es la misión de
Cristo»[15]. Nadie sobra en la Iglesia:
todos somos necesarios. El punto
importante se centra en la comunión
con su Cabeza visible, con los
Pastores y con el entero Pueblo de



Dios, cada uno según la llamada y la
gracia que ha recibido.

En el marco de las enseñanzas
eclesiológicas de San Pablo, la
realidad teológica y jurídica de la
Obra —que es una pequeña parte de
la Iglesia— adquiere todo su relieve.
Me gusta considerarlo cuando está a
punto de finalizar el especial año
mariano que convoqué para
conmemorar las bodas de plata de la
erección pontificia de la prelatura.
La labor apostólica del Opus Dei —de
sus fieles laicos y de sus sacerdotes—
es necesariamente una colaboración
a la vitalidad pastoral de las Iglesias
particulares en las que la Prelatura
vive y actúa.

Así lo recordaba con inmenso cariño
el Siervo de Dios Juan Pablo II,
cuando, hablando de la «naturaleza
jerárquica del Opus Dei», añadía: «La
pertenencia de los fieles laicos tanto
a su Iglesia particular como a la



Prelatura, a la que están
incorporados, hace que la misión
peculiar de la Prelatura confluya en
el compromiso evangelizador de toda
Iglesia particular, tal como previó el
Concilio Vaticano II al plantear la
figura de las prelaturas
personales»[16].

Es una señal más de algo que
Benedicto XVI subrayaba
recientemente: «”La Iglesia de Dios”
no es sólo la suma de distintas
Iglesias locales, sino que las diversas
Iglesias locales son a su vez
realización de la única Iglesia de
Dios. Todas juntas son la "Iglesia de
Dios", que precede a las Iglesias
locales, y que se expresa, se realiza,
en ellas»[17]. Y el Opus Dei, al
servicio de la Iglesia, del Romano
Pontífice y de todas las almas,
cumple ese fin como una de las
instituciones que el Romano
Pontífice puede erigir para realizar
peculiares tareas pastorales, que, «en



cuanto tales, pertenecen a la Iglesia
universal, aunque sus miembros son
también miembros de las Iglesias
particulares donde viven y trabajan
(...). Esto no sólo no lesiona la unidad
de la Iglesia particular fundada en el
Obispo, sino que por el contrario
contribuye a dar a esta unidad la
interior diversificación propia de la
comunión»[18].

En este sentido, me da alegría
comunicaros que ya se ha
comenzado el trabajo apostólico
estable en Indonesia; y que está muy
próximo, si Dios quiere, el momento
en que se abrirá el primer Centro en
Bucarest. También se prepara el
comienzo de la labor estable en
Bulgaria y en Corea: a vuestra
oración y a la de quienes participan
de la labor de la Obra encomiendo la
expansión apostólica a esos lugares y
a tantos otros.



Siguiendo las huellas de nuestro
Padre, he ido a rezar ante la imagen
de la Medalla Milagrosa de la Rue du
Bac, en París. Allí he presentado
vuestra oración a Santa María, para
que Ella nos ayude a realizar el gran
milagro de convertir la vida
ordinaria en santidad heroica.
Recorramos estos últimos días del
año mariano, y todo el tiempo de
nuestra vida, bien asidos a la mano
de la Virgen, dando cumplimiento a
la indicación que dirigió a los
sirvientes en Caná: haced lo que Él os
diga[19]. Intentemos imitar a
aquellos criados, con la voluntad —
todas y todos— de responder usque
ad summum, totalmente, con oración
y trabajo.

No termino sin pediros, una vez más,
que os unáis a mis intenciones,
especialmente en la Santa Misa. En
estos días, rezad por los hermanos
vuestros a quienes administraré el
diaconado, en Roma, el próximo 22



de noviembre, víspera de la
solemnidad de Cristo Rey.

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Roma, 1 de noviembre de 2008.

[1] San Josemaría, Camino, n. 804.

[2] San Josemaría, Homilía El fin
sobrenatural de la Iglesia, 28-V-1972.

[3] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 22-XI-2006.

[4] Ibid. [5] Ibid. [6] Hch 9, 5.

[7] Benedicto XVI, Homilía en la
inauguración del año paulino, 28-
VI-2008.

[8] Concilio Vaticano II, Const. dogm. 
Lumen gentium, n. 4; cfr. San



Cipriano, Tratado sobre el
Padrenuestro, 23.

[9] San Josemaría, Homilía El fin
sobrenatural de la Iglesia, 28-V-1972.

[10] 1 Cor 1, 11-13.

[11] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 25-X-2006.

[12] Cfr. Hch 15, 23-29.

[13] Gal 3, 28.

[14] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 22-XI-2006.

[15] San Josemaría, Homilía Lealtad a
la Iglesia, 4-VI-1972.

[16] Juan Pablo II, Discurso a los
participantes en unas Jornadas de
estudio sobre la Carta apostólica
"Novo millennio ineunte", 17-III-2001.

[17] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 15-X-2008.



[18] Congregación para la Doctrina
de la Fe, Carta Communionis notio,
28-V-1992, n. 16.

[19] Jn 2, 5.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pr/article/carta-del-
prelado-noviembre-2008/ (12/02/2026)

https://opusdei.org/es-pr/article/carta-del-prelado-noviembre-2008/
https://opusdei.org/es-pr/article/carta-del-prelado-noviembre-2008/
https://opusdei.org/es-pr/article/carta-del-prelado-noviembre-2008/

	Carta del Prelado (noviembre 2008)

