
opusdei.org

Carta del Prelado
(abril de 2016)

"Perdonar las ofensas
representa, en cierto modo, lo
más divino que pueden realizar
los hombres", señala el Prelado
en su carta de abril, en la que
dedica amplio espacio al
perdón.

04/04/2016

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

Nos hemos conmovido una vez más,
durante la Semana Santa, ante el



amor de Dios por los hombres. Tanto
amó Dios al mundo —escribe san
Juan— que le entregó a su Hijo
Unigénito, para que todo el que cree
en Él no perezca, sino que tenga vida
eterna. Pues Dios no envió a su Hijo al
mundo para juzgar al mundo, sino
para que el mundo se salve por Él[1].

¡Cuántas gracias hemos de dar a la
Trinidad Santa por este derroche de
bondad y misericordia! Más aún si
consideramos que Cristo, cuando
todavía nosotros éramos débiles,
murió por los impíos en el tiempo
establecido[2]. La pasión y muerte
del Señor constituye el culmen del
compromiso que Dios, libremente,
quiso contraer con la humanidad.
«Su primer compromiso fue el de
crear el mundo, y a pesar de nuestros
atentados para destruirlo —y son
muchos—, Él se compromete a
mantenerlo vivo. Pero su compromiso
más grande ha sido donarnos a Jesús.
¡Este es el gran compromiso de Dios!



Sí, Jesús es justamente el compromiso
extremo que Dios ha asumido para
con nosotros»[3].

En virtud de esa promesa,
reiteradamente renovada a lo largo
de la historia de la salvación, el Hijo
de Dios encarnado no se limitó a
alcanzarnos el perdón de los pecados
viviendo y trabajando entre
nosotros, aunque la más pequeña
acción suya tenía valor
sobreabundante para redimirnos; ni
tampoco se contentó con interceder
por nosotros, aunque bien sabía que
Dios Padre escuchaba siempre su
oración. Decidió llegar hasta el
extremo, porque nadie tiene amor
más grande que el de dar uno la vida
por sus amigos[4].

Son conmovedoras las palabras de
Jesucristo Redentor durante su
agonía en la cruz. La primera fue
ésta: Padre, perdónales, porque no
saben lo que hacen[5]. No piensa en



las humillaciones y dolores por los
que atravesaba, ni en la crueldad de
los que le crucificaban, sino en la
ofensa a Dios. Vino a alcanzarnos el
perdón de nuestros pecados y su
primera frase es una petición de
misericordia. La segunda, dirigida al
buen ladrón, prosigue en la misma
línea. Ante el sincero
arrepentimiento de aquel hombre, le
promete la remisión de sus pecados y
la vida eterna: en verdad te digo: hoy
estarás conmigo en el Paraíso[6]. Se
explica la piedad honda con la que
nuestro Padre besaba el crucifijo
que, para quienes lo veían, suponía
un momento de conversión y una
invitación a hablar de Cristo y de su
ejemplo.

San Josemaría asimiló con
profundidad estas enseñanzas del
Señor, y las predicó con su ejemplo y
con su palabra. Perdonar.
¡Perdonar con toda el alma y sin



resquicio de rencor! Actitud
siempre grande y fecunda.

—Ese fue el gesto de Cristo al ser
enclavado en la cruz: "Padre,
perdónales, porque no saben lo
que hacen", y de ahí vino tu
salvación y la mía[7]. ¡Qué buen
ejemplo para nosotros! Pidamos a
Dios que sepamos ser indulgentes y
disculpar enseguida a quienes nos
hayan ofendido, sin resentimientos.

Perdonar las ofensas representa, en
cierto modo, lo más divino que
pueden realizar los hombres. No se
queda sólo en una obra de
misericordia, sino que también es
condición y plegaria para que Dios
remita nuestros pecados, como el
Maestro nos enseñó en la oración del
padrenuestro: perdona nuestras
ofensas, como también nosotros
perdonamos a los que nos ofenden[8].

Una de las grandes deficiencias de la
sociedad actual se expresa en la



dificultad de perdonar. Personas
singulares y naciones enteras
vuelven una vez y otra sobre los
agravios recibidos, chapotean en esos
recuerdos como en un charco lleno
de inmundicia, y no quieren
esforzarse por olvidarlos y perdonar.
Otra —y muy clara— es la enseñanza
de Nuestro Señor, que compendia la
historia de la clemencia divina con la
humanidad en estas palabras: 
bienaventurados los misericordiosos,
porque alcanzarán misericordia[9].

Tenemos muy grabadas muchas
escenas del Evangelio, en las que se
manifiesta esta actitud de Jesús: su
perdón a la mujer pecadora en casa
de Simón el fariseo, la parábola del
hijo pródigo o de la oveja perdida, su
clemencia con la mujer adúltera... Es
la senda que los cristianos hemos de
recorrer, para asemejarnos al
Maestro. Ese camino se resume en
una única palabra: amar. Amar es
tener el corazón grande, sentir las



preocupaciones de los que nos
rodean, saber perdonar y
comprender: sacrificarse, con
Jesucristo, por las almas todas. Si
amamos con el corazón de Cristo
aprenderemos a servir, y
defenderemos la verdad
claramente y con amor[10].

Sin embargo, como repetía san
Josemaría, para amar de este modo
resulta imprescindible que cada uno
extirpe, de su propia vida, todo lo
que estorba la Vida de Cristo en
nosotros: el apego a nuestra
comodidad, la tentación del
egoísmo, la tendencia al
lucimiento propio. Sólo
reproduciendo en nosotros esa
Vida de Cristo, podremos
trasmitirla a los demás; sólo
experimentando la muerte del
grano de trigo, podremos trabajar
en las entrañas de la tierra,
transformarla desde dentro,
hacerla fecunda[11].



Las escenas de la pasión y muerte del
Señor, que hemos revivido
recientemente, nos plantean unas
preguntas comprometedoras, a las
que hemos de responder
sinceramente. ¿Sabemos perdonar
desde el primer momento las ofensas
recibidas, que muchas veces no son
tales, sino fruto de nuestra
imaginación o exageraciones de
nuestra susceptibilidad? ¿Nos
esforzamos por cancelarlas del
corazón, sin volver una y otra vez
sobre esos temas? ¿Pedimos ayuda al
Señor y a la Santísima Virgen,
cuando notamos que nos resulta
difícil perdonar?

Así ha de ser nuestra actitud
constante, porque no basta disculpar
una vez, ni dos, ni tres... Recordemos
la respuesta del Señor a la pregunta
de Pedro: ¿Cuántas veces tengo que
perdonar a mi hermano cuando peque
contra mí? ¿Hasta siete? Jesús le
respondió: no te digo que hasta siete



veces, sino hasta setenta veces
siete[12]; es decir, siempre. A
continuación, para que se nos
quedara bien grabada esta lección,
relató la parábola del siervo cruel
que fue neciamente intransigente
ante una deuda ridícula de un
compañero suyo, cuando su amo le
había condonado una cantidad
enorme[13]. Esforcémonos, en este
Año de la misericordia y siempre,
por asimilar a fondo estas exigencias
del verdadero discípulo de Cristo.

No basta evitar de nuestra parte las
ofensas externas, sino que es preciso
esforzarse por ahogar los
pensamientos y los juicios contrarios
a la caridad. Nuestro caminar
terreno se traduce en una
peregrinación hacia la gloria del
Cielo; y, para alcanzar esa meta,
Jesucristo nos muestra las etapas.
Una la expone el Papa en la bula 
Misericordiæ vultus, comentando
unas palabras del Señor: no juzguéis



y no seréis juzgados; no condenéis y
no seréis condenados[14].

Escribe el Santo Padre: «Ante todo,
no juzgar y no condenar. Si no se
quiere incurrir en el juicio de Dios,
nadie puede convertirse en el juez
del propio hermano. Los hombres
ciertamente con sus juicios se
detienen en la superficie, mientras el
Padre mira el interior. ¡Cuánto mal
hacen las palabras cuando están
motivadas por sentimientos de celos
y envidia! Hablar mal del propio
hermano en su ausencia equivale a
exponerlo al descrédito, a
comprometer su reputación y a
dejarlo a merced del chisme. No
juzgar y no condenar significa, en
positivo, saber percibir lo que de
bueno hay en cada persona y no
permitir que deba sufrir por nuestro
juicio parcial y por nuestra
presunción de saberlo todo. Sin
embargo, esto no es todavía
suficiente para manifestar la



misericordia. Jesús pide también 
perdonar y dar. Ser instrumentos del
perdón, porque hemos sido los
primeros en haberlo recibido de
Dios. Ser generosos con todos
sabiendo que también Dios dispensa
sobre nosotros su benevolencia con
magnanimidad»[15].

Aparece aquí otra dimensión del
perdón cristiano: solicitarlo a los
demás en cuanto nos percatamos de
haberles ofendido. No es una
humillación, sino al contrario: es
manifestación de grandeza de
espíritu, de corazón amplio, de alma
generosa. También en esto san
Josemaría nos dio ejemplo. ¡Con qué
facilidad pedía disculpas, con
humildad verdadera, si pensaba que
alguien se había quedado herido por
una reprensión suya, aunque
hubiese sido hecha justamente! En
una ocasión, reconocía que había
implorado perdón al Señor muchas
veces, por lo que pensaba que eran



faltas de correspondencia. Pero, a la
vez —añadía—, me atrevo a decir
que os he entregado lo mejor de mi
alma; lo que Dios Nuestro Señor
me concedió, he procurado
transmitíroslo a vosotros con la
mayor fidelidad; y, cuando no he
sabido hacerlo, he reconocido
enseguida mis errores, he pedido
perdón a Dios y a los que me
rodeaban, e inmediatamente he
vuelto a la lucha[16].

El día 20 da comienzo un año más de
mi servicio a la Iglesia como Prelado
del Opus Dei. Y el 23 administraré el
presbiterado a un numeroso grupo
de hermanos vuestros, diáconos de la
Prelatura. Rezad mucho por ellos y
por mí, y por todos los sacerdotes de
la Iglesia. Vivamos siempre 
consummati in unum[17], bien unidos
en la oración, en las intenciones, en
las obras, para que el Señor continúe
mirándonos con misericordia. Y
sigamos teniendo muy presente en



nuestra oración al Papa y todas sus
intenciones.

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Roma, 1 de abril de 2016

[1] Jn 3, 16-17.

[2] Rm 5, 6.

[3] Papa Francisco, Discurso en la
audiencia general, 20-II-2016.

[4] Jn 15, 13.

[5] Lc 23, 34.

[6] Ibid., 43.

[7] San Josemaría, Surco, n. 805.



[8] Mt 6, 12.

[9] Mt 5, 7.

[10] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 158.

[11] Ibid.

[12] Mt 18, 21-22.

[13] Cfr. Mt 18, 23-35

[14] Lc 6, 37.

[15] Papa Francisco, Bula 
Misericordiæ vultus, 11-IV-2015, n.
14.

[16] San Josemaría, Notas de una
meditación, 29-III-1959.

[17] Jn 17, 23.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pr/article/carta-del-
prelado-abril-de-2016/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-pr/article/carta-del-prelado-abril-de-2016/
https://opusdei.org/es-pr/article/carta-del-prelado-abril-de-2016/
https://opusdei.org/es-pr/article/carta-del-prelado-abril-de-2016/

	Carta del Prelado (abril de 2016)

