opusdei.org

"Caritas in veritate"

Carta enciclica escrita por
Benedicto XVI sobre el
desarrollo humano integral en
la caridad y en la verdad,
firmada el pasado 29 de junio
San Pedro y San Pabloy
distribuida este martes por la
Santa Sede.

17/07/2009

INTRODUCCION

1. La caridad en la verdad, de la que
Jesucristo se ha hecho testigo con su
vida terrenal y, sobre todo, con su



muerte y resurreccion, es la principal
fuerza impulsora del auténtico
desarrollo de cada persona y de toda
la humanidad. El amor - «caritas» - es
una fuerza extraordinaria, que
mueve a las personas a
comprometerse con valentia y
generosidad en el campo de la
justicia y de la paz. Es una fuerza que
tiene su origen en Dios, Amor eterno
y Verdad absoluta. Cada uno
encuentra su propio bien asumiendo
el proyecto que Dios tiene sobre él,
para realizarlo plenamente: en
efecto, encuentra en dicho proyecto
su verdad y, aceptando esta verdad,
se hace libre (cf. Jn 8,22). Por tanto,
defender la verdad, proponerla con
humildad y conviccion y
testimoniarla en la vida son formas
exigentes e insustituibles de caridad.
Esta «goza con la verdad» (1 Co
13,6). Todos los hombres perciben el
impulso interior de amar de manera
auténtica; amor y verdad nunca los
abandonan completamente, porque



son la vocacion que Dios ha puesto
en el corazon y en la mente de cada
ser humano. Jesucristo purifica y
libera de nuestras limitaciones
humanas la busqueda del amor y la
verdad, y nos desvela plenamente la
iniciativa de amor y el proyecto de
vida verdadera que Dios ha
preparado para nosotros. En Cristo,
la caridad en la verdad se convierte
en el Rostro de su Persona, en una
vocacion a amar a nuestros
hermanos en la verdad de su
proyecto. En efecto, El mismo es la
Verdad (cf. /n 14,6).

2. La caridad es la via maestra de la
doctrina social de la Iglesia. Todas las
responsabilidades y compromisos
trazados por esta doctrina provienen
de la caridad que, segun la
ensefianza de Jesus, es la sintesis de
toda la Ley (cf. Mt 22,36-40). Ella da
verdadera sustancia a la relacion
personal con Dios y con el projimo;
no es sdlo el principio de las micro-



relaciones, como en las amistades, la
familia, el pequefio grupo, sino
también de las macro-relaciones,
como las relaciones sociales,
economicas y politicas. Para la Iglesia
-aleccionada por el Evangelio-, la
caridad es todo porque, como enseria
San Juan (cf. 1 Jn 4,8.16) y como he
recordado en mi primera Carta
enciclica «Dios es caridad» ( Deus
caritas est): todo proviene de la
caridad de Dios, todo adquiere forma
por ella, y a ella tiende todo . La
caridad es el don mas grande que
Dios ha dado a los hombres, es su
promesa y nuestra esperanza.

Soy consciente de las desviaciones y
la pérdida de sentido que ha sufrido
y sufre la caridad, con el
consiguiente riesgo de ser mal
entendida, o excluida de la ética
vivida y, en cualquier caso, de
impedir su correcta valoracion. En el
ambito social, juridico, cultural,
politico y econdémico, es decir, en los



contextos mas expuestos a dicho
peligro, se afirma facilmente su
irrelevancia para interpretar y
orientar las responsabilidades
morales. De aqui la necesidad de
unir no solo la caridad con la verdad,
en el sentido sefialado por San Pablo
de la « veritas in caritate » ( Ef 4,15),
sino también en el sentido, inverso y
complementario, de « caritas in
veritate ». Se ha de buscar, encontrar
y expresar la verdad en la «
economia » de la caridad, pero, a su
vez, se ha de entender, valorar y
practicar la caridad a la luz de la
verdad. De este modo, no sélo
prestaremos un servicio a la caridad,
iluminada por la verdad, sino que
contribuiremos a dar fuerza a la
verdad, mostrando su capacidad de
autentificar y persuadir en la
concrecion de la vida social. Y esto
no es algo de poca importancia hoy,
en un contexto social y cultural, que
con frecuencia relativiza la verdad,



bien desentendiéndose de ella, bien
rechazandola.

3. Por esta estrecha relacion con la
verdad, se puede reconocer a la
caridad como expresion auténtica de
humanidad y como elemento de
importancia fundamental en las
relaciones humanas, también las de
caracter publico. Solo en la verdad
resplandece la caridad y puede ser
vivida auténticamente. La verdad es
luz que da sentido y valor a la
caridad. Esta luz es simultdneamente
la de la razon y la de la fe, por medio
de la cual la inteligencia llega a la
verdad natural y sobrenatural de la
caridad, percibiendo su significado
de entrega, acogida y comunion. Sin
verdad, la caridad cae en mero
sentimentalismo. El amor se
convierte en un envoltorio vacio que
se rellena arbitrariamente. Este es el
riesgo fatal del amor en una cultura
sin verdad. Es presa facil de las
emociones y las opiniones



contingentes de los sujetos, una
palabra de la que se abusa y que se
distorsiona, terminando por
significar lo contrario. La verdad
libera a la caridad de la estrechez de
una emotividad que la priva de
contenidos relacionales y sociales, asi
como de un fideismo que mutila su
horizonte humano y universal. En la
verdad, la caridad refleja la
dimension personal y al mismo
tiempo publica de la fe en el Dios
biblico, que es a la vez « Agapé » y «
Logos »: Caridad y Verdad, Amor y
Palabra.

4. Puesto que estd llena de verdad, la
caridad puede ser comprendida por
el hombre en toda su riqueza de
valores, compartida y comunicada.
En efecto, la verdad es « logos » que
crea « dia-logos » y, por tanto,
comunicacion y comunion. La
verdad, rescatando a los hombres de
las opiniones y de las sensaciones
subjetivas, les permite llegar mas alla



de las determinaciones culturales e
historicas y apreciar el valor y la
sustancia de las cosas. La verdad
abre y une el intelecto de los seres
humanos en el l6gos del amor: éste
es el anuncio y el testimonio
cristiano de la caridad. En el
contexto social y cultural actual, en el
que esta difundida la tendencia a
relativizar lo verdadero, vivir la
caridad en la verdad lleva a
comprender que la adhesion a los
valores del cristianismo no es solo un
elemento util, sino indispensable
para la construccion de una buena
sociedad y un verdadero desarrollo
humano integral. Un cristianismo de
caridad sin verdad se puede
confundir facilmente con una
reserva de buenos sentimientos,
provechosos para la convivencia
social, pero marginales. De este
modo, en el mundo no habria un
verdadero y propio lugar para Dios.
Sin la verdad, la caridad es relegada
a un ambito de relaciones reducido y



privado. Queda excluida de los
proyectos y procesos para construir
un desarrollo humano de alcance
universal, en el didlogo entre saberes
y operatividad.

5. La caridad es amor recibido y
ofrecido. Es «gracia» ( charis ). Su
origen es el amor que brota del
Padre por el Hijo, en el Espiritu
Santo. Es amor que desde el Hijo
desciende sobre nosotros. Es amor
creador, por el que nosotros somos;
es amor redentor, por el cual somos
recreados. Es el Amor revelado,
puesto en practica por Cristo (cf. Jn
13,1) y «derramado en nuestros
corazones por el Espiritu Santo» (Rm
5,5). Los hombres, destinatarios del
amor de Dios, se convierten en
sujetos de caridad, llamados a
hacerse ellos mismos instrumentos
de la gracia para difundir la caridad
de Dios y para tejer redes de caridad.



La doctrina social de la Iglesia
responde a esta dinamica de caridad
recibida y ofrecida. Es «caritas in
veritate in re sociali» , anuncio de la
verdad del amor de Cristo en la
sociedad. Dicha doctrina es servicio
de la caridad, pero en la verdad. La
verdad preserva y expresa la fuerza
liberadora de la caridad en los
acontecimientos siempre nuevos de
la historia. Es al mismo tiempo
verdad de la fe y de la razon, en la
distincion y la sinergia a la vez de los
dos ambitos cognitivos. El desarrollo,
el bienestar social, una solucién
adecuada de los graves problemas
socioecondmicos que afligen a la
humanidad, necesitan esta verdad. Y
necesitan aun mas que se estime y dé
testimonio de esta verdad. Sin
verdad, sin confianza y amor por lo
verdadero, no hay conciencia y
responsabilidad social, y la actuacion
social se deja a merced de intereses
privados y de logicas de poder, con
efectos disgregadores sobre la



sociedad, tanto mas en una sociedad
en vias de globalizacion, en
momentos dificiles como los
actuales.

6. «Caritas in veritate» es el principio
sobre el que gira la doctrina social de
la Iglesia, un principio que adquiere
forma operativa en criterios
orientadores de la accion moral .
Deseo volver a recordar
particularmente dos de ellos,
requeridos de manera especial por el
compromiso para el desarrollo en
una sociedad en vias de
globalizacion: la justicia y el bien
comun.

Ante todo, la justicia . Ubi societas, ibi
ius : toda sociedad elabora un
sistema propio de justicia . La
caridad va mas alla de la justicia ,
porque amar es dar, ofrecer de lo
«mio» al otro; pero nunca carece de
justicia, la cual lleva a dar al otro lo
que es «suyo», lo que le corresponde



en virtud de su ser y de su obrar. No
puedo «dar» al otro de lo mio sin
haberle dado en primer lugar lo que
en justicia le corresponde. Quien
ama con caridad a los demas, es ante
todo justo con ellos. No basta decir
que la justicia no es extrafia a la
caridad, que no es una via
alternativa o paralela a la caridad: la
justicia es «inseparable de la
caridad»[1], intrinseca a ella. La
justicia es la primera via de la
caridad o, como dijo Pablo VI, su
«medida minima»[2], parte
integrante de ese amor «con obras y
segun la verdad» ( 1 Jn 3,18), al que
nos exhorta el apdstol Juan. Por un
lado, la caridad exige la justicia, el
reconocimiento y el respeto de los
legitimos derechos de las personasy
los pueblos. Se ocupa de la
construccion de la «ciudad del
hombre» segun el derecho y la
justicia. Por otro, la caridad supera la
justicia y la completa siguiendo la
l6gica de la entrega y el perdon[3]. La



«ciudad del hombre» no se
promueve solo con relaciones de
derechos y deberes sino, antes y mas
aun, con relaciones de gratuidad, de
misericordia y de comunion. La
caridad manifiesta siempre el amor
de Dios también en las relaciones
humanas, otorgando valor teologal y
salvifico a todo compromiso por la
justicia en el mundo.

7. Hay que tener también en gran
consideracion el bien comun. Amar a
alguien es querer su bien y trabajar
eficazmente por él. Junto al bien
individual, hay un bien relacionado
con el vivir social de las personas: el
bien comun. Es el bien de ese «todos
nosotros», formado por individuos,
familias y grupos intermedios que se
unen en comunidad social[4]. No es
un bien que se busca por si mismo,
sino para las personas que forman
parte de la comunidad social, y que
solo en ella pueden conseguir su bien
realmente y de modo mas eficaz.



Desear el bien comun y esforzarse
por €l es exigencia de justicia y
caridad . Trabajar por el bien comun
es cuidar, por un lado, y utilizar, por
otro, ese conjunto de instituciones
que estructuran juridica, civil,
politica y culturalmente la vida
social, que se configura asi como
polis , como ciudad. Se ama al
projimo tanto mas eficazmente,
cuanto mas se trabaja por un bien
comun que responda también a sus
necesidades reales. Todo cristiano
esta llamado a esta caridad, segun su
vocacion y sus posibilidades de
incidir en la pdlis . Esta es la via
institucional -también politica,
podriamos decir- de la caridad, no
menos cualificada e incisiva de lo
que pueda ser la caridad que
encuentra directamente al projimo
fuera de las mediaciones
institucionales de la pdlis . El
compromiso por el bien comun,
cuando esta inspirado por la caridad,
tiene una valencia superior al



compromiso meramente secular y
politico. Como todo compromiso en
favor de la justicia, forma parte de
ese testimonio de la caridad divina
que, actuando en el tiempo, prepara
lo eterno. La accién del hombre
sobre la tierra, cuando esta inspirada
y sustentada por la caridad,
contribuye a la edificacion de esa
ciudad de Dios universal hacia la cual
avanza la historia de la familia
humana. En una sociedad en vias de
globalizacion, el bien comun y el
esfuerzo por €], han de abarcar
necesariamente a toda la familia
humana, es decir, a la comunidad de
los pueblos y naciones[5], dando asi
forma de unidad y de paz a la ciudad
del hombre , y haciéndola en cierta
medida una anticipacion que
prefigura la ciudad de Dios sin
barreras.

8. Al publicar en 1967 la Enciclica
Populorum progressio , mi venerado
predecesor Pablo VI ha iluminado el



gran tema del desarrollo de los
pueblos con el esplendor de la
verdad y la luz suave de la caridad
de Cristo. Ha afirmado que el
anuncio de Cristo es el primero y
principal factor de desarrollo[6] y
nos ha dejado la consigna de caminar
por la via del desarrollo con todo
nuestro corazon y con toda nuestra
inteligencia[7], es decir, con el ardor
de la caridad y la sabiduria de la
verdad. La verdad originaria del
amor de Dios, que se nos ha dado
gratuitamente, es lo que abre nuestra
vida al don y hace posible esperar en
un «desarrollo de todo el hombre y
de todos los hombres»[8], en el
transito «de condiciones menos
humanas a condiciones mas
humanas»[9], que se obtiene
venciendo las dificultades que
inevitablemente se encuentran a lo
largo del camino.

A mas de cuarenta anos de la
publicacion de la Enciclica, deseo



rendir homenaje y honrar la
memoria del gran Pontifice Pablo VI,
retomando sus ensefianzas sobre el
desarrollo humano integral 'y
siguiendo la ruta que han trazado,
para actualizarlas en nuestros dias.
Este proceso de actualizacion
comenzo con la Enciclica Sollicitudo
rei socialis , con la que el Siervo de
Dios Juan Pablo II quiso conmemorar
la publicacion de la Populorum
progressio con ocasion de su
vigésimo aniversario. Hasta
entonces, una conmemoracion
similar fue dedicada sdlo a la Rerum
novarum . Pasados otros veinte afos
mas, manifiesto mi conviccion de
que la Populorum progressio merece
ser considerada como «la Rerum
novarum de la época
contemporanea», que ilumina el
camino de la humanidad en vias de
unificacion.

9. El amor en la verdad - caritas in
veritate - es un gran desafio para la



Iglesia en un mundo en progresiva y
expansiva globalizacion. El riesgo de
nuestro tiempo es que la
interdependencia de hecho entre los
hombres y los pueblos no se
corresponda con la interaccion ética
de la conciencia y el intelecto, de la
que pueda resultar un desarrollo
realmente humano. Solo con la
caridad, iluminada por la luz de la
razony de la fe , es posible conseguir
objetivos de desarrollo con un
caracter mas humanoy
humanizador. El compartir los
bienes y recursos, de lo que proviene
el auténtico desarrollo, no se asegura
solo con el progreso técnico y con
meras relaciones de conveniencia,
sino con la fuerza del amor que
vence al mal con el bien (cf. Rm
12,21) y abre la conciencia del ser
humano a relaciones reciprocas de
libertad y de responsabilidad.

La Iglesia no tiene soluciones
técnicas que ofrecer[10] y no



pretende «de ninguna manera
mezclarse en la politica de los
Estados»[11]. No obstante, tiene una
mision de verdad que cumplir en
todo tiempo y circunstancia en favor
de una sociedad a medida del
hombre, de su dignidad y de su
vocacion. Sin verdad se cae en una
vision empirista y escéptica de la
vida, incapaz de elevarse sobre la
praxis, porque no estd interesada en
tomar en consideracion los valores -a
veces ni siquiera el significado- con
los cuales juzgarla y orientarla. La
fidelidad al hombre exige la fidelidad
a la verdad , que es la unica garantia
de libertad (cf. Jn 8,32) y de la
posibilidad de un desarrollo humano
integral . Por eso la Iglesia la busca,
la anuncia incansablemente y la
reconoce alli donde se manifieste.
Para la Iglesia, esta mision de verdad
es irrenunciable. Su doctrina social
es una dimension singular de este
anuncio: esta al servicio de la verdad
que libera. Abierta a la verdad, de



cualquier saber que provenga, la
doctrina social de la Iglesia la acoge,
recompone en unidad los fragmentos
en que a menudo la encuentra, y se
hace su portadora en la vida
concreta siempre nueva de la
sociedad de los hombres y los
pueblos[12].

CAPITULO PRIMERO EL MENSAJE
DE LA POPULORUM PROGRESSIO

10. A mas de cuarenta afios de su
publicacion, la relectura de la
Populorum progressio insta a
permanecer fieles a su mensaje de
caridad y de verdad, considerandolo
en el ambito del magisterio
especifico de Pablo VI y, mas en
general, dentro de la tradicion de la
doctrina social de la Iglesia. Se han
de valorar después los diversos
términos en que hoy, a diferencia de
entonces, se plantea el problema del
desarrollo. El punto de vista correcto,
por tanto, es el de la Tradicion de la fe



apostolica [13], patrimonio antiguo y
nuevo, fuera del cual la Populorum
progressio seria un documento sin
raices y las cuestiones sobre el
desarrollo se reducirian unicamente
a datos socioldgicos.

11. La publicacion de la Populorum
progressio tuvo lugar poco después
de la conclusion del Concilio
Ecumeénico Vaticano II. La misma
Enciclica sefiala en los primeros
parrafos su intima relacion con el
Concilio.[14] Veinte afios después,
Juan Pablo II subrayo en la
Sollicitudo rei socialis 1a fecunda
relacion de aquella Enciclica con el
Concilio y, en particular, con la
Constitucion pastoral Gaudium et
spes [15]. También yo deseo recordar
aqui la importancia del Concilio
Vaticano II para la Enciclica de Pablo
VI y para todo el Magisterio social de
los Sumos Pontifices que le han
sucedido. El Concilio profundizo en
lo que pertenece desde siempre a la



verdad de la fe, es decir, que la
Iglesia, estando al servicio de Dios,
esta al servicio del mundo en
términos de amor y verdad. Pablo VI
partia precisamente de esta vision
para decirnos dos grandes verdades.
La primera es que toda la Iglesia, en
todo su ser y obrar, cuando anuncia,
celebray actua en la caridad, tiende a
promover el desarrollo integral del
hombre . Tiene un papel publico que
no se agota en sus actividades de
asistencia o educacion, sino que
manifiesta toda su propia capacidad
de servicio a la promocion del
hombre y la fraternidad universal
cuando puede contar con un régimen
de libertad. Dicha libertad se ve
impedida en muchos casos por
prohibiciones y persecuciones, o
también limitada cuando se reduce
la presencia publica de la Iglesia
solamente a sus actividades
caritativas. La segunda verdad es
que el auténtico desarrollo del
hombre concierne de manera unitaria



a la totalidad de la persona en todas
sus dimensiones [16]. Sin la
perspectiva de una vida eterna, el
progreso humano en este mundo se
queda sin aliento. Encerrado dentro
de la historia, queda expuesto al
riesgo de reducirse soélo al
incremento del tener; asi, la
humanidad pierde la valentia de
estar disponible para los bienes mas
altos, para las iniciativas grandes y
desinteresadas que la caridad
universal exige. El hombre no se
desarrolla unicamente con sus
propias fuerzas, asi como no se le
puede dar sin mas el desarrollo
desde fuera. A lo largo de la historia,
se ha creido con frecuencia que la
creacion de instituciones bastaba
para garantizar a la humanidad el
ejercicio del derecho al desarrollo.
Desafortunadamente, se ha
depositado una confianza excesiva
en dichas instituciones, casi como si
ellas pudieran conseguir el objetivo
deseado de manera automatica. En



realidad, las instituciones por si solas
no bastan, porque el desarrollo
humano integral es ante todo
vocacion y, por tanto, comporta que
se asuman libre y solidariamente
responsabilidades por parte de todos.
Este desarrollo exige, ademads, una
vision trascendente de la persona,
necesita a Dios: sin Fl, o se niega el
desarrollo, o se le deja unicamente
en manos del hombre, que cede a la
presuncion de la auto-salvacion y
termina por promover un desarrollo
deshumanizado. Por lo demas, solo el
encuentro con Dios permite no «ver
siempre en el projimo solamente al
otro»[17], sino reconocer en él la
imagen divina, llegando asi a
descubrir verdaderamente al otro y a
madurar un amor que «es ocuparse
del otro y preocuparse por el
otro»[18].

12. La relacion entre la Populorum
progressio y el Concilio Vaticano II no
representa un fisura entre el



Magisterio social de Pablo VI y el de
los Pontifices que lo precedieron,
puesto que el Concilio profundiza
dicho magisterio en la continuidad
de la vida de la Iglesia[19]. En este
sentido, algunas subdivisiones
abstractas de la doctrina social de la
Iglesia, que aplican a las ensefianzas
sociales pontificias categorias
extrafas a ella, no contribuyen a
clarificarla. No hay dos tipos de
doctrina social, una preconciliar y
otra postconciliar, diferentes entre si,
sino una tnica ensefianza, coherente
y al mismo tiempo siempre nueva
[20]. Es justo sefialar las
peculiaridades de una u otra
Enciclica, de la ensefianza de uno u
otro Pontifice, pero sin perder nunca
de vista la coherencia de todo el
corpus doctrinal en su conjunto[21].
Coherencia no significa un sistema
cerrado, sino mas bien la fidelidad
dindmica a una luz recibida. La
doctrina social de la Iglesia ilumina
con una luz que no cambia los



problemas siempre nuevos que van
surgiendo[22]. Eso salvaguarda tanto
el caracter permanente como
histérico de este «patrimonio»
doctrinal[23] que, con sus
caracteristicas especificas, forma
parte de la Tradicion siempre viva de
la Iglesia[24]. La doctrina social esta
construida sobre el fundamento
transmitido por los Apostoles a los
Padres de la Iglesia y acogido y
profundizado después por los
grandes Doctores cristianos. Esta
doctrina se remite en definitiva al
hombre nuevo, al «altimo Adan,
Espiritu que da vida» (1 Co 15,45),y
que es principio de la caridad que
«no pasa nunca» ( 1 Co 13,8). Ha sido
atestiguada por los Santos y por
cuantos han dado la vida por Cristo
Salvador en el campo de la justicia y
la paz. En ella se expresa la tarea
profética de los Sumos Pontifices de
guiar apostdlicamente la Iglesia de
Cristo y de discernir las nuevas
exigencias de la evangelizacion. Por



estas razones, la Populorum
progressio , insertada en la gran
corriente de la Tradicion, puede
hablarnos todavia hoy a nosotros.

13. Ademas de su intima union con
toda la doctrina social de la Iglesia, la
Populorum progressio enlaza
estrechamente con el conjunto de todo
el magisterio de Pablo VI y, en
particular, con su magisterio social.
Sus ensefianzas sociales fueron de
gran relevancia: reafirmo la
importancia imprescindible del
Evangelio para la construccion de la
sociedad segun libertad y justicia, en
la perspectiva ideal e historica de
una civilizacion animada por el
amor. Pablo VI entendi6 claramente
que la cuestion social se habia hecho
mundial [25] y capt6 la relacion
reciproca entre el impulso hacia la
unificacion de la humanidad y el
ideal cristiano de una unica familia
de los pueblos, solidaria en la comun
hermandad. Indico en el desarrollo,



humana y cristianamente entendido,
el corazon del mensaje social
cristiano y propuso la caridad
cristiana como principal fuerza al
servicio del desarrollo. Movido por el
deseo de hacer plenamente visible al
hombre contemporaneo el amor de
Cristo, Pablo VI afront6 con firmeza
cuestiones éticas importantes, sin
ceder a las debilidades culturales de
su tiempo.

14. Con la Carta apostolica
Octogesima adveniens , de 1971,
Pablo VI traté luego el tema del
sentido de la politica y el peligro que
representaban las visiones utopicas e
ideologicas que comprometian su
cualidad ética y humana. Son
argumentos estrechamente unidos
con el desarrollo. Lamentablemente,
las ideologias negativas surgen
continuamente. Pablo VI ya puso en
guardia sobre la ideologia
tecnocratica[26], hoy
particularmente arraigada,



consciente del gran riesgo de confiar
todo el proceso del desarrollo sélo a
la técnica, porque de este modo
quedaria sin orientacion. En si
misma considerada, la técnica es
ambivalente. Si de un lado hay
actualmente quien es propenso a
confiar completamente a ella el
proceso de desarrollo, de otro, se
advierte el surgir de ideologias que
niegan in toto la utilidad misma del
desarrollo, considerandolo
radicalmente antihumano y que solo
comporta degradacion. Asi, se acaba
a veces por condenar, no solo el
modo errdneo e injusto en que los
hombres orientan el progreso, sino
también los descubrimientos
cientificos mismos que, por el
contrario, son una oportunidad de
crecimiento para todos si se usan
bien. La idea de un mundo sin
desarrollo expresa desconfianza en
el hombre y en Dios. Por tanto, es un
grave error despreciar las
capacidades humanas de controlar



las desviaciones del desarrollo o
ignorar incluso que el hombre tiende
constitutivamente a «ser mas».
Considerar ideoldgicamente como
absoluto el progreso técnico y sofiar
con la utopia de una humanidad que
retorna a su estado de naturaleza
originario, son dos modos opuestos
para eximir al progreso de su
valoracion moral y, por tanto, de
nuestra responsabilidad.

15. Otros dos documentos de Pablo
VI, aunque no tan estrechamente
relacionados con la doctrina social -
la Enciclica Humanae vitae , del 25 de
julio de 1968, y la Exhortacion
apostolica Evangelii nuntiandi , del 8
de diciembre de 1975- son muy
importantes para delinear el sentido
plenamente humano del desarrollo
propuesto por la Iglesia . Por tanto, es
oportuno leer también estos textos
en relacion con la Populorum
progressio.



La Enciclica Humanae vitae subraya
el sentido unitivo y procreador a la
vez de la sexualidad, poniendo asi
como fundamento de la sociedad la
pareja de los esposos, hombre y
mujer, que se acogen reciprocamente
en la distincion y en la
complementariedad; una pareja,
pues, abierta a la vida[27]. No se
trata de una moral meramente
individual: la Humanae vitae sefiala
los fuertes vinculos entre ética de la
vida y ética social , inaugurando una
tematica del magisterio que ha ido
tomando cuerpo poco a poco en
varios documentos y, por ultimo, en
la Enciclica Evangelium vitae de Juan
Pablo II[28]. La Iglesia propone con
fuerza esta relacion entre ética de la
vida y ética social, consciente de que
«no puede tener bases solidas, una
sociedad que -mientras afirma
valores como la dignidad de la
persona, la justicia y la paz- se
contradice radicalmente aceptando y
tolerando las mds variadas formas de



menosprecio y violacion de la vida
humana, sobre todo si es débil y
marginada»[29].

La Exhortacion apostoélica Evangelii
nuntiandi guarda una relacion muy
estrecha con el desarrollo, en cuanto
«la evangelizacion -escribe Pablo VI-
no seria completa si no tuviera en
cuenta la interpelacion reciproca que
en el curso de los tiempos se
establece entre el Evangelio y la vida
concreta, personal y social del
hombre»[30]. «<Entre evangelizacion
y promocion humana (desarrollo,
liberacion) existen efectivamente
lazos muy fuertes»[31]: partiendo de
esta conviccion, Pablo VI aclaré la
relacion entre el anuncio de Cristo y
la promocion de la persona en la
sociedad. El testimonio de la caridad
de Cristo mediante obras de justicia,
paz y desarrollo forma parte de la
evangelizacion , porque a Jesucristo,
que nos ama, le interesa todo el
hombre. Sobre estas importantes



ensefianzas se funda el aspecto
misionero [32] de la doctrina social
de la Iglesia, como un elemento
esencial de evangelizacion[33]. Es
anuncio y testimonio de la fe. Es
instrumento y fuente imprescindible
para educarse en ella.

16. En la Populorum progressio ,
Pablo VI nos ha querido decir, ante
todo, que el progreso, en su fuente y
en su esencia, es una vocacion : «<En
los designios de Dios, cada hombre
esta llamado a promover su propio
progreso, porque la vida de todo
hombre es una vocacion»[34]. Esto es
precisamente lo que legitima la
intervencion de la Iglesia en la
problematica del desarrollo. Si éste
afectase solo a los aspectos técnicos
de la vida del hombre, y no al sentido
de su caminar en la historia junto
con sus otros hermanos, ni al
descubrimiento de la meta de este
camino, la Iglesia no tendria por qué
hablar de él. Pablo VI, como ya Leon



XIII en la Rerum novarum [35], era
consciente de cumplir un deber
propio de su ministerio al proyectar
la luz del Evangelio sobre las
cuestiones sociales de su tiempo[36].

Decir que el desarrollo es vocacion
equivale a reconocer, por un lado,
que éste nace de una llamada
trascendente y, por otro, que es
incapaz de darse su significado
ultimo por si mismo. Con buenos
motivos, la palabra «vocacion»
aparece de nuevo en otro pasaje de
la Enciclica, donde se afirma: «No
hay, pues, mas que un humanismo
verdadero que se abre al Absoluto en
el reconocimiento de una vocacion
que da la idea verdadera de la vida
humana»[37]. Esta vision del
progreso es el corazon de la
Populorum progressio y motiva todas
las reflexiones de Pablo VI sobre la
libertad, la verdad y la caridad en el
desarrollo. Es también la razon



principal por lo que aquella Enciclica
todavia es actual en nuestros dias.

17. La vocacion es una llamada que
requiere una respuesta libre y
responsable. El desarrollo humano
integral supone la libertad
responsable de la persona y los
pueblos: ninguna estructura puede
garantizar dicho desarrollo desde
fuera y por encima de la
responsabilidad humana. Los
«mesianismos prometedores, pero
forjados de ilusiones»[38] basan
siempre sus propias propuestas en la
negacion de la dimension
trascendente del desarrollo, seguros
de tenerlo todo a su disposicion. Esta
falsa seguridad se convierte en
debilidad, porque comporta el
sometimiento del hombre, reducido
a un medio para el desarrollo,
mientras que la humildad de quien
acoge una vocacion se transforma en
verdadera autonomia, porque hace
libre a la persona. Pablo VI no tiene



duda de que hay obstaculos y
condicionamientos que frenan el
desarrollo, pero tiene también la
certeza de que «cada uno permanece
siempre, sean los que sean los
influjos que sobre €l se ejercen, el
artifice principal de su éxito o de su
fracaso»[39]. Esta libertad se refiere
al desarrollo que tenemos ante
nosotros pero, al mismo tiempo,
también a las situaciones de
subdesarrollo, que no son fruto de la
casualidad o de una necesidad
historica, sino que dependen de la
responsabilidad humana. Por eso,
«los pueblos hambrientos interpelan
hoy, con acento dramatico, a los
pueblos opulentos»[40]. También
esto es vocacion, en cuanto llamada
de hombres libres a hombres libres
para asumir una responsabilidad
comun. Pablo VI percibia netamente
la importancia de las estructuras
economicas y de las instituciones,
pero se daba cuenta con igual
claridad de que la naturaleza de



éstas era ser instrumentos de la
libertad humana. Sélo si es libre, el
desarrollo puede ser integralmente
humano; sélo en un régimen de
libertad responsable puede crecer de
manera adecuada.

18. Ademas de la libertad, el
desarrollo humano integral como
vocacion exige también que se respete
la verdad . La vocacion al progreso
impulsa a los hombres a «hacer,
conocer y tener mas para ser
mas»[41]. Pero la cuestion es: ;qué
significa «ser mas»? A esta pregunta,
Pablo VI responde indicando lo que
comporta esencialmente el
«auténtico desarrollo»: «debe ser
integral, es decir, promover a todos
los hombres y a todo el hombre»[42].
En la concurrencia entre las
diferentes visiones del hombre que,
mas aun que en la sociedad de Pablo
VI, se proponen también en la de hoy,
la vision cristiana tiene la
peculiaridad de afirmar y justificar el



valor incondicional de la persona
humana y el sentido de su
crecimiento. La vocacion cristiana al
desarrollo ayuda a buscar la
promocion de todos los hombres y de
todo el hombre. Pablo VI escribe: «Lo
que cuenta para nosotros es el
hombre, cada hombre, cada
agrupacion de hombres, hasta la
humanidad entera»[43]. La fe
cristiana se ocupa del desarrollo, no
apoyandose en privilegios o
posiciones de poder, ni tampoco en
los méritos de los cristianos, que
ciertamente se han dado y también
hoy se dan, junto con sus naturales
limitaciones[44], sino s6lo en Cristo,
al cual debe remitirse toda vocacion
auténtica al desarrollo humano
integral. El Evangelio es un elemento
fundamental del desarrollo porque,
en él, Cristo, «en la misma revelacion
del misterio del Padre y de su amor,
manifiesta plenamente el hombre al
propio hombre»[45]. Con las
ensefianzas de su Sefior, la Iglesia



escruta los signos de los tiempos, los
interpreta y ofrece al mundo «lo que
ella posee como propio: una vision
global del hombre y de la
humanidad»[46]. Precisamente
porque Dios pronuncia el «si» mas
grande al hombre[47], el hombre no
puede dejar de abrirse a la vocacion
divina para realizar el propio
desarrollo. La verdad del desarrollo
consiste en su totalidad: si no es de
todo el hombre y de todos los
hombres, no es el verdadero
desarrollo. Este es el mensaje central
de la Populorum progressio , valido
hoy y siempre. El desarrollo humano
integral en el plano natural, al ser
respuesta a una vocacion de Dios
creador[48], requiere su
autentificacion en «un humanismo
trascendental, que da [al hombre] su
mayor plenitud; ésta es la finalidad
suprema del desarrollo
personal»[49]. Por tanto, la vocacion
cristiana a dicho desarrollo abarca
tanto el plano natural como el



sobrenatural; éste es el motivo por el
que, «cuando Dios queda eclipsado,
nuestra capacidad de reconocer el
orden natural, la finalidad y el
"bien", empieza a disiparse»[50].

19. Finalmente, la vision del
desarrollo como vocacion comporta
que su centro sea la caridad . En la
Enciclica Populorum progressio ,
Pablo VI sefial6 que las causas del
subdesarrollo no son principalmente
de orden material. Nos invito a
buscarlas en otras dimensiones del
hombre. Ante todo, en la voluntad,
que con frecuencia se desentiende de
los deberes de la solidaridad.
Después, en el pensamiento, que no
siempre sabe orientar
adecuadamente el deseo. Por eso,
para alcanzar el desarrollo hacen
falta «pensadores de reflexion
profunda que busquen un
humanismo nuevo, el cual permita al
hombre moderno hallarse a si
mismo»[51]. Pero eso no es todo. El



subdesarrollo tiene una causa mas
importante aun que la falta de
pensamiento: es «la falta de
fraternidad entre los hombres y
entre los pueblos»[52]. Esta
fraternidad, ;podran lograrla alguna
vez los hombres por si solos? La
sociedad cada vez mas globalizada
nos hace mas cercanos, pero no mas
hermanos. La razon, por si sola, es
capaz de aceptar la igualdad entre
los hombres y de establecer una
convivencia civica entre ellos, pero
no consigue fundar la hermandad.
Fsta nace de una vocacién
transcendente de Dios Padre, el
primero que nos ha amado, y que
nos ha ensefiado mediante el Hijo lo
que es la caridad fraterna. Pablo VI,
presentando los diversos niveles del
proceso de desarrollo del hombre,
puso en lo mas alto, después de
haber mencionado la fe, «]la unidad
de la caridad de Cristo, que nos llama
a todos a participar, como hijos, en la



vida del Dios vivo, Padre de todos los
hombres»[53].

20. Estas perspectivas abiertas por la
Populorum progressio siguen siendo
fundamentales para dar vida y
orientacion a nuestro compromiso
por el desarrollo de los pueblos.
Ademas, la Populorum progressio
subraya reiteradamente la urgencia
de las reformas [54] y pide que, ante
los grandes problemas de la
injusticia en el desarrollo de los
pueblos, se actde con valor y sin
demora. Esta urgencia viene impuesta
también por la caridad en la verdad .
Es la caridad de Cristo la que nos
impulsa: « caritas Christi urget nos » (
2 Co 5,14). Esta urgencia no se debe
soOlo al estado de cosas, no se deriva
solamente de la avalancha de los
acontecimientos y problemas, sino de
lo que esta en juego: la necesidad de
alcanzar una auténtica fraternidad.
Lograr esta meta es tan importante
que exige tomarla en consideracion



para comprenderla a fondo y
movilizarse concretamente con el
«corazon», con el fin de hacer
cambiar los procesos econémicos y
sociales actuales hacia metas
plenamente humanas.

CAPITULO SEGUNDO

EL DESARROLLO HUMANO EN
NUESTRO TIEMPO

21. Pablo VI tenia una vision
articulada del desarrollo . Con el
término «desarrollo» quiso indicar
ante todo el objetivo de que los
pueblos salieran del hambre, la

miseria, las enfermedades endémicas

y el analfabetismo. Desde el punto de
vista economico, eso significaba su
participacion activa y en condiciones
de igualdad en el proceso econémico

internacional; desde el punto de vista

social, su evolucion hacia sociedades
solidarias y con buen nivel de
formacion; desde el punto de vista
politico, la consolidacion de



regimenes democraticos capaces de
asegurar libertad y paz. Después de
tantos afios, al ver con preocupacion
el desarrollo y la perspectiva de las
crisis que se suceden en estos
tiempos, nos preguntamos hasta qué
punto se han cumplido las
expectativas de Pablo VI siguiendo el
modelo de desarrollo que se ha
adoptado en las ultimas décadas. Por
tanto, reconocemos que estaba
fundada la preocupacion de la Iglesia
por la capacidad del hombre
meramente tecnoldgico para fijar
objetivos realistas y poder gestionar
constante y adecuadamente los
instrumentos disponibles. La
ganancia es util si, como medio, se
orienta a un fin que le dé un sentido,
tanto en el modo de adquirirla como
de utilizarla. El objetivo exclusivo del
beneficio, cuando es obtenido mal y
sin el bien comun como fin ultimo,
corre el riesgo de destruir riquezay
crear pobreza. El desarrollo
economico que Pablo VI deseaba era



el que produjera un crecimiento real,
extensible a todos y concretamente
sostenible. Es verdad que el
desarrollo ha sido y sigue siendo un
factor positivo que ha sacado de la
miseria a miles de millones de
personas y que, ultimamente, ha
dado a muchos paises la posibilidad
de participar efectivamente en la
politica internacional. Sin embargo,
se ha de reconocer que el desarrollo
econdmico mismo ha estado, y lo esta
aun, aquejado por desviaciones y
problemas dramdticos , que la crisis
actual ha puesto todavia mas de
manifiesto. Esta nos pone
improrrogablemente ante decisiones
que afectan cada vez mas al destino
mismo del hombre, el cual, por lo
demas, no puede prescindir de su
naturaleza. Las fuerzas técnicas que
se mueven, las interrelaciones
planetarias, los efectos perniciosos
sobre la economia real de una
actividad financiera mal utilizada y
en buena parte especulativa, los



imponentes flujos migratorios,
frecuentemente provocados y
después no gestionados
adecuadamente, o la explotacion sin
reglas de los recursos de la tierra, nos
induce hoy a reflexionar sobre las
medidas necesarias para solucionar
problemas que no s6lo son nuevos
respecto a los afrontados por el Papa
Pablo VI, sino también, y sobre todo,
que tienen un efecto decisivo para el
bien presente y futuro de la
humanidad. Los aspectos de la crisis
y sus soluciones, asi como la
posibilidad de un futuro nuevo
desarrollo, estan cada vez mas
interrelacionados, se implican
reciprocamente, requieren nuevos
esfuerzos de comprension unitaria y
una nueva sintesis humanista . Nos
preocupa justamente la complejidad
y gravedad de la situacion econémica
actual, pero hemos de asumir con
realismo, confianza y esperanza las
nuevas responsabilidades que nos
reclama la situacién de un mundo



que necesita una profunda
renovacion cultural y el
redescubrimiento de valores de
fondo sobre los cuales construir un
futuro mejor. La crisis nos obliga a
revisar nuestro camino, a darnos
nuevas reglas y a encontrar nuevas
formas de compromiso, a apoyarnos
en las experiencias positivas y a
rechazar las negativas. De este modo,
la crisis se convierte en ocasion de
discernir y proyectar de un modo
nuevo . Conviene afrontar las
dificultades del presente en esta
clave, de manera confiada mas que
resignada.

22. Hoy, el cuadro del desarrollo se
despliega en multiples ambitos . Los
actores y las causas, tanto del
subdesarrollo como del desarrollo,
son multiples, las culpas y los méritos
son muchos y diferentes. Esto
deberia llevar a liberarse de las
ideologias, que con frecuencia
simplifican de manera artificiosa la



realidad, y a examinar con
objetividad la dimension humana de
los problemas. Como ya sefialo Juan
Pablo II[55], l1a linea de demarcacion
entre paises ricos y pobres ahora no
es tan neta como en tiempos de la
Populorum progressio . La riqueza
mundial crece en términos absolutos,
pero aumentan también las
desigualdades . En los paises ricos,
nuevas categorias sociales se
empobrecen y nacen nuevas
pobrezas. En las zonas mas pobres,
algunos grupos gozan de un tipo de
superdesarrollo derrochador y
consumista, que contrasta de modo
inaceptable con situaciones
persistentes de miseria
deshumanizadora. Se sigue
produciendo «el escandalo de las
disparidades hirientes»[56].
Lamentablemente, hay corrupcion e
ilegalidad tanto en el
comportamiento de sujetos
economicos y politicos de los paises
ricos, nuevos y antiguos, como en los



paises pobres. La falta de respeto de
los derechos humanos de los
trabajadores es provocada a veces
por grandes empresas
multinacionales y también por
grupos de produccion local. Las
ayudas internacionales se han
desviado con frecuencia de su
finalidad por irresponsabilidades
tanto en los donantes como en los
beneficiarios. Podemos encontrar la
misma articulacion de
responsabilidades también en el
ambito de las causas inmateriales o
culturales del desarrollo y el
subdesarrollo. Hay formas excesivas
de proteccion de los conocimientos
por parte de los paises ricos, a través
de un empleo demasiado rigido del
derecho a la propiedad intelectual,
especialmente en el campo sanitario.
Al mismo tiempo, en algunos paises
pobres perduran modelos culturales
y normas sociales de
comportamiento que frenan el
proceso de desarrollo.



23. Hoy, muchas areas del planeta se
han desarrollado, aunque de modo
problematico y desigual, entrando a
formar parte del grupo de las
grandes potencias destinado a jugar
un papel importante en el futuro.
Pero se ha de subrayar que no basta
progresar solo desde el punto de vista
economico y tecnologico . El
desarrollo necesita ser ante todo
auténtico e integral. El salir del
atraso econémico, algo en si mismo
positivo, no soluciona la
problematica compleja de la
promocion del hombre, ni en los
paises protagonistas de estos
adelantos, ni en los paises
econdmicamente ya desarrollados, ni
en los que todavia son pobres, los
cuales pueden sufrir, ademas de
antiguas formas de explotacion, las
consecuencias negativas que se
derivan de un crecimiento marcado
por desviaciones y desequilibrios.



Tras el derrumbe de los sistemas
econdmicos y politicos de los paises
comunistas de Europa Oriental y el
fin de los llamados «bloques
contrapuestos», hubiera sido
necesario un replanteamiento total
del desarrollo. Lo pidid Juan Pablo II,
quien en 1987 indico que la
existencia de estos «bloques» era una
de las principales causas del
subdesarrollo[57], pues la politica
sustraia recursos a la economia y a la
cultura, y la ideologia inhibia la
libertad. En 1991, después de los
acontecimientos de 1989, pidi6
también que el fin de los bloques se
correspondiera con un nuevo modo
de proyectar globalmente el
desarrollo, no sélo en aquellos
paises, sino también en Occidente y
en las partes del mundo que se
estaban desarrollando[58]. Esto ha
ocurrido soOlo en parte, y sigue siendo
un deber llevarlo a cabo, tal vez
aprovechando precisamente las



medidas necesarias para superar los
problemas econdémicos actuales.

24. El mundo que Pablo VI tenia ante
si, aunque el proceso de socializacion
estuviera ya avanzado y pudo hablar
de una cuestion social que se habia
hecho mundial, estaba aun mucho
menos integrado que el actual. La
actividad economica y la funcion
politica se movian en gran parte
dentro de los mismos confines y
podian contar, por tanto, la una con
la otra. La actividad productiva tenia
lugar predominantemente en los
ambitos nacionales y las inversiones
financieras circulaban de forma
bastante limitada con el extranjero,
de manera que la politica de muchos
estados podia fijar todavia las
prioridades de la economia y, de
algun modo, gobernar su curso con
los instrumentos que tenia a su
disposicion. Por este motivo, la
Populorum progressio asigno un



papel central, aunque no exclusivo, a
los «poderes publicos»[59].

En nuestra época, el Estado se
encuentra con el deber de afrontar
las limitaciones que pone a su
soberania el nuevo contexto
economico-comercial y financiero
internacional, caracterizado también
por una creciente movilidad de los
capitales financieros y los medios de
produccion materiales e
inmateriales. Este nuevo contexto ha
modificado el poder politico de los
estados.

Hoy, aprendiendo también la leccion
que proviene de la crisis econdmica
actual, en la que los poderes publicos
del Estado se ven llamados
directamente a corregir errores y
disfunciones, parece mas realista
una renovada valoracion de su papel
y de su poder, que han de ser
sablamente reexaminados y
revalorizados, de modo que sean



capaces de afrontar los desafios del
mundo actual, incluso con nuevas
modalidades de ejercerlos. Con un
papel mejor ponderado de los
poderes publicos, es previsible que se
fortalezcan las nuevas formas de
participacion en la politica nacional e
internacional que tienen lugar a
traveés de la actuacion de las
organizaciones de la sociedad civil;
en este sentido, es de desear que
haya mayor atencion y participacion
en la res publica por parte de los
ciudadanos.

25. Desde el punto de vista social, a
los sistemas de proteccion y
prevision, ya existentes en tiempos
de Pablo VI en muchos paises, les
cuesta trabajo, y les costara todavia
mas en el futuro, lograr sus objetivos
de verdadera justicia social dentro de
un cuadro de fuerzas profundamente
transformado. El mercado, al hacerse
global, ha estimulado, sobre todo en
paises ricos, la busqueda de areas en



las que emplazar la produccion a
bajo coste con el fin de reducir los
precios de muchos bienes, aumentar
el poder de adquisicion y acelerar
por tanto el indice de crecimiento,
centrado en un mayor consumo en el
propio mercado interior.
Consecuentemente, el mercado ha
estimulado nuevas formas de
competencia entre los estados con el
fin de atraer centros productivos de
empresas extranjeras, adoptando
diversas medidas, como una
fiscalidad favorable y la falta de
reglamentacion del mundo del
trabajo. Estos procesos han llevado a
la reduccion de la red de seguridad
social a cambio de la busqueda de
mayores ventajas competitivas en el
mercado global, con grave peligro
para los derechos de los
trabajadores, para los derechos
fundamentales del hombre y para la
solidaridad en las tradicionales
formas del Estado social. Los
sistemas de seguridad social pueden



perder la capacidad de cumplir su
tarea, tanto en los paises pobres,
como en los emergentes, e incluso en
los ya desarrollados desde hace
tiempo. En este punto, las politicas de
balance, con los recortes al gasto
social, con frecuencia promovidos
también por las instituciones
financieras internacionales, pueden
dejar a los ciudadanos impotentes
ante riesgos antiguos y nuevos; dicha
impotencia aumenta por la falta de
proteccion eficaz por parte de las
asociaciones de los trabajadores. El
conjunto de los cambios sociales y
economicos hace que las
organizaciones sindicales tengan
mayores dificultades para
desarrollar su tarea de
representacion de los intereses de los
trabajadores, también porque los
gobiernos, por razones de utilidad
economica, limitan a menudo las
libertades sindicales o la capacidad
de negociacion de los sindicatos
mismos. Las redes de solidaridad



tradicionales se ven obligadas a
superar mayores obstaculos. Por
tanto, la invitacion de la doctrina
social de la Iglesia, empezando por la
Rerum novarum [60], a dar vida a
asociaciones de trabajadores para
defender sus propios derechos ha de
ser respetada, hoy mas que ayer,
dando ante todo una respuesta
pronta y de altas miras a la urgencia
de establecer nuevas sinergias en el
ambito internacional y local.

La movilidad laboral , asociada a la
desregulacion generalizada, ha sido
un fendmeno importante, no exento
de aspectos positivos porque
estimula la produccion de nueva
riqueza y el intercambio entre
culturas diferentes. Sin embargo,
cuando la incertidumbre sobre las
condiciones de trabajo a causa de la
movilidad y la desregulacion se hace
endémica, surgen formas de
inestabilidad psicoldgica, de
dificultad para crear caminos



propios coherentes en la vida,
incluido el del matrimonio. Como
consecuencia, se producen
situaciones de deterioro humanoy
de desperdicio social. Respecto a lo
que sucedia en la sociedad industrial
del pasado, el paro provoca hoy
nuevas formas de irrelevancia
economica, y la actual crisis solo
puede empeorar dicha situacion. E1
estar sin trabajo durante mucho
tiempo, o la dependencia prolongada
de la asistencia publica o privada,
mina la libertad y la creatividad de la
persona y sus relaciones familiares y
sociales, con graves dafios en el
plano psicolégico y espiritual.
Quisiera recordar a todos, en especial
a los gobernantes que se ocupan en
dar un aspecto renovado al orden
economico y social del mundo, que el
primer capital que se ha de
salvaguardar y valorar es el hombre,
la persona en su integridad : «Pues el
hombre es el autor, el centro y el fin



de toda la vida econdmico-
social»[61].

26. En el plano cultural, las
diferencias son aun mas acusadas
que en la época de Pablo VI.
Entonces, las culturas estaban
generalmente bien definidas y tenian
mas posibilidades de defenderse ante
los intentos de hacerlas homogéneas.
Hoy, las posibilidades de interaccion
entre las culturas han aumentado
notablemente, dando lugar a nuevas
perspectivas de didlogo intercultural,
un dialogo que, para ser eficaz, ha de
tener como punto de partida una
toma de conciencia de la identidad
especifica de los diversos
interlocutores. Pero no se ha de
olvidar que la progresiva
mercantilizacion de los intercambios
culturales aumenta hoy un doble
riesgo. Se nota, en primer lugar, un
eclecticismo cultural asumido con
frecuencia de manera acritica: se
piensa en las culturas como



superpuestas unas a otras,
sustancialmente equivalentes e
intercambiables. Eso induce a caer
en un relativismo que en nada ayuda
al verdadero dialogo intercultural; en
el plano social, el relativismo cultural
provoca que los grupos culturales
estén juntos o convivan, pero
separados, sin dialogo auténtico v,
por lo tanto, sin verdadera
integracion. Existe, en segundo lugar,
el peligro opuesto de rebajar la
cultura y homologar los
comportamientos y estilos de vida.
De este modo, se pierde el sentido
profundo de la cultura de las
diferentes naciones, de las
tradiciones de los diversos pueblos,
en cuyo marco la persona se enfrenta
a las cuestiones fundamentales de la
existencia[62]. El eclecticismo y el
bajo nivel cultural coinciden en
separar la cultura de la naturaleza
humana. Asi, las culturas ya no
saben encontrar su lugar en una
naturaleza que las transciende[63],



terminando por reducir al hombre a
mero dato cultural. Cuando esto
ocurre, la humanidad corre nuevos
riesgos de sometimiento y
manipulacion.

27. En muchos paises pobres persiste,
y amenaza con acentuarse, la
extrema inseguridad de vida a causa
de la falta de alimentacion: el hambre
causa todavia muchas victimas entre
tantos Lazaros a los que no se les
consiente sentarse a la mesa del rico
epulén, como en cambio Pablo VI
deseabal64]. Dar de comer a los
hambrientos (cf. Mt 25,35.37.42) es
un imperativo ético para la Iglesia
universal, que responde a las
ensefnianzas de su Fundador, el Sefior
Jesus, sobre la solidaridad y el
compartir. Ademads, en la era de la
globalizacion, eliminar el hambre en
el mundo se ha convertido también
en una meta que se ha de lograr para
salvaguardar la paz y la estabilidad
del planeta. El hambre no depende



tanto de la escasez material, cuanto
de la insuficiencia de recursos
sociales, el mas importante de los
cuales es de tipo institucional. Es
decir, falta un sistema de
instituciones econdmicas capaces,
tanto de asegurar que se tenga
acceso al agua y a la comida de
manera regular y adecuada desde el
punto de vista nutricional, como de
afrontar las exigencias relacionadas
con las necesidades primarias y con
las emergencias de crisis
alimentarias reales, provocadas por
causas naturales o por la
irresponsabilidad politica nacional e
internacional. El problema de la
inseguridad alimentaria debe ser
planteado en una perspectiva de
largo plazo, eliminando las causas
estructurales que lo provocan y
promoviendo el desarrollo agricola
de los paises mas pobres mediante
inversiones en infraestructuras
rurales, sistemas de riego,
transportes, organizacion de los



mercados, formacion y difusion de
técnicas agricolas apropiadas,
capaces de utilizar del mejor modo
los recursos humanos, naturales y
socio-econdmicos, que se puedan
obtener preferiblemente en el propio
lugar, para asegurar asi también su
sostenibilidad a largo plazo. Todo eso
ha de llevarse a cabo implicando a
las comunidades locales en las
opciones y decisiones referentes a la
tierra de cultivo. En esta perspectiva,
podria ser util tener en cuenta las
nuevas fronteras que se han abierto
en el empleo correcto de las técnicas
de produccion agricola tradicional,
asi como las mas innovadoras, en el
caso de que éstas hayan sido
reconocidas, tras una adecuada
verificacién, convenientes,
respetuosas del ambiente y atentas a
las poblaciones mas desfavorecidas.
Al mismo tiempo, no se deberia
descuidar la cuestion de una reforma
agraria ecuanime en los paises en
desarrollo. El derecho a la



alimentacion y al agua tiene un papel
importante para conseguir otros
derechos, comenzando ante todo por
el derecho primario a la vida. Por
tanto, es necesario que madure una
conciencia solidaria que considere la
alimentacion y el acceso al agua como
derechos universales de todos los
seres humanos, sin distinciones ni
discriminaciones [65]. Es importante
destacar, ademas, que la via solidaria
hacia el desarrollo de los paises
pobres puede ser un proyecto de
solucion de la crisis global actual,
como lo han intuido en los ultimos
tiempos hombres politicos y
responsables de instituciones
internacionales. Apoyando a los
paises economicamente pobres
mediante planes de financiacion
inspirados en la solidaridad, con el
fin de que ellos mismos puedan
satisfacer las necesidades de bienes
de consumo y desarrollo de los
propios ciudadanos, no solo se puede
producir un verdadero crecimiento



economico, sino que se puede
contribuir también a sostener la
capacidad productiva de los paises
ricos, que corre peligro de quedar
comprometida por la crisis.

28. Uno de los aspectos mas
destacados del desarrollo actual es la
importancia del tema del respeto a la
vida , que en modo alguno puede
separarse de las cuestiones
relacionadas con el desarrollo de los
pueblos. Es un aspecto que
ultimamente esta asumiendo cada
vez mayor relieve, obligandonos a
ampliar el concepto de pobreza [66]
y de subdesarrollo a los problemas
vinculados con la acogida de la vida,
sobre todo donde ésta se ve impedida
de diversas formas.

La situacion de pobreza no solo
provoca todavia en muchas zonas un
alto indice de mortalidad infantil,
sino que en varias partes del mundo
persisten practicas de control



demografico por parte de los
gobiernos, que con frecuencia
difunden la contracepcion y llegan
incluso a imponer también el aborto.
En los paises economicamente mas
desarrollados, las legislaciones
contrarias a la vida estan muy
extendidas y han condicionado ya las
costumbres y la praxis,
contribuyendo a difundir una
mentalidad antinatalista, que
muchas veces se trata de transmitir
también a otros estados como si
fuera un progreso cultural.

Algunas organizaciones no
gubernamentales, ademas, difunden
el aborto, promoviendo a veces en
los paises pobres la adopcion de la
practica de la esterilizacion, incluso
en mujeres a quienes no se pide su
consentimiento. Por afiadidura,
existe la sospecha fundada de que, en
ocasiones, las ayudas al desarrollo se
condicionan a determinadas politicas
sanitarias que implican de hecho la



imposicion de un fuerte control de la
natalidad. Preocupan también tanto
las legislaciones que aceptan la
eutanasia como las presiones de
grupos nacionales e internacionales
que reivindican su reconocimiento
juridico.

La apertura a la vida estd en el centro
del verdadero desarrollo . Cuando
una sociedad se encamina hacia la
negacion y la supresion de la vida,
acaba por no encontrar la
motivacion y la energia necesaria
para esforzarse en el servicio del
verdadero bien del hombre. Si se
pierde la sensibilidad personal y
social para acoger una nueva vida,
también se marchitan otras formas
de acogida provechosas para la vida
social[67]. La acogida de la vida forja
las energias morales y capacita para
la ayuda reciproca. Fomentando la
apertura a la vida, los pueblos ricos
pueden comprender mejor las
necesidades de los que son pobres,



evitar el empleo de ingentes recursos
economicos e intelectuales para
satisfacer deseos egoistas entre los
propios ciudadanos y promover, por
el contrario, buenas actuaciones en
la perspectiva de una produccion
moralmente sana y solidaria, en el
respeto del derecho fundamental de
cada pueblo y cada persona a la vida.

29. Hay otro aspecto de la vida de
hoy, muy estrechamente unido con el
desarrollo: la negacion del derecho a
la libertad religiosa . No me refiero
solo a las luchas y conflictos que
todavia se producen en el mundo por
motivos religiosos, aunque a veces la
religion sea solamente una cobertura
para razones de otro tipo, como el
afan de poder y riqueza. En efecto,
hoy se mata frecuentemente en el
nombre sagrado de Dios, como
muchas veces ha manifestado y
deplorado publicamente mi
predecesor Juan Pablo IIy yo
mismo[68]. La violencia frena el



desarrollo auténtico e impide la
evolucion de los pueblos hacia un
mayor bienestar socioeconomico y
espiritual. Esto ocurre especialmente
con el terrorismo de inspiracion
fundamentalista[69], que causa
dolor, devastacion y muerte, bloquea
el didlogo entre las naciones y desvia
grandes recursos de su empleo
pacifico y civil. No obstante, se ha de
afladir que, ademas del fanatismo
religioso que impide el ejercicio del
derecho a la libertad de religion en
algunos ambientes, también la
promocion programada de la
indiferencia religiosa o del ateismo
practico por parte de muchos paises
contrasta con las necesidades del
desarrollo de los pueblos,
sustrayéndoles bienes espirituales y
humanos. Dios es el garante del
verdadero desarrollo del hombre en
cuanto, habiéndolo creado a su
imagen, funda también su dignidad
trascendente y alimenta su anhelo
constitutivo de «ser mas». El ser



humano no es un atomo perdido en
un universo casual[70], sino una
criatura de Dios, a quien El ha
querido dar un alma inmortal y al
que ha amado desde siempre. Si el
hombre fuera fruto sélo del azar o la
necesidad, o si tuviera que reducir
sus aspiraciones al horizonte angosto
de las situaciones en que vive, si todo
fuera unicamente historia y cultura,
y el hombre no tuviera una
naturaleza destinada a transcenderse
en una vida sobrenatural, podria
hablarse de incremento o de
evolucion, pero no de desarrollo.
Cuando el Estado promueve, ensefia,
0 incluso impone formas de ateismo
practico, priva a sus ciudadanos de la
fuerza moral y espiritual
indispensable para comprometerse
en el desarrollo humano integral y
les impide avanzar con renovado
dinamismo en su compromiso en
favor de una respuesta humana mas
generosa al amor divino[71]. Y
también se da el caso de que paises



econOmicamente desarrollados o
emergentes exporten a los paises
pobres, en el contexto de sus
relaciones culturales, comerciales y
politicas, esta vision restringida de la
persona y su destino. Este es el dafio
que el «superdesarrollo»[72] produce
al desarrollo auténtico, cuando va
acompafado por el «subdesarrollo
moral»[73].

30. En esta linea, el tema del
desarrollo humano integral adquiere
un alcance aun mas complejo: la
correlacion entre sus multiples
elementos exige un esfuerzo para
que los diferentes ambitos del saber
humano sean interactivos , con vistas
a la promocion de un verdadero
desarrollo de los pueblos. Con
frecuencia, se cree que basta aplicar
el desarrollo o las medidas
socioecondmicas correspondientes
mediante una actuacion comun. Sin
embargo, este actuar comun necesita
ser orientado, porque «toda accion



social implica una doctrina»[74].
Teniendo en cuenta la complejidad
de los problemas, es obvio que las
diferentes disciplinas deben
colaborar en una
interdisciplinariedad ordenada. La
caridad no excluye el saber, mas bien
lo exige, lo promueve y lo anima
desde dentro. El saber nunca es solo
obra de la inteligencia. Ciertamente,
puede reducirse a calculo y
experimentacion, pero si quiere ser
sabiduria capaz de orientar al
hombre a la luz de los primeros
principios y de su fin ultimo, ha de
ser «sazonado» con la «sal» de la
caridad. Sin el saber, el hacer es
ciego, y el saber es estéril sin el
amor. En efecto, «el que esta
animado de una verdadera caridad
es ingenioso para descubrir las
causas de la miseria, para encontrar
los medios de combatirla, para
vencerla con intrepidez»[75]. Al
afrontar los fendmenos que tenemos
delante, la caridad en la verdad exige



ante todo conocer y entender,
conscientes y respetuosos de la
competencia especifica de cada
ambito del saber. La caridad no es
una afadidura posterior, casi como
un apéndice al trabajo ya concluido
de las diferentes disciplinas, sino que
dialoga con ellas desde el principio.
Las exigencias del amor no
contradicen las de la razon. El saber
humano es insuficiente y las
conclusiones de las ciencias no
podran indicar por si solas la via
hacia el desarrollo integral del
hombre. Siempre hay que lanzarse
mas alla: lo exige la caridad en la
verdad[76]. Pero ir mas alld nunca
significa prescindir de las
conclusiones de la razon, ni
contradecir sus resultados. No existe
la inteligencia y después el amor:
existe el amor rico en inteligencia y la
inteligencia llena de amor.

31. Esto significa que la valoracion
moral y la investigacion cientifica



deben crecer juntas, y que la caridad
ha de animarlas en un conjunto
interdisciplinar armonico, hecho de
unidad y distincion. La doctrina
social de la Iglesia, que tiene «una
importante dimension
interdisciplinar» [77], puede
desemperfiar en esta perspectiva una
funcion de eficacia extraordinaria.
Permite a la fe, a la teologia, a la
metafisica y a las ciencias encontrar
su lugar dentro de una colaboracion
al servicio del hombre. La doctrina
social de la Iglesia ejerce
especialmente en esto su dimension
sapiencial. Pablo VI vio con claridad
que una de las causas del
subdesarrollo es una falta de
sabiduria, de reflexion, de
pensamiento capaz de elaborar una
sintesis orientadora[78], y que
requiere «una clara vision de todos
los aspectos econdmicos, sociales,
culturales y espirituales»[79]. La
excesiva sectorizacion del saber[80],
el cerrarse de las ciencias humanas a



la metafisica[81], las dificultades del
dialogo entre las ciencias y la
teologia, no sélo dafan el desarrollo
del saber, sino también el desarrollo
de los pueblos, pues, cuando eso
ocurre, se obstaculiza la vision de
todo el bien del hombre en las
diferentes dimensiones que lo
caracterizan. Es indispensable
«ampliar nuestro concepto de razon
y de su uso»[82] para conseguir
ponderar adecuadamente todos los
términos de la cuestion del
desarrollo y de la solucion de los
problemas socioecondmicos.

32. Las grandes novedades que
presenta hoy el cuadro del desarrollo
de los pueblos plantean en muchos
casos la exigencia de nuevas
soluciones . Estas han de buscarse, a
la vez, en el respeto de las leyes
propias de cada cosay alaluz de una
vision integral del hombre que
refleje los diversos aspectos de la
persona humana, considerada con la



mirada purificada por la caridad. Asi
se descubriran singulares
convergencias y posibilidades
concretas de solucién, sin renunciar
a ningun componente fundamental
de la vida humana.

La dignidad de la persona y las
exigencias de la justicia requieren,
sobre todo hoy, que las opciones
econdmicas no hagan aumentar de
manera excesiva y moralmente
inaceptable las desigualdades [83] y
que se siga buscando como prioridad
el objetivo del acceso al trabajo por
parte de todos, o lo mantengan.
Pensandolo bien, esto es también
una exigencia de la «razon
economica». El aumento sistémico de
las desigualdades entre grupos
sociales dentro de un mismo paisy
entre las poblaciones de los
diferentes paises, es decir, el
aumento masivo de la pobreza
relativa, no sélo tiende a erosionar la
cohesion social y, de este modo,



poner en peligro la democracia, sino
que tiene también un impacto
negativo en el plano econémico por
el progresivo desgaste del «capital
social», es decir, del conjunto de
relaciones de confianza, fiabilidad y
respeto de las normas, que son
indispensables en toda convivencia
civil.

La ciencia econdémica nos dice
también que una situacion de
inseguridad estructural da origen a
actitudes antiproductivas y al
derroche de recursos humanos, en
cuanto que el trabajador tiende a
adaptarse pasivamente a los
mecanismos automaticos, en vez de
dar espacio a la creatividad. También
sobre este punto hay una
convergencia entre ciencia
economica y valoracion moral. Los
costes humanos son siempre también
costes economicos y las disfunciones
econdmicas comportan igualmente
costes humanos.



Ademas, se ha de recordar que
rebajar las culturas a la dimension
tecnoldgica, aunque puede favorecer
la obtencion de beneficios a corto
plazo, a la larga obstaculiza el
enriquecimiento mutuo y las
dinamicas de colaboracion. Es
importante distinguir entre
consideraciones economicas o
sociologicas a corto y largo plazo.
Reducir el nivel de tutela de los
derechos de los trabajadores y
renunciar a mecanismos de
redistribucion del rédito con el fin de
que el pais adquiera mayor
competitividad internacional,
impiden consolidar un desarrollo
duradero. Por tanto, se han de
valorar cuidadosamente las
consecuencias que tienen sobre las
personas las tendencias actuales
hacia una economia de corto, a veces
brevisimo plazo. Esto exige «una
nuevay mds profunda reflexion sobre
el sentido de la economia y de sus
fines» [84], ademads de una honda



revision con amplitud de miras del
modelo de desarrollo, para corregir
sus disfunciones y desviaciones. Lo
exige, en realidad, el estado de salud
ecologica del planeta; lo requiere
sobre todo la crisis cultural y moral
del hombre, cuyos sintomas son
evidentes en todas las partes del
mundo desde hace tiempo.

33. Mas de cuarenta afios después de
la Populorum progressio , su
argumento de fondo, el progreso,
sigue siendo aun un problema

abierto , que se ha hecho mas agudo
y perentorio por la crisis econémico-
financiera que se esta produciendo.
Aunque algunas zonas del planeta
que sufrian la pobreza han
experimentado cambios notables en
términos de crecimiento econémico y
participacion en la produccion
mundial, otras viven todavia en una
situacion de miseria comparable a la
que habia en tiempos de Pablo V1,
en algun caso, puede decirse que



peor. Es significativo que algunas
causas de esta situacion fueran ya
sefialadas en la Populorum
progressio , como por ejemplo, los
altos aranceles aduaneros impuestos
por los paises econdmicamente
desarrollados, que todavia impiden a
los productos procedentes de los
paises pobres llegar a los mercados
de los paises ricos. En cambio, otras
causas que la Enciclica sélo esbozo,
han adquirido después mayor
relieve. Este es el caso de la
valoracion del proceso de
descolonizacion, por entonces en
pleno auge. Pablo VI deseaba un
itinerario autonomo que se
recorriera en paz y libertad. Después
de mas de cuarenta anos, hemos de
reconocer lo dificil que ha sido este
recorrido, tanto por nuevas formas
de colonialismo y dependencia de
antiguos y nuevos paises
hegemonicos, como por graves
irresponsabilidades internas en los



propios paises que se han
independizado.

La novedad principal ha sido el
estallido de la interdependencia
planetaria , ya comunmente llamada
globalizacion. Pablo VI lo habia
previsto parcialmente, pero es
sorprendente el alcance y la
impetuosidad de su auge. Surgido en
los paises economicamente
desarrollados, este proceso ha
implicado por su naturaleza a todas
las economias. Ha sido el motor
principal para que regiones enteras
superaran el subdesarrollo y es, de
por si, una gran oportunidad. Sin
embargo, sin la guia de la caridad en
la verdad, este impulso planetario
puede contribuir a crear riesgo de
dafios hasta ahora desconocidos y
nuevas divisiones en la familia
humana. Por eso, la caridad y la
verdad nos plantean un compromiso
inédito y creativo, ciertamente muy
vasto y complejo. Se trata de



ensanchar la razon y hacerla capaz de
conocery orientar estas nuevas e
imponentes dinamicas , animandolas
en la perspectiva de esa «civilizacion
del amor», de la cual Dios ha puesto
la semilla en cada pueblo y en cada
cultura.

CAPITULO TERCERO
FRATERNIDAD, DESARROLLO
ECONOMICO Y SOCIEDAD CIVIL

34. La caridad en la verdad pone al
hombre ante la sorprendente
experiencia del don. La gratuidad
esta en su vida de muchas maneras,
aunque frecuentemente pasa
desapercibida debido a una vision de
la existencia que antepone a todo la
productividad y la utilidad. El ser
humano esta hecho para el don, el
cual manifiesta y desarrolla su
dimension trascendente. A veces, el
hombre moderno tiene la erronea
conviccion de ser el unico autor de si
mismo, de su vida y de la sociedad.



Es una presuncion fruto de la
cerrazon egoista en si mismo, que
procede -por decirlo con una
expresion creyente- del pecado de los
origenes . La sabiduria de la Iglesia
ha invitado siempre a no olvidar la
realidad del pecado original, ni
siquiera en la interpretacion de los
fendmenos sociales y en la
construccion de la sociedad: «Ignorar
que el hombre posee una naturaleza
herida, inclinada al mal, da lugar a
graves errores en el dominio de la
educacion, de la politica, de la accion
social y de las costumbres»[85]. Hace
tiempo que la economia forma parte
del conjunto de los &mbitos en que se
manifiestan los efectos perniciosos
del pecado. Nuestros dias nos
ofrecen una prueba evidente.
Creerse autosuficiente y capaz de
eliminar por si mismo el mal de la
historia ha inducido al hombre a
confundir la felicidad y la salvacion
con formas inmanentes de bienestar
material y de actuacion social.



Ademas, la exigencia de la economia
de ser auténoma, de no estar sujeta a
«injerencias» de caracter moral, ha
llevado al hombre a abusar de los
instrumentos economicos incluso de
manera destructiva. Con el pasar del
tiempo, estas posturas han
desembocado en sistemas
economicos, sociales y politicos que
han tiranizado la libertad de la
persona y de los organismos sociales
y que, precisamente por eso, no han
sido capaces de asegurar la justicia
que prometian. Como he afirmado en
la Enciclica Spe salvi, se elimina asi
de la historia la esperanza cristiana
[86], que no obstante es un poderoso
recurso social al servicio del
desarrollo humano integral, en la
libertad y en la justicia. La esperanza
sostiene a la razén y le da fuerza
para orientar la voluntad[87]. Esta ya
presente en la fe, que la suscita. La
caridad en la verdad se nutre de ella
y, al mismo tiempo, la manifiesta. Al
ser un don absolutamente gratuito de



Dios, irrumpe en nuestra vida como
algo que no es debido, que trasciende
toda ley de justicia. Por su
naturaleza, el don supera el mérito,
su norma es sobreabundar. Nos
precede en nuestra propia alma
como signo de la presencia de Dios
en nosotros y de sus expectativas
para con nosotros. La verdad que,
como la caridad es don, nos supera,
como ensefia San Agustin[88].
Incluso nuestra propia verdad, la de
nuestra conciencia personal, ante
todo, nos ha sido «dada» . En efecto,
en todo proceso cognitivo la verdad
no es producida por nosotros, sino
que se encuentra o, mejor aun, se
recibe. Como el amor, «no nace del
pensamiento o la voluntad, sino que
en cierto sentido se impone al ser
humano»[89].

Al ser un don recibido por todos, la
caridad en la verdad es una fuerza
que funda la comunidad, unifica a
los hombres de manera que no haya



barreras o confines. La comunidad
humana puede ser organizada por
nosotros mismos, pero nunca podra
ser sOlo con sus propias fuerzas una
comunidad plenamente fraterna ni
aspirar a superar las fronteras, o
convertirse en una comunidad
universal. La unidad del género
humano, la comunidn fraterna mas
alla de toda divisién, nace de la
palabra de Dios-Amor que nos
convoca. Al afrontar esta cuestion
decisiva, hemos de precisar, por un
lado, que la logica del don no excluye
la justicia ni se yuxtapone a ella
como un afiadido externo en un
segundo momento y, por otro, que el
desarrollo econdmico, social y
politico necesita, si quiere ser
auténticamente humano, dar espacio
al principio de gratuidad como
expresion de fraternidad.

35. Si hay confianza reciproca y
generalizada, el mercado es la
institucién economica que permite el



encuentro entre las personas, como
agentes economicos que utilizan el
contrato como norma de sus
relaciones y que intercambian bienes
y servicios de consumo para
satisfacer sus necesidades y deseos.
El mercado esta sujeto a los
principios de la llamada justicia
conmutativa , que regula
precisamente la relacion entre dary
recibir entre iguales. Pero la doctrina
social de la Iglesia no ha dejado
nunca de subrayar la importancia de
la justicia distributiva y de la justicia
social para la economia de mercado,
no solo porque esta dentro de un
contexto social y politico mas amplio,
sino también por la trama de
relaciones en que se desenvuelve. En
efecto, si el mercado se rige
unicamente por el principio de la
equivalencia del valor de los bienes
que se intercambian, no llega a
producir la cohesion social que
necesita para su buen
funcionamiento. Sin formas internas



de solidaridad y de confianza
reciproca, el mercado no puede
cumplir plenamente su propia funcion
economica . Hoy, precisamente esta
confianza ha fallado, y esta pérdida
de confianza es algo realmente
grave.

Pablo VI subraya oportunamente en
la Populorum progressio que el
sistema econdmico mismo se habria
aventajado con la practica
generalizada de la justicia, pues los
primeros beneficiarios del desarrollo
de los paises pobres hubieran sido
los paises ricos[90]. No se trata solo
de remediar el mal funcionamiento
con las ayudas. No se debe
considerar a los pobres como un
«fardo»[91], sino como una riqueza
incluso desde el punto de vista
estrictamente economico. No
obstante, se ha de considerar
equivocada la vision de quienes
piensan que la economia de mercado
tiene necesidad estructural de una



cuota de pobreza y de subdesarrollo
para funcionar mejor. Al mercado le
interesa promover la emancipacion,
pero no puede lograrlo por si mismo,
porque no puede producir lo que
esta fuera de su alcance. Ha de sacar
fuerzas morales de otras instancias
que sean capaces de generarlas.

36. La actividad econdmica no puede
resolver todos los problemas sociales
ampliando sin mas la logica
mercantil . Debe estar ordenada a la
consecucion del bien comun , que es
responsabilidad sobre todo de la
comunidad politica. Por tanto, se
debe tener presente que separar la
gestion econdmica, a la que
corresponderia unicamente producir
riqueza, de la accion politica, que
tendria el papel de conseguir la
justicia mediante la redistribucion,
es causa de graves desequilibrios.

La Iglesia sostiene siempre que la
actividad econémica no debe



considerarse antisocial. Por eso, el
mercado no es ni debe convertirse en
el ambito donde el mas fuerte
avasalle al mas débil. La sociedad no
debe protegerse del mercado,
pensando que su desarrollo
comporta ipso facto la muerte de las
relaciones auténticamente humanas.
Es verdad que el mercado puede
orientarse en sentido negativo, pero
no por su propia naturaleza, sino por
una cierta ideologia que lo guia en
este sentido. No se debe olvidar que
el mercado no existe en su estado
puro, se adapta a las configuraciones
culturales que lo concretan y
condicionan. En efecto, la economia
y las finanzas, al ser instrumentos,
pueden ser mal utilizados cuando
quien los gestiona tiene sdlo
referencias egoistas. De esta forma,
se puede llegar a transformar medios
de por si buenos en perniciosos. Lo
que produce estas consecuencias es
la razon oscurecida del hombre, no el
medio en cuanto tal. Por eso, no se



deben hacer reproches al medio o
instrumento sino al hombre, a su
conciencia moral y a su
responsabilidad personal y social.

La doctrina social de la Iglesia
sostiene que se pueden vivir
relaciones auténticamente humanas,
de amistad y de sociabilidad, de
solidaridad y de reciprocidad,
también dentro de la actividad
economica y no solamente fuera o
«después» de ella. El sector
economico no es ni éticamente
neutro ni inhumano o antisocial por
naturaleza. Es una actividad del
hombre y, precisamente porque es
humana, debe ser articulada e
institucionalizada éticamente.

El gran desafio que tenemos,
planteado por las dificultades del
desarrollo en este tiempo de
globalizacion y agravado por la crisis
economico-financiera actual, es
mostrar, tanto en el orden de las



ideas como de los comportamientos,
que no solo no se pueden olvidar o
debilitar los principios tradicionales
de la ética social, como la
trasparencia, la honestidad y la
responsabilidad, sino que en las
relaciones mercantiles el principio de
gratuidad y la 16gica del don, como
expresiones de fraternidad, puedeny
deben tener espacio en la actividad
economica ordinaria . Esto es una
exigencia del hombre en el momento
actual, pero también de la razén
econdmica misma. Una exigencia de
la caridad y de la verdad al mismo
tiempo.

37. La doctrina social de la Iglesia ha
sostenido siempre que la justicia
afecta a todas las fases de la actividad
economica , porque en todo momento
tiene que ver con el hombre y con
sus derechos. La obtencion de
recursos, la financiacién, la
produccion, el consumo y todas las
fases del proceso econémico tienen



ineludiblemente implicaciones
morales. Asi, toda decision economica
tiene consecuencias de cardcter
moral . Lo confirman las ciencias
sociales y las tendencias de la
economia contemporanea. Hace
algun tiempo, tal vez se podia confiar
primero a la economia la produccion
de riqueza y asignar después a la
politica la tarea de su distribucion.
Hoy resulta mas dificil, dado que las
actividades econdmicas no se limitan
a territorios definidos, mientras que
las autoridades gubernativas siguen
siendo sobre todo locales. Ademas,
las normas de justicia deben ser
respetadas desde el principio y
durante el proceso econdémico, y no
solo después o colateralmente. Para
eso es necesario que en el mercado
se dé cabida a actividades
econdmicas de sujetos que optan
libremente por ejercer su gestion
movidos por principios distintos al
del mero beneficio, sin renunciar por
ello a producir valor econdmico.



Muchos planteamientos econdémicos
provenientes de iniciativas religiosas
y laicas demuestran que esto es
realmente posible.

En la época de la globalizacion, la
economia refleja modelos
competitivos vinculados a culturas
muy diversas entre si. El
comportamiento econémico y
empresarial que se desprende tiene
en comun principalmente el respeto
de la justicia conmutativa.
Indudablemente, la vida economica
tiene necesidad del contrato para
regular las relaciones de intercambio
entre valores equivalentes. Pero
necesita igualmente leyes justas y
formas de redistribucion guiadas por
la politica, ademas de obras
caracterizadas por el espiritu del

don . La economia globalizada parece
privilegiar la primera l6gica, la del
intercambio contractual, pero directa
o0 indirectamente demuestra que
necesita a las otras dos, la logica de la



politica y la 16gica del don sin
contrapartida.

38. En la Centesimus annus , mi
predecesor Juan Pablo II sefialo esta
problematica al advertir la necesidad
de un sistema basado en tres
instancias: el mercado, el Estado y la
sociedad civil [92]. Considerod que la
sociedad civil era el &mbito mas
apropiado para una economia de la
gratuidad y de la fraternidad, sin
negarla en los otros dos ambitos. Hoy
podemos decir que la vida
economica debe ser comprendida
como una realidad de multiples
dimensiones: en todas ellas, aunque
en medida diferente y con
modalidades especificas, debe haber
respeto a la reciprocidad fraterna. En
la época de la globalizacion, la
actividad econémica no puede
prescindir de la gratuidad, que
fomenta y extiende la solidaridad y
la responsabilidad por la justicia y el
bien comun en sus diversas



instancias y agentes. Se trata, en
definitiva, de una forma concreta y
profunda de democracia econdmica.
La solidaridad es en primer lugar
que todos se sientan responsables de
todos[93]; por tanto no se la puede
dejar solamente en manos del
Estado. Mientras antes se podia
pensar que lo primero era alcanzar
la justicia y que la gratuidad venia
después como un complemento, hoy
es necesario decir que sin la
gratuidad no se alcanza ni siquiera la
justicia. Se requiere, por tanto, un
mercado en el cual puedan operar
libremente, con igualdad de
oportunidades, empresas que
persiguen fines institucionales
diversos. Junto a la empresa privada,
orientada al beneficio, y los
diferentes tipos de empresa publica,
deben poderse establecer y
desenvolver aquellas organizaciones
productivas que persiguen fines
mutualistas y sociales. De su
reciproca interaccion en el mercado



se puede esperar una especie de
combinacion entre los
comportamientos de empresa y, con
ella, una atencién mas sensible a una
civilizacion de la economia . En este
caso, caridad en la verdad significa la
necesidad de dar formay
organizacion a las iniciativas
economicas que, sin renunciar al
beneficio, quieren ir mas alla de la
l6gica del intercambio de cosas
equivalentes y del lucro como fin en
si mismo.

39. Pablo VI pedia en la Populorum
progressio que se llegase a un modelo
de economia de mercado capaz de
incluir, al menos tendencialmente, a
todos los pueblos, y no solamente a
los particularmente dotados . Pedia
un compromiso para promover un
mundo mas humano para todos, un
mundo «en donde todos tengan que
dar y recibir, sin que el progreso de
los unos sea un obstaculo para el
desarrollo de los otros»[94]. Asi,



extendia al plano universal las
mismas exigencias y aspiraciones de
la Rerum novarum , escrita como
consecuencia de la revolucion
industrial, cuando se afirmo por
primera vez la idea -seguramente
avanzada para aquel tiempo- de que
el orden civil, para sostenerse,
necesitaba la intervencion
redistributiva del Estado. Hoy, esta
vision de la Rerum novarum , ademas
de puesta en crisis por los procesos
de apertura de los mercados y de las
sociedades, se muestra incompleta
para satisfacer las exigencias de una
economia plenamente humana. Lo
que la doctrina de la Iglesia ha
sostenido siempre, partiendo de su
vision del hombre y de la sociedad,
es necesario también hoy para las
dindmicas caracteristicas de la
globalizacion.

Cuando la logica del mercado y la
l6gica del Estado se ponen de
acuerdo para mantener el monopolio



de sus respectivos ambitos de
influencia, se debilita a la larga la
solidaridad en las relaciones entre
los ciudadanos, la participacion y el
sentido de pertenencia, que no se
identifican con el «dar para tener»,
propio de la logica de la
compraventa, ni con el «dar por
deber», propio de la logica de las
intervenciones publicas, que el
Estado impone por ley. La victoria
sobre el subdesarrollo requiere
actuar no sdlo en la mejora de las
transacciones basadas en la
compraventa, o en las transferencias
de las estructuras asistenciales de
caracter publico, sino sobre todo en
la apertura progresiva en el contexto
mundial a formas de actividad
economica caracterizada por ciertos
madrgenes de gratuidad y comunion .
El binomio exclusivo mercado-Estado
corroe la sociabilidad, mientras que
las formas de economia solidaria,
que encuentran su mejor terreno en
la sociedad civil aunque no se



reducen a ella, crean sociabilidad. El
mercado de la gratuidad no existe y
las actitudes gratuitas no se pueden
prescribir por ley. Sin embargo, tanto
el mercado como la politica tienen
necesidad de personas abiertas al
don reciproco.

40. Las actuales dindamicas
economicas internacionales,
caracterizadas por graves
distorsiones y disfunciones,
requieren también cambios
profundos en el modo de entender la
empresa . Antiguas modalidades de la
vida empresarial van
desapareciendo, mientras otras mas
prometedoras se perfilan en el
horizonte. Uno de los mayores
riesgos es sin duda que la empresa
responda casi exclusivamente a las
expectativas de los inversores en
detrimento de su dimension social.
Debido a su continuo crecimiento y a
la necesidad de mayores capitales,
cada vez son menos las empresas



que dependen de un unico
empresario estable que se sienta
responsable a largo plazo, y no sélo
por poco tiempo, de la vida y los
resultados de su empresa, y cada vez
son menos las empresas que
dependen de un unico territorio.
Ademas, la llamada deslocalizacion
de la actividad productiva puede
atenuar en el empresario el sentido
de responsabilidad respecto a los
interesados, como los trabajadores,
los proveedores, los consumidores,
asi como al medio ambiente y a la
sociedad mds amplia que lo rodea, en
favor de los accionistas, que no estan
sujetos a un espacio concreto y gozan
por tanto de una extraordinaria
movilidad. El mercado internacional
de los capitales, en efecto, ofrece hoy
una gran libertad de accion. Sin
embargo, también es verdad que se
esta extendiendo la conciencia de la
necesidad de una «responsabilidad
social» mas amplia de la empresa.
Aunque no todos los planteamientos



éticos que guian hoy el debate sobre
la responsabilidad social de la
empresa son aceptables segun la
perspectiva de la doctrina social de la
Iglesia, es cierto que se va
difundiendo cada vez mas la
conviccion segun la cual la gestion de
la empresa no puede tener en cuenta
unicamente el interés de sus
propietarios, sino también el de todos
los otros sujetos que contribuyen a la
vida de la empresa : trabajadores,
clientes, proveedores de los diversos
elementos de produccion, la
comunidad de referencia. En los
ultimos afios se ha notado el
crecimiento de una clase cosmopolita
de manager , que a menudo responde
solo a las pretensiones de los nuevos
accionistas de referencia compuestos
generalmente por fondos andénimos
que establecen su retribucion. Pero
también hay muchos managers hoy
que, con un analisis mas previsor, se
percatan cada vez mas de los
profundos lazos de su empresa con el



territorio o territorios en que
desarrolla su actividad. Pablo VI
invitaba a valorar seriamente el
dafo que la trasferencia de capitales
al extranjero, por puro provecho
personal, puede ocasionar a la
propia nacion[95]. Juan Pablo II
advertia que invertir tiene siempre un
significado moral , ademas de
economico[96]. Se ha de reiterar que
todo esto mantiene su validez en
nuestros dias a pesar de que el
mercado de capitales haya sido
fuertemente liberalizado y la
moderna mentalidad tecnoldgica
pueda inducir a pensar que invertir
es solo un hecho técnico y no
humano ni ético. No se puede negar
que un cierto capital puede hacer el
bien cuando se invierte en el
extranjero en vez de en la propia
patria. Pero deben quedar a salvo los
vinculos de justicia, teniendo en
cuenta también como se ha formado
ese capital y los perjuicios que
comporta para las personas el que no



se emplee en los lugares donde se ha
generado[97]. Se ha de evitar que el
empleo de recursos financieros esté
motivado por la especulacion y ceda
a la tentacion de buscar unicamente
un beneficio inmediato, en vez de la
sostenibilidad de la empresa a largo
plazo, su propio servicio a la
economia real y la promocion, en
modo adecuado y oportuno, de
iniciativas economicas también en
los paises necesitados de desarrollo.
Tampoco hay motivos para negar
que la deslocalizacion, que lleva
consigo inversiones y formacion,
puede hacer bien a la poblacion del
pais que la recibe. El trabajo y los
conocimientos técnicos son una
necesidad universal. Sin embargo, no
es licito deslocalizar unicamente
para aprovechar particulares
condiciones favorables, o peor aun,
para explotar sin aportar a la
sociedad local una verdadera
contribucion para el nacimiento de
un sdlido sistema productivo y social,



factor imprescindible para un
desarrollo estable.

41. A este respecto, es util observar
que la iniciativa empresarial tiene, y
debe asumir cada vez mas, un
significado polivalente . El
predominio persistente del binomio
mercado-Estado nos ha
acostumbrado a pensar
exclusivamente en el empresario
privado de tipo capitalista por un
lado y en el directivo estatal por otro.
En realidad, la iniciativa empresarial
se ha de entender de modo
articulado. Asi lo revelan diversas
motivaciones metaeconomicas. El ser
empresario, antes de tener un
significado profesional, tiene un
significado humano[98]. Es propio de
todo trabajo visto como «actus
personae» [99] y por eso es bueno
que todo trabajador tenga la
posibilidad de dar la propia
aportacion a su labor, de modo que
él mismo «sea consciente de que esta



trabajando en algo propio»[100]. Por
eso, Pablo VI ensefiaba que «todo
trabajador es un creador»[101].
Precisamente para responder a las
exigencias y a la dignidad de quien
trabaja, y a las necesidades de la
sociedad, existen varios tipos de
empresas, mas alla de la pura
distincion entre «privado» y
«publico». Cada una requiere y
manifiesta una capacidad de
iniciativa empresarial especifica.
Para realizar una economia que en el
futuro proximo sepa ponerse al
servicio del bien comun nacional y
mundial, es oportuno tener en
cuenta este significado amplio de
iniciativa empresarial. Esta
concepcion mas amplia favorece el
intercambio y la mutua
configuracion entre los diversos tipos
de iniciativa empresarial, con
transvase de competencias del
mundo non profit al profity
viceversa, del publico al propio de la
sociedad civil, del de las economias



avanzadas al de paises en via de
desarrollo.

También la « autoridad politica »
tiene un significado polivalente , que
no se puede olvidar mientras se
camina hacia la consecucion de un
nuevo orden economico-productivo,
socialmente responsable y a medida
del hombre. Al igual que se pretende
cultivar una iniciativa empresarial
diferenciada en el &mbito mundial,
también se debe promover una
autoridad politica repartida y que ha
de actuar en diversos planos. E1
mercado unico de nuestros dias no
elimina el papel de los estados, mas
bien obliga a los gobiernos a una
colaboracion reciproca mas estrecha.
La sabiduria y la prudencia
aconsejan no proclamar
apresuradamente la desaparicion del
Estado. Con relacion a la solucion de
la crisis actual, su papel parece
destinado a crecer, recuperando
muchas competencias. Hay naciones



donde la construccion o
reconstruccion del Estado sigue
siendo un elemento clave para su
desarrollo. La ayuda internacional ,
precisamente dentro de un proyecto
inspirado en la solidaridad para
solucionar los actuales problemas
economicos, deberia apoyar en
primer lugar la consolidacion de los
sistemas constitucionales, juridicos y
administrativos en los paises que
todavia no gozan plenamente de
estos bienes. Las ayudas economicas
deberian ir acompafiadas de aquellas
medidas destinadas a reforzar las
garantias propias de un Estado de
derecho , un sistema de orden
publico y de prisiones respetuoso de
los derechos humanos y a consolidar
instituciones verdaderamente
democraticas. No es necesario que el
Estado tenga las mismas
caracteristicas en todos los sitios: el
fortalecimiento de los sistemas
constitucionales débiles puede ir
acompafado perfectamente por el



desarrollo de otras instancias
politicas no estatales, de caracter
cultural, social, territorial o religioso.
Ademas, la articulacion de la
autoridad politica en el ambito local,
nacional o internacional, es uno de
los cauces privilegiados para poder
orientar la globalizacion economica.
Y también el modo de evitar que ésta
mine de hecho los fundamentos de la
democracia.

42. A veces se perciben actitudes
fatalistas ante la globalizacion , como
silas dindmicas que la producen
procedieran de fuerzas anonimas e
impersonales o de estructuras
independientes de la voluntad
humana[102]. A este respecto, es
bueno recordar que la globalizacion
ha de entenderse ciertamente como
un proceso socioeconomico, pero no
es ésta su unica dimension. Tras este
proceso mas visible hay realmente
una humanidad cada vez mas
interrelacionada; hay personasy



pueblos para los que el proceso debe
ser de utilidad y desarrollo[103],
gracias a que tanto los individuos
como la colectividad asumen sus
respectivas responsabilidades. La
superacion de las fronteras no es solo
un hecho material, sino también
cultural, en sus causas y en sus
efectos. Cuando se entiende la
globalizacion de manera
determinista, se pierden los criterios
para valorarla y orientarla. Es una
realidad humana y puede ser fruto
de diversas corrientes culturales que
han de ser sometidas a un
discernimiento. La verdad de la
globalizacion como proceso y su
criterio ético fundamental vienen
dados por la unidad de la familia
humana y su crecimiento en el bien.
Por tanto, hay que esforzarse
incesantemente para favorecer una
orientacion cultural personalistay
comunitaria, abierta a la
trascendencia, del proceso de
integracion planetaria.



A pesar de algunos aspectos
estructurales innegables, pero que no
se deben absolutizar, «la
globalizacion no es, a priori, ni
buena ni mala. Sera lo que la gente
haga de ella»[104]. Debemos ser sus
protagonistas, no las victimas,
procediendo razonablemente,
guiados por la caridad y la verdad.
Oponerse ciegamente a la
globalizacion seria una actitud
erronea, preconcebida, que acabaria
por ignorar un proceso que tiene
también aspectos positivos, con el
riesgo de perder una gran ocasion
para aprovechar las multiples
oportunidades de desarrollo que
ofrece. El proceso de globalizacion,
adecuadamente entendido y
gestionado, ofrece la posibilidad de
una gran redistribucion de la riqueza
a escala planetaria como nunca se ha
visto antes; pero, si se gestiona mal,
puede incrementar la pobreza y la
desigualdad, contagiando ademas
con una crisis a todo el mundo. Es



necesario corregir las disfunciones , a
veces graves, que causan nuevas
divisiones entre los pueblos y en su
interior, de modo que la
redistribucion de la riqueza no
comporte una redistribucion de la
pobreza, e incluso la acentue, como
podria hacernos temer también una
mala gestion de la situacion actual.
Durante mucho tiempo se ha
pensado que los pueblos pobres
deberian permanecer anclados en un
estadio de desarrollo preestablecido
o contentarse con la filantropia de
los pueblos desarrollados. Pablo VI se
pronuncio contra esta mentalidad en
la Populorum progressio . Los
recursos materiales disponibles para
sacar a estos pueblos de la miseria
son hoy potencialmente mayores que
antes, pero se han servido de ellos
principalmente los paises
desarrollados, que han podido
aprovechar mejor la liberalizacion
de los movimientos de capitales y de
trabajo. Por tanto, la difusion de



ambitos de bienestar en el mundo no
deberia ser obstaculizada con
proyectos egoistas, proteccionistas o
dictados por intereses particulares.
En efecto, la participacion de paises
emergentes o en vias de desarrollo
permite hoy gestionar mejor la crisis.
La transicion que el proceso de
globalizacion comporta, conlleva
grandes dificultades y peligros, que
solo se podran superar si se toma
conciencia del espiritu antropolégico
y ético que en el fondo impulsa la
globalizacion hacia metas de
humanizacidn solidaria.
Desgraciadamente, este espiritu se ve
con frecuencia marginado y
entendido desde perspectivas ético-
culturales de caracter individualista
y utilitarista. La globalizacion es un
fendmeno multidimensional y
polivalente, que exige ser
comprendido en la diversidad y en la
unidad de todas sus dimensiones,
incluida la teoldgica. Esto consentira
vivir y orientar la globalizacion de la



humanidad en términos de
relacionalidad, comunion y
participacion.

CAPITULO CUARTO DESARROLLO
DE LOS PUEBLOS, DERECHOS Y
DEBERES, AMBIENTE

43. «La solidaridad universal, que es
un hecho y un beneficio para todos,
es también un deber».[105] En la
actualidad, muchos pretenden
pensar que no deben nada a nadie, si
no es a si mismos. Piensan que solo
son titulares de derechos y con
frecuencia les cuesta madurar en su
responsabilidad respecto al
desarrollo integral propio y ajeno.
Por ello, es importante urgir una
nueva reflexion sobre los deberes que
los derechos presuponen, y sin los
cuales éstos se convierten en algo
arbitrario [106]. Hoy se da una
profunda contradiccion. Mientras,
por un lado, se reivindican presuntos
derechos, de caracter arbitrario y



voluptuoso, con la pretension de que
las estructuras publicas los
reconozcan y promuevan, por otro,
hay derechos elementales y
fundamentales que se ignoran y
violan en gran parte de la
humanidad[107]. Se aprecia con
frecuencia una relacion entre la
reivindicacion del derecho a lo
superfluo, e incluso a la transgresion
y al vicio, en las sociedades
opulentas, y la carencia de comida,
agua potable, instruccion basica o
cuidados sanitarios elementales en
ciertas regiones del mundo
subdesarrollado y también en la
periferia de las grandes ciudades.
Dicha relacion consiste en que los
derechos individuales, desvinculados
de un conjunto de deberes que les dé
un sentido profundo, se desquician y
dan lugar a una espiral de exigencias
practicamente ilimitada y carente de
criterios. La exacerbacion de los
derechos conduce al olvido de los
deberes. Los deberes delimitan los



derechos porque remiten a un marco
antropoldgico y ético en cuya verdad
se insertan también los derechos y
asi dejan de ser arbitrarios. Por este
motivo, los deberes refuerzan los
derechos y reclaman que se los
defienda y promueva como un
compromiso al servicio del bien. En
cambio, silos derechos del hombre
se fundamentan solo en las
deliberaciones de una asamblea de
ciudadanos, pueden ser cambiados
en cualquier momento v,
consiguientemente, se relaja en la
conciencia comun el deber de
respetarlos y tratar de conseguirlos.
Los gobiernos y los organismos
internacionales pueden olvidar
entonces la objetividad y la cualidad
de «no disponibles» de los derechos.
Cuando esto sucede, se pone en
peligro el verdadero desarrollo de los
pueblos[108]. Comportamientos
como éstos comprometen la
autoridad moral de los organismos
internacionales, sobre todo a los ojos



de los paises mas necesitados de
desarrollo. En efecto, éstos exigen
que la comunidad internacional
asuma como un deber ayudarles a
ser «artifices de su destino»[109], es
decir, a que asuman a su vez
deberes. Compartir los deberes
reciprocos moviliza mucho mads que la
mera retvindicacion de derechos.

44. La concepcion de los derechos y
de los deberes respecto al desarrollo,
debe tener también en cuenta los
problemas relacionados con el
crecimiento demogrdfico . Es un
aspecto muy importante del
verdadero desarrollo, porque afecta
a los valores irrenunciables de la
vida y de la familia[110]. No es
correcto considerar el aumento de
poblacion como la primera causa del
subdesarrollo, incluso desde el punto
de vista econdmico: baste pensar, por
un lado, en la notable disminucion
de la mortalidad infantil y al
aumento de la edad media que se



produce en los paises
economicamente desarrollados y, por
otra, en los signos de crisis que se
perciben en la sociedades en las que
se constata una preocupante
disminucion de la natalidad.
Obviamente, se ha de seguir
prestando la debida atencion a una
procreacion responsable que, por lo
demads, es una contribucion efectiva
al desarrollo humano integral. La
Iglesia, que se interesa por el
verdadero desarrollo del hombre,
exhorta a éste a que respete los
valores humanos también en el
ejercicio de la sexualidad: ésta no
puede quedar reducida a un mero
hecho hedonista y ludico, del mismo
modo que la educacion sexual no se
puede limitar a una instruccion
técnica, con la unica preocupacion de
proteger a los interesados de
eventuales contagios o del «riesgo»
de procrear. Esto equivaldria a
empobrecer y descuidar el
significado profundo de la



sexualidad, que debe ser en cambio
reconocido y asumido con
responsabilidad por la persona y la
comunidad. En efecto, la
responsabilidad evita tanto que se
considere la sexualidad como una
simple fuente de placer, como que se
regule con politicas de planificacion
forzada de la natalidad. En ambos
casos se trata de concepciones 'y
politicas materialistas, en las que las
personas acaban padeciendo
diversas formas de violencia. Frente
a todo esto, se debe resaltar la
competencia primordial que en este
campo tienen las familias[111]
respecto del Estado y sus politicas
restrictivas, asi como una adecuada
educacion de los padres.

La apertura moralmente responsable
a la vida es una riqueza social y
economica . Grandes naciones han
podido salir de la miseria gracias
también al gran namero y a la
capacidad de sus habitantes. Al



contrario, naciones en un tiempo
florecientes pasan ahora por una
fase de incertidumbre, y en algun
caso de decadencia, precisamente a
causa del bajo indice de natalidad,
un problema crucial para las
sociedades de mayor bienestar. La
disminucion de los nacimientos, a
veces por debajo del llamado «indice
de reemplazo generacional», pone en
crisis incluso a los sistemas de
asistencia social, aumenta los costes,
merma la reserva del ahorro y,
consiguientemente, 1os recursos
financieros necesarios para las
inversiones, reduce la disponibilidad
de trabajadores cualificados y
disminuye la reserva de «cerebros» a
los que recurrir para las necesidades
de la nacion. Ademas, las familias
pequenias, 0 muy pequenas a veces,
corren el riesgo de empobrecer las
relaciones sociales y de no asegurar
formas eficaces de solidaridad. Son
situaciones que presentan sintomas
de escasa confianza en el futuro y de



fatiga moral. Por eso, se convierte en
una necesidad social, e incluso
economica, seguir proponiendo a las
nuevas generaciones la hermosura
de la familia y del matrimonio, su
sintonia con las exigencias mas
profundas del corazon y de la
dignidad de la persona. En esta
perspectiva, los estados estan
llamados a establecer politicas que
promuevan la centralidad y la
integridad de la familia , fundada en
el matrimonio entre un hombre y
una mujer, célula primordial y vital
de la sociedad[112], haciéndose cargo
también de sus problemas
economicos y fiscales, en el respeto
de su naturaleza relacional.

45. Responder a las exigencias
morales mas profundas de la
persona tiene también importantes
efectos beneficiosos en el plano
economico. En efecto, la economia
tiene necesidad de la ética para su
correcto funcionamiento ; no de una



ética cualquiera, sino de una ética
amiga de la persona. Hoy se habla
mucho de ética en el campo
economico, bancario y empresarial.
Surgen centros de estudio y
programas formativos de business
ethics ; se difunde en el mundo
desarrollado el sistema de
certificaciones éticas, siguiendo la
linea del movimiento de ideas nacido
en torno a la responsabilidad social
de la empresa. Los bancos proponen
cuentas y fondos de inversion
llamados «éticos». Se desarrolla una
«finanza ética», sobre todo mediante
el microcrédito y, mas en general, la
microfinanciacion. Dichos procesos
son apreciados y merecen un amplio
apoyo. Sus efectos positivos llegan
incluso a las areas menos
desarrolladas de la tierra. Conviene,
sin embargo, elaborar un criterio de
discernimiento valido, pues se nota
un cierto abuso del adjetivo «ético»
que, usado de manera genérica,
puede abarcar también contenidos



completamente distintos, hasta el
punto de hacer pasar por éticas
decisiones y opciones contrarias a la
justicia y al verdadero bien del
hombre.

En efecto, mucho depende del
sisterna moral de referencia. Sobre
este aspecto, la doctrina social de la
Iglesia ofrece una aportacion
especifica, que se funda en la
creacion del hombre «a imagen de
Dios» ( Gn 1,27), algo que comporta la
inviolable dignidad de la persona
humana, asi como el valor
trascendente de las normas morales
naturales. Una ética econdmica que
prescinda de estos dos pilares
correria el peligro de perder
inevitablemente su propio
significado y prestarse asi a ser
instrumentalizada; mas
concretamente, correria el riesgo de
amoldarse a los sistemas econdmico-
financieros existentes, en vez de
corregir sus disfunciones. Ademas,



podria acabar incluso justificando la
financiacion de proyectos no éticos.
Es necesario, pues, no recurrir a la
palabra «ética» de una manera
ideologicamente discriminatoria,
dando a entender que no serian
éticas las iniciativas no etiquetadas
formalmente con esa cualificacion.
Conviene esforzarse -la observacion
aqui es esencial- no sélo para que
surjan sectores o segmentos «éticos»
de la economia o de las finanzas, sino
para que toda la economia y las
finanzas sean éticas y 1o sean no por
una etiqueta externa, sino por el
respeto de exigencias intrinsecas de
su propia naturaleza. A este respecto,
la doctrina social de la Iglesia habla
con claridad, recordando que la
economia, en todas sus ramas, es un
sector de la actividad humana[113].

46. Respecto al tema de la relacion
entre empresay ética , asi como de la
evolucion que esta teniendo el
sistema productivo, parece que la



distincion hasta ahora mas difundida
entre empresas destinadas al
beneficio ( profit ) y organizaciones
sin animo de lucro ( non profit ) ya no
refleja plenamente la realidad, ni es
capaz de orientar eficazmente el
futuro. En estos ultimos decenios, ha
ido surgiendo una amplia zona
intermedia entre los dos tipos de
empresas. Esa zona intermedia esta
compuesta por empresas
tradicionales que, sin embargo,
suscriben pactos de ayuda a paises
atrasados; por fundaciones
promovidas por empresas concretas;
por grupos de empresas que tienen
objetivos de utilidad social; por el
amplio mundo de agentes de la
llamada economia civil y de
comunion. No se trata solo de un
«tercer sector», sino de una nuevay
amplia realidad compuesta, que
implica al sector privado y publico y
que no excluye el beneficio, pero lo
considera instrumento para objetivos
humanos y sociales. Que estas



empresas distribuyan mas o menos
los beneficios, o que adopten una u
otra configuracion juridica prevista
por la ley, es secundario respecto a su
disponibilidad para concebir la
ganancia como un instrumento para
alcanzar objetivos de humanizacion
del mercado y de la sociedad. Es de
desear que estas nuevas formas de
empresa encuentren en todos los
paises también un marco juridico y
fiscal adecuado. Asi, sin restar
importancia y utilidad econdémica y
social a las formas tradicionales de
empresa, hacen evolucionar el
sistema hacia una asuncion mas
clara y plena de los deberes por parte
de los agentes econdmicos. Y no solo
esto. La misma pluralidad de las
formas institucionales de empresa es
lo que promueve un mercado mas
civico y al mismo tiempo mas
competitivo.

47. La potenciacion de los diversos
tipos de empresas y, en particular, de



los que son capaces de concebir el
beneficio como un instrumento para
conseguir objetivos de humanizacion
del mercado y de la sociedad, hay
que llevarla a cabo incluso en paises
excluidos o marginados de los
circuitos de la economia global,
donde es muy importante proceder
con proyectos de subsidiaridad
convenientemente disefiados y
gestionados, que tiendan a promover
los derechos, pero previendo siempre
que se asuman también las
correspondientes res-ponsabilidades.
En las iniciativas para el desarrollo
debe quedar a salvo el principio de la
centralidad de la persona humana ,
que es quien debe asumirse en
primer lugar el deber del desarrollo.
Lo que interesa principalmente es la
mejora de las condiciones de vida de
las personas concretas de una cierta
region, para que puedan satisfacer
aquellos deberes que la indigencia
no les permite observar actualmente.
La preocupacion nunca puede ser



una actitud abstracta. Los programas
de desarrollo, para poder adaptarse a
las situaciones concretas, han de ser
flexibles; y las personas que se
beneficien deben implicarse
directamente en su planificacion y
convertirse en protagonistas de su
realizacion. También es necesario
aplicar los criterios de progresion y
acompafiamiento -incluido el
seguimiento de los resultados-,
porque no hay recetas
universalmente validas. Mucho
depende de la gestion concreta de las
intervenciones. «Constructores de su
propio desarrollo, los pueblos son los
primeros responsables de él. Pero no
lo realizaran en el aislamiento»[114].
Hoy, con la consolidacion del proceso
de progresiva integracion del
planeta, esta exhortacion de Pablo VI
es mas valida todavia. Las dinamicas
de inclusidn no tienen nada de
mecanico. Las soluciones se han de
ajustar a la vida de los pueblos y de
las personas concretas, basandose en



una valoracion prudencial de cada
situacion. Al lado de los
macroproyectos son necesarios los
microproyectos y, sobre todo, es
necesaria la movilizacion efectiva de
todos los sujetos de la sociedad civil,
tanto de las personas juridicas como
de las personas fisicas.

La cooperacion internacional necesita
personas que participen en el
proceso del desarrollo econémico y
humano, mediante la solidaridad de
la presencia, el acompafiamiento, la
formacion y el respeto. Desde este
punto de vista, los propios
organismos internacionales deberian
preguntarse sobre la eficacia real de
sus aparatos burocraticos y
administrativos, frecuentemente
demasiado costosos. A veces, el
destinatario de las ayudas resulta util
para quien lo ayuda vy, asi, los pobres
sirven para mantener costosos
organismos burocraticos, que
destinan a la propia conservacion un



porcentaje demasiado elevado de
esos recursos que deberian ser
destinados al desarrollo. A este
respecto, cabria desear que los
organismos internacionales y las
organizaciones no gubernamentales
se esforzaran por una transparencia
total, informando a los donantes y a
la opinidn publica sobre la
proporcion de los fondos recibidos
que se destina a programas de
cooperacion, sobre el verdadero
contenido de dichos programas y, en
fin, sobre la distribucion de los gastos
de la institucion misma.

48. El tema del desarrollo esta
también muy unido hoy a los deberes
que nacen de la relacion del hombre
con el ambiente natural. Este es un
don de Dios para todos, y su uso
representa para nosotros una
responsabilidad para con los pobres,
las generaciones futuras y toda la
humanidad. Cuando se considera la
naturaleza, y en primer lugar al ser



humano, fruto del azar o del
determinismo evolutivo, disminuye
el sentido de la responsabilidad en
las conciencias. El creyente reconoce
en la naturaleza el maravilloso
resultado de la intervencion
creadora de Dios, que el hombre
puede utilizar responsablemente
para satisfacer sus legitimas
necesidades -materiales e
inmateriales- respetando el
equilibrio inherente a la creacion
misma. Si se desvanece esta vision,
se acaba por considerar la naturaleza
como un tabu intocable o, al
contrario, por abusar de ella. Ambas
posturas no son conformes con la
vision cristiana de la naturaleza,
fruto de la creacion de Dios.

La naturaleza es expresion de un
proyecto de amory de verdad . Ella
nos precede y nos ha sido dada por
Dios como ambito de vida. Nos habla
del Creador (cf. Rm 1,20) y de su
amor a la humanidad. Esta destinada



a encontrar la «plenitud» en Cristo al
final de los tiempos (cf. Ef 1,9-10; Col
1,19-20). También ella, por tanto, es
una «vocacion»[115]. La naturaleza
estd a nuestra disposicion no como
un «monton de desechos esparcidos
al azar»,[116] sino como un don del
Creador que ha disefiado sus
estructuras intrinsecas para que el
hombre descubra las orientaciones
que se deben seguir para «guardarla
y cultivarla» (cf. Gn 2,15). Pero se ha
de subrayar que es contrario al
verdadero desarrollo considerar la
naturaleza como mas importante que
la persona humana misma. Esta
postura conduce a actitudes
neopaganas o de nuevo panteismo: la
salvacion del hombre no puede venir
unicamente de la naturaleza,
entendida en sentido puramente
naturalista. Por otra parte, también
es necesario refutar la posicion
contraria, que mira a su completa
tecnificacion, porque el ambiente
natural no es solo materia disponible



a nuestro gusto, sino obra admirable
del Creador y que lleva en si una
«gramatica» que indica finalidad y
criterios para un uso inteligente, no
instrumental y arbitrario. Hoy,
muchos perjuicios al desarrollo
provienen en realidad de estas
maneras de pensar distorsionadas.
Reducir completamente la
naturaleza a un conjunto de simples
datos facticos acaba siendo fuente de
violencia para con el ambiente,
provocando ademas conductas que
no respetan la naturaleza del
hombre mismo. Esta, en cuanto se
compone no solo de materia, sino
también de espiritu, y por tanto rica
de significados y fines trascendentes,
tiene un caracter normativo incluso
para la cultura. El hombre interpreta
y modela el ambiente natural
mediante la cultura, la cual es
orientada a su vez por la libertad
responsable, atenta a los dictdmenes
de la ley moral. Por tanto, los
proyectos para un desarrollo



humano integral no pueden ignorar
a las generaciones sucesivas, sino
que han de caracterizarse por la
solidaridad y la justicia
intergeneracional , teniendo en
cuenta multiples aspectos, como el
ecoldgico, el juridico, el economico, el
politico y el cultural[117].

49. Hoy, las cuestiones relacionadas
con el cuidado y salvaguardia del
ambiente han de tener debidamente
en cuenta los problemas energéticos.
En efecto, el acaparamiento por
parte de algunos estados, grupos de
poder y empresas de recursos
energéticos no renovables, es un
grave obstaculo para el desarrollo de
los paises pobres. Estos no tienen
medios economicos ni para acceder a
las fuentes energéticas no renovables
ya existentes ni para financiar la
busqueda de fuentes nuevasy
alternativas. La acumulacion de
recursos naturales, que en muchos
casos se encuentran precisamente en



paises pobres, causa explotacion y
conflictos frecuentes entre las
naciones y en su interior. Dichos
conflictos se producen con
frecuencia precisamente en el
territorio de esos paises, con graves
consecuencias de muertes,
destruccion y mayor degradacion
aun. La comunidad internacional
tiene el deber imprescindible de
encontrar los modos institucionales
para ordenar el aprovechamiento de
los recursos no renovables, con la
participacion también de los paises
pobres, y planificar asi
conjuntamente el futuro.

En este sentido, hay también una
urgente necesidad moral de una
renovada solidaridad , especialmente
en las relaciones entre paises en vias
de desarrollo y paises altamente
industrializados[118]. Las sociedades
tecnologicamente avanzadas pueden
y deben disminuir el propio gasto
energético, bien porque las



actividades manufactureras
evolucionan, bien porque entre sus
ciudadanos se difunde una mayor
sensibilidad ecoldgica. Ademas, se
debe afiadir que hoy se puede
mejorar la eficacia energética y al
mismo tiempo progresar en la
busqueda de energias alternativas.
Pero es también necesaria una
redistribucion planetaria de los
recursos energéticos, de manera que
también los paises que no los tienen
puedan acceder a ellos. Su destino no
puede dejarse en manos del primero
que llega o depender de la 16gica del
mas fuerte. Se trata de problemas
relevantes que, para ser afrontados
de manera adecuada, requieren por
parte de todos una responsable toma
de conciencia de las consecuencias
que afectaran a las nuevas
generaciones, y sobre todo a los
numerosos jovenes que viven en los
pueblos pobres, los cuales «reclaman
tener su parte activa en la



construccion de un mundo
mejor»[119].

50. Esta responsabilidad es global,
porque no concierne solo a la
energia, sino a toda la creacion, para
no dejarla a las nuevas generaciones
empobrecida en sus recursos. Es
licito que el hombre gobierne
responsablemente la naturaleza para
custodiarla, hacerla productiva y
cultivarla también con métodos
nuevos y tecnologias avanzadas, de
modo que pueda acoger y alimentar
dignamente a la poblacion que la
habita. En nuestra tierra hay lugar
para todos: en ella toda la familia
humana debe encontrar los recursos
necesarios para vivir dignamente,
con la ayuda de la naturaleza misma,
don de Dios a sus hijos, con el teson
del propio trabajo y de la propia
inventiva. Pero debemos considerar
un deber muy grave el dejar la tierra
a las nuevas generaciones en un
estado en el que puedan habitarla



dignamente y seguir cultivandola.
Eso comporta «el compromiso de
decidir juntos después de haber
ponderado responsablemente la via
a seguir, con el objetivo de fortalecer
esa alianza entre ser humano y medio
ambiente que ha de ser reflejo del
amor creador de Dios, del cual
procedemos y hacia el cual
caminamos»[120]. Es de desear que
la comunidad internacional y cada
gobierno sepan contrarrestar
eficazmente los modos de utilizar el
ambiente que le sean nocivos. Y
también las autoridades competentes
han de hacer los esfuerzos
necesarios para que los costes
economicos y sociales que se derivan
del uso de los recursos ambientales
comunes se reconozcan de manera
transparente y sean sufragados
totalmente por aquellos que se
benefician, y no por otros o por las
futuras generaciones. La proteccion
del entorno, de los recursos y del
clima requiere que todos los



responsables internacionales actuen
conjuntamente y demuestren
prontitud para obrar de buena fe, en
el respeto de la ley y la solidaridad
con las regiones mas débiles del
planeta[121]. Una de las mayores
tareas de la economia es
precisamente el uso mas eficaz de los
recursos, no el abuso, teniendo
siempre presente que el concepto de
eficiencia no es axiolégicamente
neutral.

51. El modo en que el hombre trata el
ambiente influye en la manera en que
se trata a si mismo, y viceversa . Esto
exige que la sociedad actual revise
seriamente su estilo de vida que, en
muchas partes del mundo, tiende al
hedonismo y al consumismao,
despreocupandose de los dafios que
de ello se derivan[122]. Es necesario
un cambio efectivo de mentalidad
que nos lleve a adoptar nuevos estilos
de vida , «a tenor de los cuales la
busqueda de la verdad, de la belleza



y del bien, asi como la comunion con
los demdas hombres para un
crecimiento comun sean los
elementos que determinen las
opciones del consumo, de los ahorros
y de las inversiones»[123]. Cualquier
menoscabo de la solidaridad y del
civismo produce dafios ambientales,
asi como la degradacion ambiental, a
su vez, provoca insatisfaccion en las
relaciones sociales. La naturaleza,
especialmente en nuestra época, esta
tan integrada en la dinamica social y
culturales que practicamente ya no
constituye una variable
independiente. La desertizacion y el
empobrecimiento productivo de
algunas areas agricolas son también
fruto del empobrecimiento de sus
habitantes y de su atraso. Cuando se
promueve el desarrollo economico y
cultural de estas poblaciones, se
tutela también la naturaleza.
Ademas, muchos recursos naturales
quedan devastados con las guerras.
La paz de los pueblos y entre los



pueblos permitiria también una
mayor salvaguardia de la naturaleza.
El acaparamiento de los recursos,
especialmente del agua, puede
provocar graves conflictos entre las
poblaciones afectadas. Un acuerdo
pacifico sobre el uso de los recursos
puede salvaguardar la naturalezay,
al mismo tiempo, el bienestar de las
sociedades interesadas.

La Iglesia tiene una responsabilidad
respecto a la creacion y la debe hacer
valer en publico. Y, al hacerlo, no
solo debe defender la tierra, el agua y
el aire como dones de la creacion que
pertenecen a todos. Debe proteger
sobre todo al hombre contra la
destruccion de si mismo. Es
necesario que exista una especie de
ecologia del hombre bien entendida.
En efecto, la degradacion de la
naturaleza estd estrechamente unida
a la cultura que modela la
convivencia humana: cuando se
respeta la «ecologia humana» [124] en



la sociedad, también la ecologia
ambiental se beneficia . Asi como las
virtudes humanas estan
interrelacionadas, de modo que el
debilitamiento de una pone en
peligro también a las otras, asi
también el sistema ecoldgico se
apoya en un proyecto que abarca
tanto la sana convivencia social
como la buena relacién con la
naturaleza.

Para salvaguardar la naturaleza no
basta intervenir con incentivos o
desincentivos econdémicos, y ni
siquiera basta con una instruccion
adecuada. Estos son instrumentos
importantes, pero el problema
decisivo es la capacidad moral global
de la sociedad . Si no se respeta el
derecho a la vida y a la muerte
natural, si se hace artificial la
concepcion, la gestacion y el
nacimiento del hombre, si se
sacrifican embriones humanos a la
investigacion, la conciencia comun



acaba perdiendo el concepto de
ecologia humana y con ello de la
ecologia ambiental. Es una
contradiccion pedir a las nuevas
generaciones el respeto al ambiente
natural, cuando la educacion y las
leyes no las ayudan a respetarse a si
mismas. El libro de la naturaleza es
uno e indivisible, tanto en lo que
concierne a la vida, la sexualidad, el
matrimonio, la familia, las relaciones
sociales, en una palabra, el
desarrollo humano integral. Los
deberes que tenemos con el
ambiente estan relacionados con los
que tenemos para con la persona
considerada en si misma y en su
relacion con los otros. No se pueden
exigir unos y conculcar otros. Es una
grave antinomia de la mentalidad y
de la praxis actual, que envilece a la
persona, trastorna el ambiente y
dafa a la sociedad.

52. La verdad, y el amor que ella
desvela, no se pueden producir, sélo



se pueden acoger. Su ultima fuente
no es, ni puede ser, el hombre, sino
Dios, 0 sea Aquel que es Verdad y
Amor. Este principio es muy
importante para la sociedad y para el
desarrollo, en cuanto que ni la
Verdad ni el Amor pueden ser solo
productos humanos; la vocacion
misma al desarrollo de las personasy
de los pueblos no se fundamenta en
una simple deliberacion humana,
sino que esta inscrita en un plano
que nos precede y que para todos
nosotros es un deber que ha de ser
acogido libremente. Lo que nos
precede y constituye -el Amor y la
Verdad subsistentes- nos indica qué
es el bien y en qué consiste nuestra
felicidad. Nos sefiala asi el camino
hacia el verdadero desarrollo.

CAPITULO QUINTO LA
COLABORACION DE LA FAMILIA
HUMANA



53. Una de las pobrezas mas hondas
que el hombre puede experimentar
es la soledad. Ciertamente, también
las otras pobrezas, incluidas las
materiales, nacen del aislamiento,
del no ser amados o de la dificultad
de amar. Con frecuencia, son
provocadas por el rechazo del amor
de Dios, por una tragedia original de
cerrazon del hombre en si mismo,
pensando ser autosuficiente, o bien
un mero hecho insignificante y
pasajero, un «extranjero» en un
universo que se ha formado por
casualidad. El hombre esta alienado
cuando vive solo o se aleja de la
realidad, cuando renuncia a pensar y
creer en un Fundamento[125]. Toda
la humanidad esta alienada cuando
se entrega a proyectos
exclusivamente humanos, a
ideologias y utopias falsas[126]. Hoy
la humanidad aparece mucho mas
interactiva que antes: esa mayor
vecindad debe transformarse en
verdadera comunion. El desarrollo de



los pueblos depende sobre todo de que
se reconozcan como parte de una sola
familia , que colabora con verdadera

comunion y estd integrada por seres

que no viven simplemente uno junto
al otro[127].

Pablo VI sefialaba que «el mundo se
encuentra en un lamentable vacio de
ideas»[128]. La afirmacion contiene
una constatacion, pero sobre todo
una aspiracion: es preciso un nuevo
impulso del pensamiento para
comprender mejor lo que implica ser
una familia; la interaccion entre los
pueblos del planeta nos urge a dar
ese impulso, para que la integracion
se desarrolle bajo el signo de la
solidaridad[129] en vez del de la
marginacion. Dicho pensamiento
obliga a una profundizacion critica y
valorativa de la categoria de la
relacion . Es un compromiso que no
puede llevarse a cabo solo con las
ciencias sociales, dado que requiere
la aportacion de saberes como la



metafisica y la teologia, para captar
con claridad la dignidad
trascendente del hombre.

La criatura humana, en cuanto de
naturaleza espiritual, se realiza en
las relaciones interpersonales.
Cuanto mas las vive de manera
auténtica, tanto mas madura
también en la propia identidad
personal. El hombre se valoriza no
aislandose sino poniéndose en
relacion con los otros y con Dios. Por
tanto, la importancia de dichas
relaciones es fundamental. Esto vale
también para los pueblos.
Consiguientemente, resulta muy util
para su desarrollo una vision
metafisica de la relacion entre las
personas. A este respecto, la razon
encuentra inspiracion y orientacion
en la revelacion cristiana, segun la
cual la comunidad de los hombres no
absorbe en si a la persona anulando
su autonomia, como ocurre en las
diversas formas del totalitarismo,



sino que la valoriza mas aun porque
la relacion entre personay
comunidad es la de un todo hacia
otro todo[130]. De la misma manera
que la comunidad familiar no anula
en su seno a las personas que la
componen, y la Iglesia misma valora
plenamente la «criatura nueva» ( Ga
6,15; 2 Co 5,17), que por el bautismo
se inserta en su Cuerpo vivo, asi
también la unidad de la familia
humana no anula de por si a las
personas, los pueblos o las culturas,
sino que los hace mas transparentes
los unos con los otros, mas unidos en
su legitima diversidad.

54. El tema del desarrollo coincide
con el de la inclusion relacional de
todas las personas y de todos los
pueblos en la unica comunidad de la
familia humana, que se construye en
la solidaridad sobre la base de los
valores fundamentales de la justicia
y la paz. Esta perspectiva se ve
iluminada de manera decisiva por la



relacion entre las Personas de la
Trinidad en la unica Sustancia
divina. La Trinidad es absoluta
unidad, en cuanto las tres Personas
divinas son relacionalidad pura. La
transparencia reciproca entre las
Personas divinas es plena y el
vinculo de una con otra total, porque
constituyen una absoluta unidad y
unicidad. Dios nos quiere también
asociar a esa realidad de comunion:
«para que sean uno, Como nosotros
somos uno» (Jn 17,22). La Iglesia es
signo e instrumento de esta
unidad[131]. También las relaciones
entre los hombres a lo largo de la
historia se han beneficiado de la
referencia a este Modelo divino. En
particular, a la luz del misterio
revelado de la Trinidad , se
comprende que la verdadera
apertura no significa dispersion
centrifuga, sino compenetracion
profunda. Esto se manifiesta también
en las experiencias humanas
comunes del amor y de la verdad.



Como el amor sacramental une a los
esposos espiritualmente en «una sola
carne» ( Gn 2,24; Mt 19,5; Ef 5,31),y
de dos que eran hace de ellos una
unidad relacional y real, de manera
analoga la verdad une los espiritus
entre siy los hace pensar al unisono,
atrayéndolos y uniéndolos en ella.

55. La revelacion cristiana sobre la
unidad del género humano
presupone una interpretacion
metafisica del humanum, en la que la
relacionalidad es elemento esencial .
También otras culturas y otras
religiones ensefian la fraternidad y la
paz y, por tanto, son de gran
importancia para el desarrollo
humano integral. Sin embargo, no
faltan actitudes religiosas y
culturales en las que no se asume
plenamente el principio del amor y
de la verdad, terminando asi por
frenar el verdadero desarrollo
humano e incluso por impedirlo. El
mundo de hoy esta siendo



atravesado por algunas culturas de
trasfondo religioso, que no llevan al
hombre a la comunion, sino que lo
aislan en la busqueda del bienestar
individual, limitdndose a gratificar
las expectativas psicoldgicas.
También una cierta proliferacion de
itinerarios religiosos de pequerios
grupos, e incluso de personas
individuales, asi como el sincretismo
religioso, pueden ser factores de
dispersion y de falta de compromiso.
Un posible efecto negativo del
proceso de globalizacion es la
tendencia a favorecer dicho
sincretismo[132], alimentando
formas de «religion» que alejan a las
personas unas de otras, en vez de
hacer que se encuentren, y las
apartan de la realidad. Al mismo
tiempo, persisten a veces parcelas
culturales y religiosas que encasillan
la sociedad en castas sociales
estaticas, en creencias magicas que
no respetan la dignidad de la
persona, en actitudes de sumision a



fuerzas ocultas. En esos contextos, el
amor y la verdad encuentran
dificultad para afianzarse,
perjudicando el auténtico desarrollo.

Por este motivo, aunque es verdad
que, por un lado, el desarrollo
necesita de las religiones y de las
culturas de los diversos pueblos, por
otro lado, sigue siendo verdad
también que es necesario un
adecuado discernimiento. La libertad
religiosa no significa indiferentismo
religioso y no comporta que todas las
religiones sean iguales[133]. El
discernimiento sobre la contribucion
de las culturas y de las religiones es
necesario para la construccion de la
comunidad social en el respeto del
bien comun, sobre todo para quien
ejerce el poder politico. Dicho
discernimiento debera basarse en el
criterio de la caridad y de la verdad.
Puesto que esta en juego el desarrollo
de las personas y de los pueblos,
tendra en cuenta la posibilidad de



emancipacion y de inclusion en la
Optica de una comunidad humana
verdaderamente universal. El
criterio para evaluar las culturasy
las religiones es también «todo el
hombre y todos los hombres». E1
cristianismo, religion del «Dios que
tiene un rostro humano»[134], lleva
en si mismo un criterio similar.

56. La religion cristiana y las otras
religiones pueden contribuir al
desarrollo solamente si Dios tiene un
lugar en la esfera publica , con
especifica referencia a la dimension
cultural, social, econémica y, en
particular, politica. La doctrina social
de la Iglesia ha nacido para
reivindicar esa «carta de
ciudadania»[135] de la religion
cristiana. La negacion del derecho a
profesar publicamente la propia
religion y a trabajar para que las
verdades de la fe inspiren también la
vida publica, tiene consecuencias
negativas sobre el verdadero



desarrollo. La exclusion de la
religion del ambito publico, asi como,
el fundamentalismo religioso por
otro lado, impiden el encuentro entre
las personas y su colaboracion para
el progreso de la humanidad. La vida
publica se empobrece de
motivaciones y la politica adquiere
un aspecto opresor y agresivo. Se
corre el riesgo de que no se respeten
los derechos humanos, bien porque
se les priva de su fundamento
trascendente, bien porque no se
reconoce la libertad personal. En el
laicismo y en el fundamentalismo se
pierde la posibilidad de un didlogo
fecundo y de una provechosa
colaboracion entre la razon y la fe
religiosa. La razon necesita siempre
ser purificada por la fe , y esto vale
también para la razon politica, que
no debe creerse omnipotente. A su
vez, la religion tiene siempre
necesidad de ser purificada por la
razon para mostrar su auténtico
rostro humano. La ruptura de este



dialogo comporta un coste muy
gravoso para el desarrollo de la
humanidad.

57. El didlogo fecundo entre fe y
razon hace mas eficaz el ejercicio de
la caridad en el ambito social y es el
marco mas apropiado para
promover la colaboracion fraterna
entre creyentes y no creyentes , en la
perspectiva compartida de trabajar
por la justicia y la paz de la
humanidad. Los Padres conciliares
afirmaban en la Constitucion
pastoral Gaudium et spes : «Segun la
opinidn casi undnime de creyentes y
no creyentes, todo lo que existe en la
tierra debe ordenarse al hombre
como su centro y su
culminacion»[136]. Para los
creyentes, el mundo no es fruto de la
casualidad ni de la necesidad, sino de
un proyecto de Dios. De ahi nace el
deber de los creyentes de aunar sus
esfuerzos con todos los hombres y
mujeres de buena voluntad de otras



religiones, o no creyentes, para que
nuestro mundo responda
efectivamente al proyecto divino:
vivir como una familia, bajo la
mirada del Creador. Sin duda, el
principio de subsidiaridad [137],
expresion de la inalienable libertad
humana. La subsidiaridad es ante
todo una ayuda a la persona, a través
de la autonomia de los cuerpos
intermedios. Dicha ayuda se ofrece
cuando la persona y los sujetos
sociales no son capaces de valerse
por si mismos, implicando siempre
una finalidad emancipadora, porque
favorece la libertad y la participacion
a la hora de asumir
responsabilidades. La subsidiaridad
respeta la dignidad de la persona, en
la que ve un sujeto siempre capaz de
dar algo a los otros. La subsidiaridad,
al reconocer que la reciprocidad
forma parte de la constitucion intima
del ser humano, es el antidoto mas
eficaz contra cualquier forma de
asistencialismo paternalista. Ella



puede dar razon tanto de la multiple
articulacion de los niveles y, por ello,
de la pluralidad de los sujetos, como
de su coordinacion. Por tanto, es un
principio particularmente adecuado
para gobernar la globalizacion y
orientarla hacia un verdadero
desarrollo humano. Para no abrir la
puerta a un peligroso poder
universal de tipo monocratico, el
gobierno de la globalizacion debe ser
de tipo subsidiario , articulado en
multiples niveles y planos diversos,
que colaboren reciprocamente. La
globalizacion necesita ciertamente
una autoridad, en cuanto plantea el
problema de la consecucion de un
bien comun global; sin embargo,
dicha autoridad debera estar
organizada de modo subsidiario y
con division de poderes[138], tanto
para no herir la libertad como para
resultar concretamente eficaz.

58. El principio de subsidiaridad debe
mantenerse intimamente unido al



principio de la solidaridad y

viceversa , porque asi como la
subsidiaridad sin la solidaridad
desemboca en el particularismo
social, también es cierto que la
solidaridad sin la subsidiaridad
acabaria en el asistencialismo que
humilla al necesitado. Esta regla de
caracter general se ha de tener muy
en cuenta incluso cuando se afrontan
los temas sobre las ayudas
internacionales al desarrollo . Estas,
por encima de las intenciones de los
donantes, pueden mantener a veces
a un pueblo en un estado de
dependencia, e incluso favorecer
situaciones de dominio local y de
explotacion en el pais que las recibe.
Las ayudas econdmicas, para que lo
sean de verdad, no deben perseguir
otros fines. Han de ser concedidas
implicando no sdlo a los gobiernos de
los paises interesados, sino también a
los agentes economicos locales y a los
agentes culturales de la sociedad
civil, incluidas las Iglesias locales.



Los programas de ayuda han de
adaptarse cada vez mads a la forma de
los programas integrados y
compartidos desde la base. En efecto,
sigue siendo verdad que el recurso
humano es mas valioso de los paises
en vias de desarrollo: éste es el
auténtico capital que se ha de
potenciar para asegurar a los paises
mas pobres un futuro
verdaderamente autonomo.
Conviene recordar también que, en
el campo economico, la ayuda
principal que necesitan los paises en
vias de desarrollo es permitir y
favorecer cada vez mas el ingreso de
sus productos en los mercados
internacionales, posibilitando asi su
plena participacion en la vida
econdmica internacional. En el
pasado, las ayudas han servido con
demasiada frecuencia solo para
crear mercados marginales de los
productos de esos paises. Esto se
debe muchas veces a una falta de
verdadera demanda de estos



productos: por tanto, es necesario
ayudar a esos paises a mejorar sus
productos y a adaptarlos mejor a la
demanda. Ademas, algunos han
temido con frecuencia la
competencia de las importaciones de
productos, normalmente agricolas,
provenientes de los paises
economicamente pobres. Sin
embargo, se ha de recordar que la
posibilidad de comercializar dichos
productos significa a menudo
garantizar su supervivencia a corto o
largo plazo. Un comercio
internacional justo y equilibrado en
el campo agricola puede reportar
beneficios a todos, tanto en la oferta
como en la demanda. Por este
motivo, no solo es necesario orientar
comercialmente esos productos, sino
establecer reglas comerciales
internacionales que los sostengan, y
reforzar la financiacién del
desarrollo para hacer mas
productivas esas economias.



59. La cooperacion para el desarrollo
no debe contemplar solamente la
dimension economica; ha de ser una
gran ocasion para el encuentro
cultural y humano . Si los sujetos de
la cooperacion de los paises
economicamente desarrollados,
como a veces sucede, no tienen en
cuenta la identidad cultural propia y
ajena, con sus valores humanos, no
podran entablar didlogo alguno con
los ciudadanos de los paises pobres.
Si éstos, a su vez, se abren con
indiferencia y sin discernimiento a
cualquier propuesta cultural, no
estaran en condiciones de asumir la
responsabilidad de su auténtico
desarrollo[139]. Las sociedades
tecnolégicamente avanzadas no
deben confundir el propio desarrollo
tecnologico con una presunta
superioridad cultural, sino que
deben redescubrir en si mismas
virtudes a veces olvidadas, que las
han hecho florecer a lo largo de su
historia. Las sociedades en



crecimiento deben permanecer fieles
a lo que hay de verdaderamente
humano en sus tradiciones, evitando
que superpongan automaticamente a
ellas las formas de la civilizacion
tecnologica globalizada. En todas las
culturas se dan singulares y
multiples convergencias éticas,
expresiones de una misma
naturaleza humana, querida por el
Creador, y que la sabiduria ética de
la humanidad llama ley natural[140].
Dicha ley moral universal es
fundamento solido de todo dialogo
cultural, religioso y politico,
ayudando al pluralismo multiforme
de las diversas culturas a que no se
alejen de la busqueda comun de la
verdad, del bien y de Dios. Por tanto,
la adhesion a esa ley escrita en los
corazones es la base de toda
colaboracion social constructiva. En
todas las culturas hay costras que
limpiar y sombras que despejar. La
fe cristiana, que se encarna en las
culturas trascendiéndolas, puede



ayudarlas a crecer en la convivencia
y en la solidaridad universal, en
beneficio del desarrollo comunitario
y planetario.

60. En la busqueda de soluciones
para la crisis econdémica actual, la
ayuda al desarrollo de los paises
pobres debe considerarse un
verdadero instrumento de creacion de
riqueza para todos . (Qué proyecto de
ayuda puede prometer un
crecimiento de tan significativo valor
-incluso para la economia mundial-
como la ayuda a poblaciones que se
encuentran todavia en una fase
inicial o poco avanzada de su
proceso de desarrollo econémico? En
esta perspectiva, los estados
economicamente mas desarrollados
haran lo posible por destinar
mayores porcentajes de su producto
interior bruto para ayudas al
desarrollo, respetando los
compromisos que se han tomado
sobre este punto en el ambito de la



comunidad internacional. Lo podran
hacer también revisando sus
politicas internas de asistencia y de
solidaridad social, aplicando a ellas
el principio de subsidiaridad y
creando sistemas de seguridad social
mas integrados, con la participacion
activa de las personas y de la
sociedad civil. De esta manera, es
posible también mejorar los servicios
sociales y asistenciales y, al mismo
tiempo, ahorrar recursos,
eliminando derroches y rentas
abusivas, para destinarlos a la
solidaridad internacional. Un
sistema de solidaridad social mas
participativo y organico, menos
burocratizado pero no por ello
menos coordinado, podria revitalizar
muchas energias hoy adormecidas
en favor también de la solidaridad
entre los pueblos.

Una posibilidad de ayuda para el
desarrollo podria venir de la
aplicacion eficaz de la llamada



subsidiaridad fiscal, que permitiria a
los ciudadanos decidir sobre el
destino de los porcentajes de los
impuestos que pagan al Estado. Esto
puede ayudar, evitando
degeneraciones particularistas, a
fomentar formas de solidaridad
social desde la base, con obvios
beneficios también desde el punto de
vista de la solidaridad para el
desarrollo.

61. Una solidaridad mas amplia a
nivel internacional se manifiesta
ante todo en seguir promoviendo,
también en condiciones de crisis
economica, un mayor acceso a la
educacion que, por otro lado, es una
condicion esencial para la eficacia de
la cooperacion internacional misma.
Con el término «educacién» no nos
referimos solo a la instruccion o a la
formacion para el trabajo, que son
dos causas importantes para el
desarrollo, sino a la formacidon
completa de la persona. A este



respecto, se ha de subrayar un
aspecto problematico: para educar es
preciso saber quién es la persona
humana, conocer su naturaleza. Al
afianzarse una vision relativista de
dicha naturaleza plantea serios
problemas a la educacidn, sobre todo
a la educaciéon moral,
comprometiendo su difusion
universal. Cediendo a este
relativismo, todos se empobrecen
mas, con consecuencias negativas
también para la eficacia de la ayuda
a las poblaciones mas necesitadas, a
las que no faltan solo recursos
econdmicos o técnicos, sino también
modos y medios pedagogicos que
ayuden a las personas a lograr su
plena realizacion humana.

Un ejemplo de la importancia de este
problema lo tenemos en el fenomeno
del turismo internacional [141], que
puede ser un notable factor de
desarrollo economico y crecimiento
cultural, pero que en ocasiones



puede transformarse en una forma
de explotacion y degradacion moral.
La situacion actual ofrece
oportunidades singulares para que
los aspectos econdmicos del
desarrollo, es decir, los flujos de
dinero y la aparicidon de experiencias
empresariales locales significativas,
se combinen con los culturales, y en
primer lugar el educativo. En
muchos casos es asi, pero en muchos
otros el turismo internacional es una
experiencia deseducativa, tanto para
el turista como para las poblaciones
locales. Con frecuencia, éstas se
encuentran con conductas inmorales,
y hasta perversas, como en el caso
del lamado turismo sexual, al que se
sacrifican tantos seres humanos,
incluso de tierna edad. Es doloroso
constatar que esto ocurre muchas
veces con el respaldo de gobiernos
locales, con el silencio de aquellos
otros de donde proceden los turistas
y con la complicidad de tantos
operadores del sector. Aun sin llegar



a ese extremo, el turismo
internacional se plantea con
frecuencia de manera consumista y
hedonista, como una evasion y con
modos de organizacion tipicos de los
paises de origen, de forma que no se
favorece un verdadero encuentro
entre personas y culturas. Hay que
pensar, pues, en un turismo distinto,
capaz de promover un verdadero
conocimiento reciproco, que nada
quite al descanso y a la sana
diversion: hay que fomentar un
turismo asi, también a través de una
relacion mas estrecha con las
experiencias de cooperacion
internacional y de iniciativas
empresariales para el desarrollo.

62. Otro aspecto digno de atencion,
hablando del desarrollo humano
integral, es el fenomeno de las
migraciones. Es un fenémeno que
impresiona por sus grandes
dimensiones, por los problemas
sociales, economicos, politicos,



culturales y religiosos que suscita, y
por los dramaticos desafios que
plantea a las comunidades
nacionales y a la comunidad
internacional. Podemos decir que
estamos ante un fendmeno social de
que marca época, que requiere una
fuerte y clarividente politica de
cooperacion internacional para
afrontarlo debidamente. Esta politica
hay que desarrollarla partiendo de
una estrecha colaboracion entre los
paises de procedencia y de destino de
los emigrantes; ha de ir acompafiada
de adecuadas normativas
internacionales capaces de
armonizar los diversos
ordenamientos legislativos, con
vistas a salvaguardar las exigencias y
los derechos de las personas y de las
familias emigrantes, asi como las de
las sociedades de destino. Ningun
pais por sisolo puede ser capaz de
hacer frente a los problemas
migratorios actuales. Todos podemos
ver el sufrimiento, el disgusto y las



aspiraciones que conllevan los flujos
migratorios. Como es sabido, es un
fendmeno complejo de gestionar; sin
embargo, estd comprobado que los
trabajadores extranjeros, no obstante
las dificultades inherentes a su
integracion, contribuyen de manera
significativa con su trabajo al
desarrollo economico del pais que los
acoge, asi como a su pais de origen a
través de las remesas de dinero.
Obviamente, estos trabajadores no
pueden ser considerados como una
mercancia o una mera fuerza
laboral. Por tanto no deben ser
tratados como cualquier otro factor
de produccion. Todo emigrante es
una persona humana que, en cuanto
tal, posee derechos fundamentales
inalienables que han de ser
respetados por todos y en cualquier
situacion[142].

63. Al considerar los problemas del
desarrollo, se ha de resaltar relacion
entre pobrezay desocupacion . Los



pobres son en muchos casos el
resultado de la violacion de la
dignidad del trabajo humano , bien
porque se limitan sus posibilidades
(desocupacion, subocupacion), bien
porque se devaluan «los derechos
que fluyen del mismo, especialmente
el derecho al justo salario, a la
seguridad de la persona del
trabajador y de su familia»[143]. Por
esto, ya el 1 de mayo de 2000, mi
predecesor Juan Pablo II, de
venerada memoria, con ocasion del
Jubileo de los Trabajadores, lanzo un
llamamiento para «una coalicion
mundial a favor del trabajo
decente»[144], alentando la
estrategia de la Organizacion
Internacional del Trabajo. De esta
manera, daba un fuerte apoyo moral
a este objetivo, como aspiracion de
las familias en todos los paises del
mundo. Pero ¢qué significa la
palabra «decencia» aplicada al
trabajo? Significa un trabajo que, en
cualquier sociedad, sea expresion de



la dignidad esencial de todo hombre
0 mujer: un trabajo libremente
elegido, que asocie efectivamente a
los trabajadores, hombres y mujeres,
al desarrollo de su comunidad; un
trabajo que, de este modo, haga que
los trabajadores sean respetados,
evitando toda discriminacion; un
trabajo que permita satisfacer las
necesidades de las familias y
escolarizar a los hijos sin que se vean
obligados a trabajar; un trabajo que
consienta a los trabajadores
organizarse libremente y hacer oir
su voz; un trabajo que deje espacio
para reencontrarse adecuadamente
con las propias raices en el ambito
personal, familiar y espiritual; un
trabajo que asegure una condicion
digna a los trabajadores que llegan a
la jubilacion.

64. En la reflexion sobre el tema del
trabajo, es oportuno hacer un
llamamiento a las organizaciones
sindicales de los trabajadores , desde



siempre alentadas y sostenidas por la
Iglesia, ante la urgente exigencia de
abrirse a las nuevas perspectivas que
surgen en el ambito laboral. Las
organizaciones sindicales estan
llamadas a hacerse cargo de los
nuevos problemas de nuestra
sociedad, superando las limitaciones
propias de los sindicatos de clase. Me
refiero, por ejemplo, a ese conjunto
de cuestiones que los estudiosos de
las ciencias sociales sefialan en el
conflicto entre persona-trabajadora y
persona-consumidora. Sin que sea
necesario adoptar la tesis de que se
ha efectuado un desplazamiento de
la centralidad del trabajador a la
centralidad del consumidor, parece
en cualquier caso que éste es
también un terreno para
experiencias sindicales innovadoras.
El contexto global en el que se
desarrolla el trabajo requiere
igualmente que las organizaciones
sindicales nacionales, cefiidas sobre
todo a la defensa de los intereses de



sus afiliados, vuelvan su mirada
también hacia los no afiliados y, en
particular, hacia los trabajadores de
los paises en via de desarrollo, donde
tantas veces se violan los derechos
sociales. La defensa de estos
trabajadores, promovida también
mediante iniciativas apropiadas en
favor de los paises de origen,
permitira a las organizaciones
sindicales poner de relieve las
auténticas razones éticas y culturales
que las han consentido ser, en
contextos sociales y laborales
diversos, un factor decisivo para el
desarrollo. Sigue siendo valida la
tradicional ensefianza de la Iglesia,
que propone la distincion de papeles
y funciones entre sindicato y politica.
Esta distincion permitira a las
organizaciones sindicales encontrar
en la sociedad civil el ambito mas
adecuado para su necesaria
actuacion en defensa y promocion
del mundo del trabajo, sobre todo en
favor de los trabajadores explotados



y no representados, cuya amarga
condicion pasa desapercibida tantas
veces ante los ojos distraidos de la
sociedad.

65. Ademas, se requiere que las
finanzas mismas, que han de renovar
necesariamente sus estructuras y
modos de funcionamiento tras su
mala utilizacion, que ha dafiado la
economia real, vuelvan a ser un
instrumento encaminado a producir
mejor riqueza y desarrollo . Toda la
economia y todas las finanzas, y no
solo algunos de sus sectores, en
cuanto instrumentos, deben ser
utilizados de manera ética para crear
las condiciones adecuadas para el
desarrollo del hombre y de los
pueblos. Es ciertamente util, y en
algunas circunstancias
indispensable, promover iniciativas
financieras en las que predomine la
dimension humanitaria. Sin
embargo, esto no debe hacernos
olvidar que todo el sistema



financiero ha de tener como meta el
sostenimiento de un verdadero
desarrollo. Sobre todo, es preciso que
el intento de hacer el bien no se
contraponga al de la capacidad
efectiva de producir bienes. Los
agentes financieros han de
redescubrir el fundamento ético de
su actividad para no abusar de
aquellos instrumentos sofisticados
con los que se podria traicionar a los
ahorradores. Recta intencion,
transparencia y busqueda de los
buenos resultados son compatibles y
nunca se deben separar. Si el amor
es inteligente, sabe encontrar
también los modos de actuar segun
una conveniencia previsible y justa,
como muestran de manera
significativa muchas experiencias en
el campo del crédito cooperativo.

Tanto una regulacion del sector
capaz de salvaguardar a los sujetos
mas débiles e impedir escandalosas
especulaciones, cuanto la



experimentacion de nuevas formas
de finanzas destinadas a favorecer
proyectos de desarrollo, son
experiencias positivas que se han de
profundizar y alentar, reclamando la
propia responsabilidad del

ahorrador . También la experiencia
de la microfinanciacion , que hunde
sus raices en la reflexion y en la
actuacion de los humanistas civiles -
pienso sobre todo en el origen de los
Montes de Piedad-, ha de ser
reforzada y actualizada, sobre todo
en los momentos en que los
problemas financieros pueden
resultar dramaticos para los sectores
mas vulnerables de la poblacion, que
deben ser protegidos de la amenaza
de la usura y la desesperacion. Los
mas débiles deben ser educados para
defenderse de la usura, asi como los
pueblos pobres han de ser educados
para beneficiarse realmente del
microcrédito, frenando de este modo
posibles formas de explotacion en
estos dos campos. Puesto que



también en los paises ricos se dan
nuevas formas de pobreza, la
microfinanciacion puede ofrecer
ayudas concretas para crear
iniciativas y sectores nuevos que
favorezcan a las capas mas débiles
de la sociedad, también ante una
posible fase de empobrecimiento de
la sociedad.

66. La interrelacion mundial ha
hecho surgir un nuevo poder
politico, el de los consumidores y sus
asociaciones . Es un fendmeno en el
que se debe profundizar, pues
contiene elementos positivos que hay
que fomentar, como también excesos
que se han de evitar. Es bueno que
las personas se den cuenta de que
comprar es siempre un acto moral, y
no solo econdémico. El consumidor
tiene una responsabilidad social
especifica, que se afiade a la
responsabilidad social de la empresa.
Los consumidores deben ser
constantemente educados[145] para



el papel que ejercen diariamente y
que pueden desemperiar respetando
los principios morales, sin que
disminuya la racionalidad econémica
intrinseca en el acto de comprar.
También en el campo de las compras,
precisamente en momentos como los
que se estan viviendo, en los que el
poder adquisitivo puede verse
reducido y se debera consumir con
mayor sobriedad, es necesario abrir
otras vias como, por ejemplo, formas
de cooperacion para las
adquisiciones, como ocurre con las
cooperativas de consumo, que
existen desde el s. XIX, gracias
también a la iniciativa de los
catolicos. Ademas, es conveniente
favorecer formas nuevas de
comercializacion de productos
provenientes de areas deprimidas
del planeta para garantizar una
retribucion decente a los
productores, a condicion de que se
trate de un mercado transparente,
que los productores reciban no solo



mayores margenes de ganancia sino
también mayor formacion,
profesionalidad y tecnologia vy,
finalmente, que dichas experiencias
de economia para el desarrollo no
estén condicionadas por visiones
ideologicas partidistas. Es de desear
un papel mas incisivo de los
consumidores como factor de
democracia economica, siempre que
ellos mismos no estén manipulados
por asociaciones escasamente
representativas.

67. Ente el imparable aumento de la
interdependencia mundial, y
también en presencia de una
recesion de alcance global, se siente
mucho la urgencia de la reforma
tanto de la Organizacion de las
Naciones Unidas como de la
arquitectura economica y financiera
internacional , para que se dé una
concrecion real al concepto de
familia de naciones. Y se siente la
urgencia de encontrar formas



innovadoras para poner en practica
el principio de la responsabilidad de
proteger [146] y dar también una voz
eficaz en las decisiones comunes a
las naciones mas pobres. Esto
aparece necesario precisamente con
vistas a un ordenamiento politico,
juridico y econdmico que incremente
y oriente la colaboracion
internacional hacia el desarrollo
solidario de todos los pueblos. Para
gobernar la economia mundial, para
sanear las economias afectadas por
la crisis, para prevenir su
empeoramiento y mayores
desequilibrios consiguientes, para
lograr un oportuno desarme integral,
la seguridad alimenticia y la paz,
para garantizar la salvaguardia del
ambiente y regular los flujos
migratorios, urge la presencia de una
verdadera Autoridad politica
mundial , como fue ya esbozada por
mi Predecesor, el Beato Juan XXIII.
Esta Autoridad debera estar regulada
por el derecho, atenerse de manera



concreta a los principios de
subsidiaridad y de solidaridad, estar
ordenada a la realizacion del bien
comun[147], comprometerse en la
realizacion de un auténtico desarrollo
humano integral inspirado en los
valores de la caridad en la verdad .
Dicha Autoridad, ademas, debera
estar reconocida por todos, gozar de
poder efectivo para garantizar a cada
uno la seguridad, el cumplimiento de
la justicia y el respeto de los
derechos[148]. Obviamente, debe
tener la facultad de hacer respetar
sus propias decisiones a las diversas
partes, asi como las medidas de
coordinacion adoptadas en los
diferentes foros internacionales. En
efecto, cuando esto falta, el derecho
internacional, no obstante los
grandes progresos alcanzados en los
diversos campos, correria el riesgo
de estar condicionado por los
equilibrios de poder entre los mas
fuertes. El desarrollo integral de los
pueblos y la colaboracion



internacional exigen el
establecimiento de un grado superior
de ordenamiento internacional de
tipo subsidiario para el gobierno de
la globalizacion[149], que se lleve a
cabo finalmente un orden social
conforme al orden moral, asi como
esa relacion entre esfera moral y
social, entre politica y mundo
econdmico y civil, ya previsto en el
Estatuto de las Naciones Unidas.

CAPITULO SEXTO EL DESARROLLO
DE LOS PUEBLOS Y LA TECNICA

68. El tema del desarrollo de los
pueblos esta intimamente unido al
del desarrollo de cada hombre. La
persona humana tiende por
naturaleza a su propio desarrollo.
Este no est4 garantizado por una
serie de mecanismos naturales, sino
que cada uno de nosotros es
consciente de su capacidad de
decidir libre y responsablemente.
Tampoco se trata de un desarrollo a



merced de nuestro capricho, ya que
todos sabemos que somos un don y
no el resultado de una
autogeneracion. Nuestra libertad
estd originariamente caracterizada
por nuestro ser, con sus propias
limitaciones. Ninguno da forma a la
propia conciencia de manera
arbitraria, sino que todos construyen
su propio «yo» sobre la base de un
«sI mismo» que nos ha sido dado. No
solo las demads personas se nos
presentan como no disponibles, sino
también nosotros para nosotros
mismos. El desarrollo de la persona
se degrada cuando ésta pretende ser
la tinica creadora de st misma . De
modo andlogo, también el desarrollo
de los pueblos se degrada cuando la
humanidad piensa que puede
recrearse utilizando los «prodigios»
de la tecnologia. Lo mismo ocurre
con el desarrollo econoémico, que se
manifiesta ficticio y dafiino cuando
se apoya en los «prodigios» de las
finanzas para sostener un



crecimiento antinatural y
consumista. Ante esta pretension
prometeica, hemos de fortalecer el
aprecio por una libertad no
arbitraria, sino verdaderamente
humanizada por el reconocimiento
del bien que la precede. Para
alcanzar este objetivo, es necesario
que el hombre entre en si mismo
para descubrir las normas
fundamentales de la ley moral
natural que Dios ha inscrito en su
corazon.

69. El problema del desarrollo en la
actualidad esta estrechamente unido
al progreso tecnoldgico y a sus
aplicaciones deslumbrantes en
campo bioldgico. La técnica -
conviene subrayarlo - es un hecho
profundamente humano, vinculado a
la autonomia y libertad del hombre.
En la técnica se manifiesta y
confirma el dominio del espiritu
sobre la materia. «Siendo éste [el
espiritu] "menos esclavo de las cosas,



puede mas facilmente elevarse a la
adoracion y a la contemplacion del
Creador"»[150]. La técnica permite
dominar la materia, reducir los
riesgos, ahorrar esfuerzos, mejorar
las condiciones de vida. Responde a
la misma vocacion del trabajo
humano: en la técnica, vista como
una obra del propio talento, el
hombre se reconoce a si mismo y
realiza su propia humanidad. La
técnica es el aspecto objetivo del
actuar humano[151], cuyo origeny
razon de ser esta en el elemento
subjetivo: el hombre que trabaja. Por
eso, la técnica nunca es sélo técnica.
Manifiesta quién es el hombre y
cuales son sus aspiraciones de
desarrollo, expresa la tension del
animo humano hacia la superacion
gradual de ciertos condicionamientos
materiales. La técnica, por lo tanto, se
inserta en el mandato de cultivary
custodiar la tierra (cf. Gn 2,15), que
Dios ha confiado al hombre, y se
orienta a reforzar esa alianza entre



ser humano y medio ambiente que
debe reflejar el amor creador de
Dios.

70. El desarrollo tecnoldgico puede
alentar la idea de la autosuficiencia
de la técnica, cuando el hombre se
pregunta solo por el como, en vez de
considerar los porqués que lo
impulsan a actuar. Por eso, la técnica
tiene un rostro ambiguo. Nacida de
la creatividad humana como
instrumento de la libertad de la
persona, puede entenderse como
elemento de una libertad absoluta,
que desea prescindir de los limites
inherentes a las cosas. El proceso de
globalizacion podria sustituir las
ideologias por la técnica[152],
transformandose ella misma en un
poder ideoldgico, que expondria a la
humanidad al riesgo de encontrarse
encerrada dentro de un a priori del
cual no podria salir para encontrar el
ser y la verdad. En ese caso, cada uno
de nosotros conoceria, evaluaria y



decidiria los aspectos de su vida
desde un horizonte cultural
tecnocratico, al que perteneceriamos
estructuralmente, sin poder
encontrar jamas un sentido que no
sea producido por nosotros mismos.
Esta vision refuerza mucho hoy la
mentalidad tecnicista, que hace
coincidir la verdad con lo factible.
Pero cuando el unico criterio de
verdad es la eficiencia y la utilidad,
se niega automaticamente el
desarrollo. En efecto, el verdadero
desarrollo no consiste
principalmente en hacer. La clave
del desarrollo esta en una
inteligencia capaz de entender la
técnica y de captar el significado
plenamente humano del quehacer
del hombre, segun el horizonte de
sentido de la persona considerada en
la globalidad de su ser. Incluso
cuando el hombre opera a través de
un satélite o de un impulso
electronico a distancia, su actuar
permanece siempre humano,



expresion de una libertad
responsable. La técnica atrae
fuertemente al hombre, porque lo
rescata de las limitaciones fisicas y le
amplia el horizonte. Pero la libertad
humana es ella misma solo cuando
responde a esta atraccion de la
técnica con decisiones que son fruto
de la responsabilidad moral . De ahi
la necesidad apremiante de una
formacion para un uso éticoy
responsable de la técnica.
Conscientes de esta atraccion de la
técnica sobre el ser humano, se debe
recuperar el verdadero sentido de la
libertad, que no consiste en la
seduccion de una autonomia total,
sino en la respuesta a la llamada del
ser, comenzando por nuestro propio
ser.

71. Esta posible desviacion de la
mentalidad técnica de su originario
cauce humanista se muestra hoy de
manera evidente en la tecnificacion
del desarrollo y de la paz. El



desarrollo de los pueblos es
considerado con frecuencia como un
problema de ingenieria financiera,
de apertura de mercados, de bajadas
de impuestos, de inversiones
productivas, de reformas
institucionales, en definitiva como
una cuestion exclusivamente técnica.
Sin duda, todos estos ambitos tienen
un papel muy importante, pero
deberiamos preguntarnos por qué
las decisiones de tipo técnico han
funcionado hasta ahora sélo en
parte. La causa es mucho mas
profunda. El desarrollo nunca estara
plenamente garantizado plenamente
por fuerzas que en gran medida son
automaticas e impersonales, ya
provengan de las leyes de mercado o
de politicas de caracter
internacional. El desarrollo es
imposible sin hombres rectos, sin
operadores economicos y agentes
politicos que sientan fuertemente en
su conciencia la llamada al bien
comun . Se necesita tanto la



preparacion profesional como la
coherencia moral. Cuando
predomina la absolutizacion de la
técnica se produce una confusion
entre los fines y los medios, el
empresario considera como unico
criterio de accion el maximo
beneficio en la produccion; el
politico, la consolidacion del poder;
el cientifico, el resultado de sus
descubrimientos. Asi, bajo esa red de
relaciones econdmicas, financieras y
politicas persisten frecuentemente
incomprensiones, malestar e
injusticia; los flujos de conocimientos
técnicos aumentan, pero en beneficio
de sus propietarios, mientras que la
situacion real de las poblaciones que
viven bajo y casi siempre al margen
de estos flujos, permanece
inalterada, sin posibilidades reales
de emancipacion.

72. También la paz corre a veces el
riesgo de ser considerada como un
producto de la técnica, fruto



exclusivamente de los acuerdos entre
los gobiernos o de iniciativas
tendentes a asegurar ayudas
economicas eficaces. Es cierto que la
construccion de la paz necesita una
red constante de contactos
diplomaticos, intercambios
econdmicos y tecnoldgicos,
encuentros culturales, acuerdos en
proyectos comunes, como también
que se adopten compromisos
compartidos para alejar las
amenazas de tipo bélico o cortar de
raiz las continuas tentaciones
terroristas. No obstante, para que
esos esfuerzos produzcan efectos
duraderos, es necesario que se
sustenten en valores fundamentados
en la verdad de la vida. Es decir, es
preciso escuchar la voz de las
poblaciones interesadas y tener en
cuenta su situacion para poder
interpretar de manera adecuada sus
expectativas. Todo esto debe estar
unido al esfuerzo anonimo de tantas
personas que trabajan



decididamente para fomentar el
encuentro entre los pueblos y
favorecer la promocion del
desarrollo partiendo del amor y de la
comprension reciproca. Entre estas
personas encontramos también fieles
cristianos, implicados en la gran
tarea de dar un sentido plenamente
humano al desarrollo y la paz.

73. El desarrollo tecnoldgico esta
relacionado con la influencia cada
vez mayor de los medios de
comunicacion social . Es casi
imposible imaginar ya la existencia
de la familia humana sin su
presencia. Para bien o para mal, se
han introducido de tal manera en la
vida del mundo, que parece
realmente absurda la postura de
quienes defienden su neutralidad v,
consiguientemente, reivindican su
autonomia con respecto a la moral
de las personas. Muchas veces,
tendencias de este tipo, que enfatizan
la naturaleza estrictamente técnica



de estos medios, favorecen de hecho
su subordinacion a los intereses
economicos, al dominio de los
mercados, sin olvidar el deseo de
imponer parametros culturales en
funcion de proyectos de caracter
ideologico y politico. Dada la
importancia fundamental de los
medios de comunicacion en
determinar los cambios en el modo
de percibir y de conocer la realidad y
la persona humana misma, se hace
necesaria una seria reflexion sobre
su influjo, especialmente sobre la
dimension ético-cultural de la
globalizacion y el desarrollo solidario
de los pueblos. Al igual que ocurre
con la correcta gestion de la
globalizacion y el desarrollo, el
sentido y la finalidad de los medios de
comunicacion debe buscarse en su
fundamento antropoldgico . Esto
quiere decir que pueden ser ocasion
de humanizacion no sélo cuando,
gracias al desarrollo tecnoldgico,
ofrecen mayores posibilidades para



la comunicacion y la informacion,
sino sobre todo cuando se organizan
y se orientan bajo la luz de una
imagen de la persona y el bien
comun que refleje sus valores
universales. El mero hecho de que
los medios de comunicacion social
multipliquen las posibilidades de
interconexion y de circulacion de
ideas, no favorece la libertad ni
globaliza el desarrollo y la
democracia para todos. Para
alcanzar estos objetivos se necesita
que los medios de comunicacion
estén centrados en la promocion de
la dignidad de las personas y de los
pueblos, que estén expresamente
animados por la caridad y se pongan
al servicio de la verdad, del bien y de
la fraternidad natural y
sobrenatural. En efecto, la libertad
humana esta intrinsecamente ligada
a estos valores superiores. Los
medios pueden ofrecer una valiosa
ayuda al aumento de la comunion en
la familia humana y al ethos de la



sociedad, cuando se convierten en
instrumentos que promueven la
participacion universal en la
busqueda comun de lo que es justo.

74. En la actualidad, la bioética es un
campo prioritario y crucial en la
lucha cultural entre el absolutismo
de la técnica y la responsabilidad
moral, y en el que esta en juego la
posibilidad de un desarrollo humano
e integral. Este es un ambito muy
delicado y decisivo, donde se plantea
con toda su fuerza dramatica la
cuestion fundamental: si el hombre
es un producto de si mismo o si
depende de Dios. Los
descubrimientos cientificos en este
campo y las posibilidades de una
intervencion técnica han crecido
tanto que parecen imponer la
eleccion entre estos dos tipos de
razon: una razon abierta a la
trascendencia o una razon encerrada
en la inmanencia. Estamos ante un
aut aut decisivo. Pero la racionalidad



del quehacer técnico centrada solo
en sl misma se revela como
irracional, porque comporta un
rechazo firme del sentido y del valor.
Por ello, la cerrazon a la
trascendencia tropieza con la
dificultad de pensar como es posible
que de la nada haya surgido el ser y
de la casualidad la inteligencia[153].
Ante estos problemas tan dramaticos,
razon y fe se ayudan mutuamente.
Soélo juntas salvaran al hombre.
Atraida por el puro quehacer técnico,
la razon sin la fe se ve avocada a
perderse en la ilusion de su propia
omnipotencia. La fe sin la razon corre
el riesgo de alejarse de la vida
concreta de las personas [154].

75. Pablo VI habia percibido y
sefialado ya el alcance mundial de la
cuestion social[155]. Siguiendo esta
linea, hoy es preciso afirmar que la
cuestion social se ha convertido
radicalmente en una cuestion
antropoldgica , en el sentido de que



implica no solo el modo mismo de
concebir, sino también de manipular
la vida, cada dia mas expuesta por la
biotecnologia a la intervencion del
hombre. La fecundacion in vitro, la
investigacion con embriones, la
posibilidad de la clonacion y de la
hibridacién humana nacen y se
promueven en la cultura actual del
desencanto total, que cree haber
desvelado cualquier misterio, puesto
que se ha llegado ya a la raiz de la
vida. Es aqui donde el absolutismo
de la técnica encuentra su maxima
expresion. En este tipo de cultura, la
conciencia esta llamada unicamente
a tomar nota de una mera
posibilidad técnica. Pero no han de
minimizarse los escenarios
inquietantes para el futuro del
hombre, ni los nuevos y potentes
instrumentos que la «cultura de la
muerte» tiene a su disposicion. A la
plaga difusa, tragica, del aborto,
podria afiadirse en el futuro, aunque
ya subrepticiamente in nuce , una



sistematica planificacion eugenésica
de los nacimientos. Por otro lado, se
va abriendo paso una mens
eutanasica, manifestacion no menos
abusiva del dominio sobre la vida,
que en ciertas condiciones ya no se
considera digna de ser vivida. Detras
de estos escenarios hay
planteamientos culturales que
niegan la dignidad humana. A su vez,
estas practicas fomentan una
concepcion materialista y
mecanicista de la vida humana.
¢Quién puede calcular los efectos
negativos sobre el desarrollo de esta
mentalidad? ;Como podemos
extrafiarnos de la indiferencia ante
tantas situaciones humanas
degradantes, si la indiferencia
caracteriza nuestra actitud ante lo
que es humano y lo que no lo es?
Sorprende la seleccion arbitraria de
aquello que hoy se propone como
digno de respeto. Muchos, dispuestos
a escandalizarse por cosas
secundarias, parecen tolerar



injusticias inauditas. Mientras los
pobres del mundo siguen llamando a
la puerta de la opulencia, el mundo
rico corre el riesgo de no escuchar ya
estos golpes a su puerta, debido a
una conciencia incapaz de reconocer
lo humano. Dios revela el hombre al
hombre; la razon y la fe colaboran a
la hora de mostrarle el bien, con tal
que lo quiera ver; la ley natural, en la
que brilla la Razon creadora, indica
la grandeza del hombre, pero
también su miseria, cuando
desconoce el reclamo de la verdad
moral.

76. Uno de los aspectos del actual
espiritu tecnicista se puede apreciar
en la propension a considerar los
problemas y los fendomenos que
tienen que ver con la vida interior
so6lo desde un punto de vista
psicoldgico, e incluso meramente
neuroldgico. De esta manera, la
interioridad del hombre se vacia y el
ser conscientes de la consistencia



ontoldgica del alma humana, con las
profundidades que los Santos han
sabido sondear, se pierde
progresivamente. El problema del
desarrollo esta estrechamente
relacionado con el concepto que
tengamos del alma del hombre , ya
que nuestro yo se ve reducido
muchas veces a la psique, y la salud
del alma se confunde con el
bienestar emotivo. Estas reducciones
tienen su origen en una profunda
incomprension de lo que es la vida
espiritual y llevan a ignorar que el
desarrollo del hombre y de los
pueblos depende también de las
soluciones que se dan a los
problemas de caracter espiritual. El
desarrollo debe abarcar, ademdads de
un progreso material, uno espiritual ,
porque el hombre es «uno en cuerpo
y alma»[156], nacido del amor
creador de Dios y destinado a vivir
eternamente. El ser humano se
desarrolla cuando crece
espiritualmente, cuando su alma se



conoce a si misma y la verdad que
Dios ha impreso germinalmente en
ella, cuando dialoga consigo mismo y
con su Creador. Lejos de Dios, el
hombre esta inquieto y se hace fragil.
La alienacion social y psicolégica, y
las numerosas neurosis que
caracterizan las sociedades
opulentas, remiten también a este
tipo de causas espirituales. Una
sociedad del bienestar,
materialmente desarrollada, pero
que oprime el alma, no esta en si
misma bien orientada hacia un
auténtico desarrollo. Las nuevas
formas de esclavitud, como la droga,
y la desesperacion en la que caen
tantas personas, tienen una
explicacion no sélo sociologica o
psicoldgica, sino esencialmente
espiritual. El vacio en que el alma se
siente abandonada, contando incluso
con numerosas terapias para el
cuerpo y para la psique, hace sufrir.
No hay desarrollo pleno ni un bien
comun universal sin el bien espiritual



'y moral de las personas ,
consideradas en su totalidad de alma
y cuerpo.

77. El absolutismo de la técnica
tiende a producir una incapacidad de
percibir todo aquello que no se
explica con la pura materia. Sin
embargo, todos los hombres tienen
experiencia de tantos aspectos
inmateriales y espirituales de su
vida. Conocer no es solo un acto
material, porque lo conocido esconde
siempre algo que va mas alla del dato
empirico. Todo conocimiento, hasta
el mas simple, es siempre un
pequeiio prodigio, porque nunca se
explica completamente con los
elementos materiales que
empleamos. En toda verdad hay
siempre algo mas de lo que cabia
esperar, en el amor que recibimos
hay siempre algo que nos sorprende.
Jamas deberiamos dejar de
sorprendernos ante estos prodigios.
En todo conocimiento y acto de



amor, el alma del hombre
experimenta un «mas» que se
asemeja mucho a un don recibido, a
una altura a la que se nos lleva.
También el desarrollo del hombre y
de los pueblos alcanza un nivel
parecido, si consideramos la
dimension espiritual que debe incluir
necesariamente el desarrollo para
ser auténtico. Para ello se necesitan
unos 0jos NUevVos y un corazon
nuevo, que superen la vision
materialista de los acontecimientos
humanos y que vislumbren en el
desarrollo ese «algo mas» que la
técnica no puede ofrecer. Por este
camino se podra conseguir aquel
desarrollo humano e integral, cuyo
criterio orientador se halla en la
fuerza impulsora de la caridad en la
verdad.

CONCLUSION

78. Sin Dios el hombre no sabe donde
ir ni tampoco logra entender quién



es . Ante los grandes problemas del
desarrollo de los pueblos, que nos
impulsan casi al desasosiego y al
abatimiento, viene en nuestro auxilio
la palabra de Jesucristo, que nos hace
saber: «Sin mi no podéis hacer
nada» (Jn 15,5). Y nos anima: «Yo
estoy con vosotros todos los dias,
hasta el final del mundo» ( Mt 28,20).
Ante el ingente trabajo que queda
por hacer, la fe en la presencia de
Dios nos sostiene, junto con los que
se unen en su nombre y trabajan por
la justicia. Pablo VI nos ha recordado
en la Populorum progressio que el
hombre no es capaz de gobernar por
si mismo su propio progreso, porque
él solo no puede fundar un
verdadero humanismo. Sélo si
pensamos que se nos ha llamado
individualmente y como comunidad
a formar parte de la familia de Dios
como hijos suyos, seremos capaces
de forjar un pensamiento nuevo y
sacar nuevas energias al servicio de
un humanismo integro y verdadero.



Por tanto, la fuerza mas poderosa al
servicio del desarrollo es un
humanismo cristiano,[157] que
vivifique la caridad y que se deje
guiar por la verdad, acogiendo unay
otra como un don permanente de
Dios. La disponibilidad para con Dios
provoca la disponibilidad para con
los hermanos y una vida entendida
como una tarea solidaria y gozosa. Al
contrario, la cerrazon ideoldgica a
Dios y el indiferentismo ateo, que
olvida al Creador y corre el peligro
de olvidar también los valores
humanos, se presentan hoy como
uno de los mayores obstaculos para
el desarrollo. El humanismo que
excluye a Dios es un humanismo
inhumano . Solamente un
humanismo abierto al Absoluto nos
puede guiar en la promocion y
realizacion de formas de vida social y
civil -en el ambito de las estructuras,
las instituciones, la cultura y el ethos
-, protegiéndonos del riesgo de
quedar apresados por las modas del



momento. La conciencia del amor
indestructible de Dios es la que nos
sostiene en el duro y apasionante
compromiso por la justicia, por el
desarrollo de los pueblos, entre
éxitos y fracasos, y en la tarea
constante de dar un recto
ordenamiento a las realidades
humanas. El amor de Dios nos invita
a salir de lo que es limitado y no
definitivo, nos da valor para trabajar
y seguir en busca del bien de todos ,
aun cuando no se realice
inmediatamente, aun cuando lo que
consigamos nosotros, las autoridades
politicas y los agentes econdmicos,
sea siempre menos de lo que
anhelamos[158]. Dios nos da la
fuerza para luchar y sufrir por amor
al bien comun, porque El es nuestro
Todo, nuestra esperanza mas grande.

79. El desarrollo necesita cristianos

con los brazos levantados hacia Dios
en oracion, cristianos conscientes de
que el amor lleno de verdad, caritas



in veritate , del que procede el
auténtico desarrollo, no es el
resultado de nuestro esfuerzo sino
un don. Por ello, también en los
momentos mas dificiles y complejos,
ademas de actuar con sensatez,
hemos de volvernos ante todo a su
amor. El desarrollo conlleva atencion
a la vida espiritual, tener en cuenta
seriamente la experiencia de fe en
Dios, de fraternidad espiritual en
Cristo, de confianza en la
Providencia y en la Misericordia
divina, de amor y perdon, de
renuncia a uno mismo, de acogida
del prdjimo, de justicia y de paz.
Todo esto es indispensable para
transformar los «corazones de
piedra» en «corazones de carne» ( Ez
36,26), y hacer asi la vida terrena
mas «divina» y por tanto mas digna
del hombre. Todo esto es del hombre,
porque el hombre es sujeto de su
existencia; y a la vez es de Dios,
porque Dios es el principio y el fin de
todo lo que tiene valor y nos redime:



«el mundo, la vida, la muerte, lo
presente, lo futuro. Todo es vuestro,
vosotros de Cristo, y Cristo de Dios» (
1 Co 3,22-23). El anhelo del cristiano
es que toda la familia humana pueda
invocar a Dios como «Padre
nuestro». Que junto al Hijo unigénito,
todos los hombres puedan aprender
a rezar al Padre y a suplicarle con las
palabras que el mismo Jesus nos ha
ensefiado, que sepamos santificarlo
viviendo segun su voluntad, y
tengamos también el pan necesario
de cada dia, comprension y
generosidad con los que nos ofenden,
que no se nos someta excesivamente
a las pruebas y se nos libre del mal
(cf. Mt 6,9-13).

Al concluir el Afio Paulino , me
complace expresar este deseo con las
mismas palabras del Apostol en su
carta a los Romanos : «Que vuestra
caridad no sea una farsa: aborreced lo
malo y apegaos a lo bueno. Como
buenos hermanos, sed carifiosos unos



con otros, estimando a los demds mads
que a uno mismo» (12,9-10). Que la
Virgen Maria, proclamada por Pablo
VI Mater Ecclesiae y honrada por el
pueblo cristiano como Speculum
iustitiae y Regina pacis, nos proteja y
nos obtenga por su intercesion
celestial la fuerza, la esperanza y la
alegria necesaria para continuar
generosamente la tarea en favor del
«desarrollo de todo el hombrey de
todos los hombres» [159].

Dado en Roma, junto a San Pedro, el
29 de junio, solemnidad de San Pedro
y San Pablo, del afio 2009, quinto de
mi Pontificado. BENEDICTO XVI

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-pr/article/caritas-in-
veritate-2/ (12/01/2026)


https://opusdei.org/es-pr/article/caritas-in-veritate-2/
https://opusdei.org/es-pr/article/caritas-in-veritate-2/
https://opusdei.org/es-pr/article/caritas-in-veritate-2/

	"Caritas in veritate"

