opusdei.org

“Camino” (Josemaria
Escriva) y “El alma
victoriosa de la

pasion

dominante” (Francisco
Javier Hernandez)

El profesor Angel Gomez
Moreno publica en un articulo
del primer namero de la revista
Archiletras cientifica, varias
hipotesis sobre una supuesta
relacion entre “Camino” (de san
Josemaria Escriva) y el libro de
Francisco Javier Hernandez. El
historiador Luis Cano explora a
continuacion el contexto, ofrece



algunos datos y comparte sus
conclusiones.

03/09/2020

En un articulo publicado en
Archiletras cientifica (n. 1, 2019, pp.
235-261), el filélogo Angel Gomez
Moreno pone en relacion un libro de
espiritualidad del siglo XVIII, El alma
victoriosa de la pasion dominante,
escrito por el jesuita Francisco Javier
Herndndez (1714-1767) con Camino,
de san Josemaria Escriva (1902-1975).
GOomez Moreno sostiene que el
fundador del Opus Dei ley6 El alma
victoriosa, inspirandose en él para
escribir Camino. Sus afirmaciones
encontraron un eco mediatico
notable, pero un andlisis
complementario muestra que las
coincidencias entre ambos libros no
van mas alla de las que puedan
existir entre muchos otros libros de



espiritualidad, que légicamente se
refieren a realidades comunes.

La obra del jesuita Francisco Javier
Hernandez fue publicada en Valencia
en 1758. El libro se encuentra on
line™, por lo que es facilmente
consultable. Esta dividido en dos
partes: la primera dedicada a la
lucha ascética contra la “pasion
dominante”, es decir, el defecto
preponderante que cada uno tiene.
Para combatir este defecto,
Hernadndez propone el “examen
particular”, que para €l es «el medio
mas ejecutivo para tener a raya una
pasién dominante»®. La segunda
parte del libro es un devocionario,
con la peculiaridad de que el autor
comenta las diversas devociones, a
menudo para descubrir donde puede
insinuarse negativamente la propia
“pasion dominante”.

Gomez Moreno explica que se
intereso por la obra de Hernandez



cuando investigaba el género
literario tardo medieval del ars bene
moriendi, es decir, de los libros que
se publicaron para ayudar a bien
morir. Profundizando en ese filon se
encontro por casualidad con el Alma
victoriosa, que en realidad no
pertenece a ese género, sino a lo que
se podria denominar un manualito —
asilo llama a menudo su autor- de
tema ascético y de devocion.

Hay que estar agradecidos a Gomez
Moreno por haber rescatado esa joya
de la literatura espiritual castellana
que yacia en el olvido. El alma
victoriosa es un libro interesante,
redactado en un precioso castellano,
como otros muchos que se
produjeron en siglos pasados en
Espana. El articulo del catedratico
complutense, ademas, contiene
informaciones valiosas para conocer
mejor la historia de la literatura
espiritual hispdnica, en la que tanto
destacaron los santos, tedlogos y



autores del Siglo de Oro y de otros
periodos, como el que nos ocupa.

Como hemos dicho, Gobmez Moreno
piensa que san Josemaria habia leido
este libro. Se trata de una hipétesis
atractiva y no del todo imposible y
quiza —de ser cierta- es verosimil que
Escriva apreciase algunas de sus
partes, aunque también rechazaria
muchas otras, sin duda. Gomez
Moreno escribe lleno de admiracion
y afecto por el fundador del Opus Dei
y afirma que sus hallazgos son
«prueba irrefutable de que Escriva
de Balaguer ley6 a Hernandez» (p.
250), dejando «una huella nitida en
Camino» (p. 258).

Pero la realidad es que no hay
ningun dato historico que avale esa
hipdtesis. Lo que es claro es que
ambos autores —-Escriva y
Hernandez- beben de una misma
tradicion espiritual secular, comun
en numerosos autores de



espiritualidad. Todo esto estaba ya
ampliamente explicado en la
monumental obra de Pedro
Rodriguez sobre Camino®™, donde se
analizan a fondo y con rigor las
dependencias reales, no los
parecidos superficiales, del libro de
Escriva con autores de la
espiritualidad precedentes a él.
Gomez Moreno cita esa edicion, pero
se echa en falta un dialogo con ella,
pues probablemente hubiera
encontrado alli respuesta a los
interrogantes que se plantea, que
estaban ya resueltos.

Lo mas interesante no es demostrar o
negar esa filiacion, sino llamar la
atencion sobre algo que,
indirectamente, ha provocado el
articulo de Gomez Moreno: el tema
de la conexion del fundador del Opus
Dei con una gran tradicion espiritual
catdlica que tiene algunos de sus
mayores representantes en nombres
como los de san Juan de Avila, san



Ignacio de Loyola, san Francisco de
Sales, santa Teresa de Jesus, san Juan
de la Cruz, Alonso Rodriguez, Luis de
la Puente, san Alfonso Maria de
Ligorio, santa Teresa de Lisieux y
tantos otros. Josemaria Escriva se
nutre de ese tesoro espiritual, no
solamente porque conocio muy bien
a los maestros de espiritualidad que
he mencionado, sino porque vivia en
un momento histdrico en el que la
vida religiosa estaba muy influida
por esos autores'. También
Hernandez —con sus dependencias y
discontinuidades- tomo gran parte
de lo que dice de autores anteriores a
él, especialmente de san Ignacio de
Loyola y de san Francisco de Sales,
como €l mismo reconocia®.

Hasta ahora no ha emergido ningun
dato acerca de que Escriva hubiera
tenido, leido o conocido El alma
victoriosa. No esta en su biblioteca,
en la que se encuentran algunos
libros de la época de Hernandez o



anteriores™ nilo menciona en
ningun escrito, que sepamos. En
cambio esta perfectamente
documentado que Escriva leyo y
trabajo a fondo los escritos de los
autores que hemos referido y otros
muchos". Los tenia en su biblioteca
y si los habia perdido de vista tras
haberlos leido en su juventud,
intento conseguirlos despueés,
aunque se tratara de libros raros y
antiguos'®.

Por tanto, no hay ningun dato
historico que avale la hipdtesis de
Gomez Moreno. Los argumentos
filolégicos que esgrime resultan
problematicos porque no hay
semejanzas textuales entre El alma
victoriosa y Camino, sino mera
coincidencia en temas muy amplios
que, como decimos, estan presentes
en otros autores mas importantes,
que Escriva si conocia. Por tanto,
agradeciendo el trabajo de Gomez
Moreno —que tiene aspectos muy



positivos y que permite abrir una
profundizacion que podra ser
fructifera, aplicando el método
adecuado- mi opinion es que las
filiaciones que establece el filologo
entre las dos obras no tienen base
suficiente.

Gomez Moreno piensa que Escriva
ley6 a Hernandez porque ambos
autores hablan de temas como la
lucha contra el defecto dominante, la
practica del examen particular o el
ofrecimiento de obras por la
mafiana; de la devocion al angel
custodio; de la lucha contra el ocio y
del cumplimiento de los deberes del
propio estado, necesarios para la
vida cristiana y otras cuestiones
semejantes. Pero, como decimos,
tales paralelismos no son prueba de
una dependencia textual sino de la
participacion en un patrimonio
espiritual comun.



Dejemos claro que el propdsito de
estas lineas no es rebatir el articulo
de Gomez Moreno, sino aprovechar
la oportunidad para abordar un tema
que su articulo —y otros trabajos que
le han precedido”- han planteado: la
insercion de Escriva de Balaguer y de
la obra por €l fundada, en la
tradicion espiritual catdlica. Pero
como el ilustre colega ha tenido la
paciencia de rastrear las semejanzas
entre los dos autores, hay que
responder con algun ejemplo que
avale la hipotesis contraria, es decir,
que muy probablemente Escriva
tomo algunos de los temas que
sefiala Gomez Moreno de otros
autores, mas influyentes en su vida
que Hernandez. Veamos algunos
ejemplos.

Si el fundador del Opus Dei habla del
examen particular en Camino, no es
porque haya leido al jesuita del siglo
XVIII, sino porque el examen
particular es una practica muy



difundida cuando vive Escriva. Podia
haberlo aprendido del Ejercicio de
perfeccion (1606) del jesuita Alonso
Rodriguez (1538-1616), libro de
espiritualidad famosisimo, que
dedica abundantes paginas al
examen particular™. Sabemos que
Escriva conocia bien este libro, desde
su época de seminarista en Logrofio
y Zaragoza™'. En su biblioteca se han
encontrado dos ejemplares, uno de
1930 y otro de 1941, cada uno de
ellos en tres volumenes™.

En realidad, Alonso Rodriguez se
inspira a su vez en san Ignacio de
Loyola quien —como el mismo
Hernandez explica en su libro y
también Gémez Moreno sefiala—
restauro este ejercicio del examen
particular, que era ya practicado
antes de €l por otros santos. El
examen particular, que forma parte
del conjunto de practicas piadosas
que cada dia realizan los miembros
del Opus Dei y otras muchas



personas, se ha considerado siempre
como algo original del fundador de la
Compafiia, aunque ese espiritu de
comprobacion se encuentra ya
muchos siglos antes, entre los Padres
del desierto e incluso entre los
paganos estoicos™. El santo
guipuzcoano explica perfectamente
como hacerlo en los Ejercicios
espirituales™, e incluso propone
llevar un control por escrito,
mediante una tabla, donde se pueden
apuntar diariamente los actos
contrarios a una virtud determinada,
o las caidas en el defecto
dominante™, Esa hoja de control
inspira a Hernandez a proponer
también €l una cuadricula, aunquede
duracion anual, para facilitar el
examen particular™®.

Escriva no solo conocié muy bien a
Alonso Rodriguez sino también a san
Ignacio de Loyola. En su biblioteca se
han hallado numerosos ejemplares
de los Ejercicios espirituales y de



otros autores que comentan la gran
obra de san Ignacio™”. Como es
sabido, el autor de Camino predicé
muchas tandas de ejercicios
espirituales ignacianos, sobre todo al
clero y a comunidades religiosas'®,
por lo que su conocimiento del libro
del santo de Loyola era profundo.
Precisamente, el origen de tres de los
cuatro puntos de Camino que se
refieren al examen particular esta en
unas notas que Escriva tomo en 1938,
mientras daba una tanda de
ejercicios ignacianos al clero en
Vergara, como ha documentado
fehacientemente Pedro Rodriguez™.
El cuarto punto sale de una
anotacion de 1938, que procede de la
vida del P. William Doyle S.]. cuya
biografia habia leido Escriva en 1933.
Este jesuita irlandés tenia como
examen particular una pequeria
mortificacion que Escriva denomino
en Camino la “tragedia de la
mantequilla”®”,



De modo que, con toda seguridad,
Escriva decidi6 incorporar a Camino
algunas consideraciones sobre el
examen particular —practica que
conocia desde muchos afios atras—
después de retomar el contacto con
el libro de san Ignacio en 1938.
Recordemos que Camino aparecio en
1939, un afio después de que san
Josemaria redactara esas notas, no
en 1934, como escribe Gomez
Moreno (p. 235). En 1934 habia salido
Consideraciones espirituales, donde
no se menciona el examen particular
en ninguno de sus puntos. Por tanto,
parece claro que no fue Hernandez
quien le inspird esos pensamientos,
sino la lectura de autores mas
difundidos, que Escriva conocia bien.
Sin olvidar que el director espiritual
de san Josemaria fue durante afios el
jesuita P. Valentin Sdnchez, que pudo
también familiarizarle con la
practica ignaciana.



Otro posible paralelismo, sefialado
por Gomez Moreno (pp. 248-249),
esta en relacion con la santificacion
en la vida ordinaria y en el trabajo
que predicaba san Josemaria. E1
jesuita afirma que el cumplimiento
de los propios deberes es
«fundamento de la perfeccidn,
porque sobre ella descansa con
solidez el ejercicio de las virtudes, la
practica de los consejos Evangélicos,
y la ejecucion de ciertas
devociones» (pp. 58-59). Sostiene —
con razon- que no se puede dar una
verdadera vida devota si se
descuidan las propias obligaciones,
en definitiva, si no se practican la
moral y las virtudes en las propias
tareas profesionales. Para €], una
devocion que permita el descuido de
las propias obligaciones «es una
ficcién, es un engafio, es una
calificada hipocresia» (p. 59).

De lo que estd hablando el jesuita no
es de la santificacion del trabajo, sino



del defecto de la beateria, fustigado
desde tiempo inmemorial por
predicadores y escritores. Es decir,
que no se puede progresar en la
virtud de la piedad siendo a la vez
una persona perezosa, injusta,
gravemente negligente, etc.

Pero lo que afirma Escriva en
Camino es distinto: «Pon un motivo
sobrenatural a tu ordinaria labor
profesional, y habras santificado el
trabajo»"*". La imitacion de Cristo
trabajador; la vida contemplativa en
medio de las ocupaciones ordinarias
y profesionales; el amor apasionado
al mundo y a lo secular para
elevarlos a Dios™, son conceptos
esenciales en la espiritualidad que
predico Josemaria Escriva y que no
aparecen en el texto de Herndndez,
que aborda todo desde la perspectiva
ascética.

En san Josemaria, la cuestion de la
identificacion con Cristo en el trabajo



y en la vida ordinaria es
fundamental porque —como escribe
Aranda- constituye«la meta y la
sustancia del ser cristiano y también,
por tanto, la razon misma de la lucha
por la santidad»™". Que el cristiano
llegue a ser alter Christus, otro Cristo,
mas aun ipse Christus, el mismo
Cristo, es uno de los ejes centrales de
su mensaje.

Vemos aqui un punto en el que -lejos
de inspirarse en Hernandez, que ni
siquiera alude al tema- el fundador
del Opus Dei conecta con una
tradicion catolica secular. ¢Quién
puede olvidar la figura de san
Francisco de Asis, tradicionalmente
presentada como el modelo acabado
del alter Christus?™. Por otro lado,
en un texto que san Josemaria
seguramente conocio y medito,
porque tuvo amplisima difusion
entre los sacerdotes de su tiempo, la
enciclica Haerent animo, escrita de su
pufio y letra por san Pio X,



encontramos esta formula: el
sacerdote es alter Christus™'. Esta
tradicion secular, de la que se
podrian dar otros ejemplos, es sin
embargo releida y propuesta por
Escriva «en el escenario de la vida
cotidiana y del trabajo ordinario del
“cristiano corriente”»". No es ya
una meta para el fraile consagrado a
Dios, ni para el sacerdote, sino para
el laico: es un ejemplo mas de una
tradicion espiritual, recogida y
proyectada por Escriva hacia un
nuevo escenario.

Hay una frase de Hernandez que
seguramente habria gustado mucho
a Escriva. Dice el autor jesuita que la
rectitud de intencién, es decir, obrar
por agradar a Dios, convierte las
obras mas indiferentes en «acciones
santas: sagrada alquimia, que sabe
convertir en oro finisimo el polvo
despreciable» (p. 65). San Josemaria
hablaba de que, en la santificacion
del trabajo, se realizaba el prodigio



del rey Midas: convertir en oro todo
lo que tocaba™”. Incluso en Camino
(n. 599) se refiere al polvo «sucio y
caido» de la propia miseria, que el
Espiritu Santo puede levantar de la
tierra y hacer que «brille como el
oro». Hay paralelismos, sin duda,
pero establecer aqui una
dependencia también parece
arriesgado, sin conocer el contexto
historico en el que vivid Escriva.
Porque la frase de Hernandez se
encuentra también textualmente en
un libro que fue adoptado en los
seminarios espaiioles, entre ellos el
de Logrofio —donde san Josemaria
estudio- para la formacion liturgica y
pastoral de los seminaristas: el
Tesoro del sacerdote, del P. José Mach
S.J. Ademas, el P. Mach la volvio a
incluir en un devocionario que tuvo
una gran difusion en Espafa: El
dncora de salvacion™. Por otra parte,
el simil del polvo que se eleva y que
Dios hace brillar en las alturas tiene
afinidad con un pensamiento de



Santa Teresa de Lisieux, que san
[29]

Josemaria conocia bien™”.

En el fondo es doctrina comun, mas
aun, biblica. San Pablo escribe, en
efecto: «Ya comais, ya bebais, o
hagais cualquier otra cosa, hacedlo
todo para gloria de Dios»™” y
también: «Todo cuanto hagais de
palabra o de obra, hacedlo todo en
nombre del Sefior Jesus, dando
gracias a Dios Padre por medio de
E1»B1

Si hubiera que establecer
paralelismos en la cuestion de la
santificacion de la vida ordinaria -y
particularmente del trabajo—, mas
que a Herndndez habria que acudir a
san Francisco de Sales (1567-1622),
que recomendaba: «Entre los
quehaceres y la ocupaciones
comunes, que no requieren una
atencion constante para que resulten
bien, mires a Dios de vez en cuando,
como hacen los que navegan por la



mar, que para llegar a puerto
avizoran mas la altura del cielo que
el punto por donde van; de esta
forma Dios trabajara contigo»"?.
Pienso que tal modo de describir la
vida contemplativa en medio del
trabajo bien podria haberla hecha
suya san Josemaria, como también
aplaudiria esta otra afirmacion del
santo obispo de Ginebra: «nosotros
hemos de trabajar por amor de
Dios»™®!; es evidente la conexion con
el n. 813 de Camino: «Hacedlo todo
por Amor».

La clave del amor a Dios esta
profundamente metida en la
religiosidad moderna y
contemporanea, en buena parte
gracias a san Francisco de Sales, cuya
espiritualidad bien puede definirse
una “espiritualidad del amor”. Pio IX,
al declararlo Doctor de la Iglesia le
aplico este titulo: Doctor del Amor
divino™. La cuestion del amor a Dios
es muy importante para distinguir



entre lo que Escriva predica sobre el
trabajo y lo que encontramos en
otros autores y maestros de
espiritualidad, para quienes el
trabajo tiene muchas veces un mero
valor ascético, para evitar la
ociosidad, aunque légicamente
pueda también ofrecerse a Dios,
como se hace con las penalidades y
otras situaciones gravosas de la
vida™. En san Josemaria —como en
santa Teresa de Lisieux, cuyo influjo
en Escriva es patente— el amor a Dios
—un amor que escribia con
mayuscula- es un elemento esencial
de la santificacion del trabajo: «E1
trabajo nace del amor, manifiesta el
amor, se ordena al amor —escribira
en una de sus homilias-.
Reconocemos a Dios no sélo en el
espectaculo de la naturaleza, sino
también en la experiencia de nuestra
propia labor, de nuestro esfuerzo. E1
trabajo es asi oracion, accion de
gracias»™®. También en Camino es
asi, como sefiala Pedro Rodriguez:



«Todo en Camino estd dominado por
la idea del Amor con mayuscula»®”.
Escriva afiade algo mas: para que el
amor a Dios sea auténtico hay que
poner esfuerzo por trabajar con
perfeccion®®,

Si tuviéramos que hablar de las
discontinuidades del libro del jesuita
con Camino y con otros escritos de
san Josemaria, este tema seria uno de
ellos. Para Hernandez, lo que
predomina en la vida cristiana es la
lucha ascética, al fin de dominar las
pasiones, de progresar en las
virtudes y destruir los vicios. Esta
menos presente el tema del amor a
Dios, aunque logicamente lo
menciona alguna vez. Esta inflacion
de ascetismo contrasta con la vision
de san Josemaria, para quien la lucha
ascética esta preferentemente
orientada al amor de Dios: «Vive de
Amor y venceras siempre —aunque
seas vencido- en las Navas y los
Lepantos de tu lucha



interior» (Camino, n. 433); «Todo lo
que se hace por Amor adquiere
hermosura y se

engrandece» (Camino, n. 429). Los
ejemplos podrian multiplicarse,
tomando solo como referencia
Camino®”. En cambio, el libro de
Hernandez habla muy poco del amor
a Dios y no lo relaciona con la lucha
ascética: usa la palabra “amor” solo
cinco veces en relacion a Dios, y
nunca como motor o estimulo del
propio progreso espiritual.

Ademas de insistir en el tema del
amor a Dios, san Francisco de Sales
brind6 también una espiritualidad
para los laicos que buscaban la
perfeccion cristiana, sin abandonar
el mundo. Aunque segun algunos
autores, no fuera exactamente la
suya una “espiritualidad laical”™*”, lo
cierto es que el santo obispo de
Ginebra contribuy6 poderosamente a
fomentar los deseos de perfeccion
entre los laicos, por medio de la



santificacion de los deberes del
propio estado, dando consejos muy
sabios, que eran fruto de su
experiencia de pastor y director
espiritual. En su Introduccion a la
vida devota, un libro que —junto a su
Tratado del amor de Dios- ha ejercido
por siglos una influencia profunda
en la vida catdlica, afirma que «es un
error, y aun una herejia, querer
desterrar la vida devota de las
compafias de los soldados, del taller
de los obreros, de la corte de los
principes y del hogar de los
casados»™". Su “vida devota” es el
camino a la perfeccion cristiana, es
decir, a la santidad. San Josemaria
conocia bien ese libro, que
naturalmente se encuentra en su
biblioteca, y lo recomendaba como
lectura espiritual a las personas que
se acercaban a su apostolado™?.
Podemos mencionar también a otro
autor, san Alfonso Maria de Ligorio,
que sigue en muchos aspectos a san
Francisco de Sales y que realizé una



amplia labor pastoral entre los laicos,
ademas de escribir algunos de los
libros espirituales mas difundidos de
la historia®®'. En su Prdctica del amor
a Jesucristo, afirma: «en gravisimo
error estan quienes sostienen que
Dios no exige que todos seamos
santos, y cada uno segun su estado, el
religioso como religioso, el seglar
como seglar, el sacerdote como
sacerdote, el casado como casado, el
mercader como mercader, el soldado
como soldado, y asi de los demas
estados y condiciones»™.

En la Espafia del primer tercio del
siglo veinte, en la que se formo
Escriva, san Francisco de Sales —junto
a otros autores como san Alfonso
Maria de Ligorio y, por supuesto, san
Ignacio- era un inspirador de la
espiritualidad y de la piedad'®'. En
1923, el papa Pio XI dedico su
segunda enciclica al santo obispo de
Ginebra, la Rerum omnium™®. No fue
una enciclica muy comentada en la



época, pero aparecio en los boletines
diocesanos, concretamente en el de
Zaragoza, que bien pudo leer Escriva
en el seminario de esa ciudad.

Alli escribia el Papa: «“Sed perfectos
como vuestro Padre celestial es
perfecto”. Ni se crea que la invitacion
esta dirigida solamente a algunas
pocas almas privilegiadas (...). Al
contrario, como se deduce de las
palabras, la ley es universal y no
admite excepcion». Hablando de san
Francisco de Sales, el pontifice
afirmaba que fue dado por Dios a la
Iglesia «para desmentir el prejuicio
(...) hoy todavia no extirpado, de que
la verdadera santidad, tal como
viene propuesta por la Iglesia, o no
se puede conseguir o al menos sea
cosa dificil de alcanzar para la
generalidad de los fieles y esta
reservada unicamente a algunos
espiritus magnanimos (...) que viven
en el claustro». Y, a continuacion,
exhortaba a los obispos: «Es nuestro



mas vivo deseo que llaméis la
atencion de los fieles acerca del
deber de practicar la santidad propia
del estado de cada uno. (...) Procurad
que los fieles entiendan bien que la
santidad de la vida no es privilegio
de unos pocos, con exclusion de los
demas, sino que todos estan llamados
a ella y todos tenemos esa misma
obligacion»™".

En la revista La Vida Sobrenatural,
que dirigia el P. Arintero O.P., uno de
los tedlogos mas importantes de
Esparfia en el primer tercio del siglo
veinte, se hallan diversas referencias
a este tema. En un articulo de 1924 se
lee, por ejemplo: «Y entiéndase que
oracion no es solamente levantar el
corazon a Dios y rogarle con
palabras; es también, y sobre todo,
derramarse en su presencia con
afectos, los cuales nunca son mas
aceptos a los ojos divinos que cuando
se exhalan junto a las obrasy el
cumplimiento de las obligaciones de



nuestro estado; es decir, que todas
las obras en que nos ejercitemos
pueden convertirse en verdadera
oracion (...) realizando todos
nuestros actos en nombre de Dios,
aun los mas indiferentes, cuando la
razon los dirige y la pureza y la
justicia les acompafian, se truecan en
verdadera oracién»*®. San Josemaria
escribe en Camino: «Una hora de
estudio, para un apoéstol moderno, es
una hora de oracién»"".

Los ejemplos podrian multiplicarse,
acerca de la posibilidad de la union
con Dios a través de los deberes de
estado, remontandose a la
Antigiiedad cristiana””. En los afios
veinte-treinta del siglo veinte estaba
muy en boga la disputa sobre la
“llamada universal a la mistica”, de
la que La Vida Sobrenatural era
adalid, una cuestion que esta
intimamente relacionada con la
llamada universal a la santidad"".
Sabemos que san Josemaria leia esa



revista —que era muy conocida en
seminarios y comunidades
religiosas—y que ejercio una
influencia espiritual sobre é€l,
especialmente los escritos de Maria
Teresa Desandais que se publicaban
alli bajo el seudénimo de P.M.
Sulamitis®”. Todo esto esta
relacionado con la Obra del Amor
misericordioso, con la que Escriva
estuvo en contacto, como Federico
Requena ha ilustrado con
profundidad®.

Podria hablarse también, pero nos
llevaria a aumentar excesivamente
la extension de esta nota, de la
sintonia de san Josemaria Escriva
con santa Teresa de Lisieux,
especialmente en Camino. Remitimos
a cuanto ha escrito Pedro Rodriguez
en su edicion critico-histérica, donde
aporta numerosos datos®. Los temas
de la infancia espiritual®, del
sentido de la filiacion divina, del
cuidado de las cosas pequenias y



sobre todo de la vida cristiana
entendida como un camino de amor
a Dios son puntos de contacto con
una Doctora de la Iglesia que ha
influido poderosamente en la
espiritualidad contemporanea.

Ademas de las influencias que
Escriva pudo haber recibido de sus
lecturas, hay que considerar su
formacion como seminarista en
Logrofio y Zaragoza; los directores
espirituales que tuvo®®; las
asociaciones piadosas a las que
pertenecio, como el Apostolado de la
Oracion®”; las revistas catélicas o de
espiritualidad que leia, tomando
ejemplos o ideas... Todo esto, junto a
los libros que componian su
biblioteca, que gracias al paciente
trabajo de Jesus Gil podemos
conocer™, significa que san
Josemaria vivia inmerso en un
ambiente espiritual, en un
patrimonio comun, que sin embargo,
el fundador del Opus Dei modelo con



originalidad y proyecto hacia una
tarea pastoral muy nueva: abrir un
camino vocacional a los laicos.

Como se ve, Escriva no necesito
conocer a través de Hernandez unas
materias que eran doctrina comun,
aunque sorprende que afirmaciones
tan claras como las que hemos citado
aqui fueran bastante ignoradas o
poco comprendidas en la época en
que san Josemaria escribio Camino,
hasta el punto de suscitar sospecha y
escandalo en algunos, cuando el
fundador las predicé. En todo caso,
esa doctrina comun era el contexto
en el que el joven sacerdote vivia
cuando recibid una luz potentisima,
un carisma fundacional, que le
permitid organizar, depurar y
proyectar en una direccion precisa
ese patrimonio espiritual recibido y
por recibir.

Escriva siempre sostuvo que lo que él
predicaba era «viejo como el



Evangelio, y como el Evangelio,
nuevo»"?, Desde la patristica hasta la
edad contemporanea, hay multiples
antecedentes a su mensaje, como
hemos visto. Lo que parece nuevo es
el modo en que Escriva lo propone y
lo hace realizable. Es alguien que
encuentra los modos para que ese
ideal pueda vivirse en medio de la
agitada vida de un laico del siglo XX.
Usa las herramientas y el material
que ya existen y que tiene a su
disposicion. Toma todo lo que la
tradicion espiritual anterior le
brinda para facilitar ese dificil
objetivo. Partiendo de una luz inicial
muy intensa, va delineando un
espiritu y una institucion que
serviran de ayuda y de referencia a
los laicos que sienten la inquietud de
llevar una vida santa, sin dejar de ser
lo que son: viviendo en el
matrimonio o en el celibato, en
medio de un trabajo profesional
absorbente, con una “pasion
dominante”® por la evangelizacién



y por buscar la union con Dios en
todo momento.

Los ladrillos existian, pero Escriva
construyd con ellos un hogar
concreto, una realidad dentro de la
Iglesia, para acoger a gentes de todo
tipo. El hogar respira la tradicion
espiritual catdlica, tal como existia
en el siglo veinte. La mayoria de las
practicas y medios que el fundador
sugeria a quienes le seguian eran
entonces corrientes en Espafia®". La
Accion Catolica, las multiples
asociaciones de fieles que existian,
las proponian a los laicos. También la
terminologia que usa es parecida y
las ideas ascéticas y apostdlicas son
semejantes a las que existian en ese
contexto historico. Es decir, san
Josemaria no es un fundador que
rompa con el ambiente espiritual en
el que vive, al contrario, es parte de
él, vive en €l. Al mismo tiempo, su
carisma fundacional, la experiencia
pastoral que acumulo y los diversos



acontecimientos que jalonaron la
vida de la Iglesia y la vida de Escriva
terminaron por modelar esa
herencia comun hasta darle una
originalidad propia.

Luis Cano

[1] Francisco Javier Hernandez S.].,
El alma victoriosa de la pasion
dominante, por medio del examen
particular de la conciencia, de los
ejercicios cotidianos, y practica de las
devociones, Tomads de Orga y Andrés
de Sotos, Valencia, 1777. Tomo como
referencia esta edicion, disponible
digitalmente en la Biblioteca
Valenciana Digital: https://
bivaldi.gva.es/es/consulta/
registro.cmd?id=3293

[21Ibid., p. 8.


https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=3293
https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=3293
https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=3293

[3] San Josemaria Escriva de
Balaguer, Camino, edicion critico-
histdrica preparada por Pedro
Rodriguez, Madrid, Rialp, 2004, 3% ed.

[4] Cfr. Baldomero Jiménez Duque,
“Espiritualidad y apostolado”, en
Historia de la Iglesia en Espafia, vol.
V, BAC, Madrid, 1989, pp. 395-474.

[5] Hernandez, op. cit., pp. 8-9.

[6] Hay por ejemplo una edicion de
las obras de Fray Luis de Granada de
1768-1771, elCombate espiritual, de
Lorenzo Scupoli, en una edicion de
1773; 1a obra de Baltasar Bosch de
Centellas y Cardona,Prdcticas de
visitar los enfermos, y ayudar a bien
morir, Sexta y ultima edicion, revista
y corregida, Oficina de Joachin
Ibarra, Madrid, 1759; la de
Benedictus van Haeften, Camino real
de la Cruz, 2.* impresion, Imprenta
de D. Eugenio Bieco, Madrid 1755; o
la de Giovani Battista Scaramelli S.]J.,
Discernimiento de los espiritus, para



gobernar rectamente las acciones
propias, y las de otros, 2.* impresion,
D. Ramoén Ruiz, Madrid, 1793, etc. El
catalogo de la biblioteca de san
Josemaria, ordenado por autores, se
encuentra en el libro de Jesus Gil
Sadenz, La biblioteca de trabajo de san
Josemaria Escriva de Balaguer en
Roma, Edusc, Roma, 2015, pp.
235-476.

[7] Jesus Gil cita algunos volumenes
de la biblioteca de san Josemaria,
varios de los cuales presentan signos
de haber sido leidos por él: santo
Tomas de Aquino, san Agustin de
Hipona, Lorenzo Scupolj, el beato
Juan de Palafox y Mendoza, san
Carlos Borromeo, Antonio de Molina,
santa Teresa de Jesus, san Juan de
Avila, Maria de Jesus de Agreda, san
Bernardo de Claraval, san Juan de la
Cruz, san Francisco de Sales, san
Ignacio de Loyola, san Juan
Crisostomo, Diego de Estella,
Frederick William Faber, Juan



Eusebio Nieremberg, san Alonso de
Orozco, Luis de la Puente, Luis de la
Palma, san Antonio Maria Claret,
Agustin Rojo del Pozo, Réginald
Garrigou-Lagrange, Romano
Guardini, Luis de Granada, Joaquin
Solans, Domingo de Soto, santa
Teresa de Lisieux, Pedro de
Ribadeneyra, Juan de los Angeles,
san Alfonso Maria de Ligorio,
Jacques-Bénigne Bossuet, Alonso
Rodriguez, san Benito, Juan
Gonzdalez-Arintero, Francisco Sudrez,
Luis de la Palma, san Alberto Magno,
Alonso de Madrid, san
Buenaventura, Pierre Chaignon,
beata Anna Katharina Emmerich,
san Vicente Ferrer, san Juan Bautista
Maria Vianney, Thomas de Kempis,
san Luis Maria Grignion de Monfort,
André-Marie Meynard, Charles
Parra, san Pedro de Alcantara, Joseph
Schrijvers, Adrien Sylvain, Bernardo
de Vasconcelos, Arthur Veermersch,
etc. Cfr. Jesus Gil Saénz, op. cit., pp.
160-161.



[8] Un caso es el de la Subida al
Monte Sion, de Bernardino de
Laredo, que incluia el tratado
Josephina, sobre las glorias y el
patrocinio de san José. En la década
de los 70, san Josemaria tuvo interés
en volver a consultarlo y, como era
dificil de conseguir, se hizo mandar
una fotocopia (cfr. Jesus Gil Saénz,
op. cit., p. 194).

[9] Se han realizado estudios sobre
algunos paralelismos, entre los que
destaca el de Armando Pego Puigho,
“El ignacianismo de san Josemaria
Escriva”, en La escritura encendida,
Edimurta, Girona, 2005, pp. 127-153.
Francesco Gallego Lupidafiez ha
comparado algunos textos de san
Josemaria y otros santos: “Influencia
de santa Teresa del Nifio Jesus en el
beato Josemaria Escriva de
Balaguer”, en Carmelus 47 (2000), pp.
91-108; “Sta. Margarita Maria de
Alacoque y san Josemaria Escriva de
Balaguer”, en Studium: revista de



filosofia y teologia, vol. XLIII, num.
43/2, (2003), pp- 365-372;
“Paralelismo doctrinal entre San
Juan de Avila y el Beato Josemaria
Escriva de Balaguer”, en Revista
Agustiniana, vol. XLI, num. 125,
(2000), pp. 669-688; “La pasion del
Sefior en San Juan Eudes y el Beato
Josemaria Escriva de Balaguer”,
Studium: revista de filosofia y
teologia, vol. XLI, num. 41/3, (2001),
pp- 499-505; “La Beata Isabel de la
Trinidad y San Josemaria Escriva de
Balaguer”, Studium: revista de
filosofia y teologia, vol. XLVI, num.
46/2, (2006), pp- 321-330.

[10] Cfr. Alonso Rodriguez S.].,
Ejercicio de perfeccion y virtudes
cristianas, vol. 1, Libreria religiosa,
Barcelona, 1861, pp. 320-338.
Disponible en Google Libros: https://
books.google.it/books?
id=SwVRAAAACAA]


https://books.google.it/books?id=SwVRAAAAcAAJ
https://books.google.it/books?id=SwVRAAAAcAAJ
https://books.google.it/books?id=SwVRAAAAcAAJ

[11] En el seminario de Logrofio se
solia hacer la lectura espiritual con
ese libro (cfr. Jaime Toldra Parés,
Josemaria Escriva en Logronio, Rialp,
Madrid, 2007, p. 163) como también
en Zaragoza (cfr. Jesus Gil Saenz, op.
cit., p. 71). En unos ejercicios
espirituales que predico en el
seminario de Valencia en 1941 decia:
«Yo entiendo que para hacer labor en
las almas, es preciso repetir, insistir,
“machacar”. Hay un autor espiritual
[el P. Alonso Rodriguez] que mucho
insiste en sus cosas, y le llaman
Padre Machaca: jha hecho mucho
bien a las almas!», citadas en Camino,
ed. critico-historica, op.cit., pp.
402-403.

[12] Cfr. Jesus Gil Saenz, op. cit., p.
425.

[13] Cfr. San Ignacio de Loyola, Obras
completas, ed. a cargo de Ignacio
Iparaguirre S.J., BAC, Madrid, 1963, p.
204.



[14] Cfr. ibid., p. 205.

[15] Sobre el origen y sentido de esta
forma de realizar el examen
particular, ver Adolfo M? Chércoles
S.]. -Josep M® Rambla S.]., “Examen
de conciencia”, en Diccionario de
espiritualidad ignaciana, 11, Sal
Terrae, Bilbao-Santander, 2007, p.
843.

[16] Cfr. Hernandez, op. cit., pp.
256-257.

[17] Jesus Gil ha contado dieciocho
volumenes, entre ejemplares de los
Ejercicios espirituales y de sus
comentadores. Cfr. Jesus Gil Saenz,
op. cit., pp. 159-160.

[18] Cfr. Nicolas Alvarez de las
Asturias, “San Josemaria, predicador
de ejercicios espirituales a sacerdotes
diocesanos (1938-1942). Andlisis de
las fuentes conservadas”, SetD 9
(2015), pp. 277-321.



[19] Cfr. Camino, ed. critico-historica,
op. cit., pp. 425-427.

[20] Son tres anotaciones de Vergara,
escritas en septiembre de 1938: alli
compara el examen particular al
«ataque» y a una «espada

toledana» (n. 238), a un «arma de
combate» (n. 240). También explica
que este medio sirve «para ir
derechamente a adquirir una virtud
determinada» o «a arrancar el
defecto que te domina» (n. 241).
Ademas, esta la anotacion sobre la
“tragedia de la mantequilla” (n. 205),
que segun Pedro Rodriguez fue
redactada en Burgos, avanzado ya el
afno 1938. Cfr. Camino, ed. critico-
historica, op. cit., pp. 397-400.

[21] Camino, n. 359. Ver sobre el tema
de la santificacion del trabajo, J. L.
[lanes, La santificacion del trabajo,
Rialp, Madrid, 2001.

[22] Cfr. Antonio Ducay Real,
“Mentalidad laical”, en Diccionario de



San Josemaria Escriva de Balaguer
(en adelante DS]), coord. por José
Luis Illanes, Monte Carmelo, Burgos,
2013, pp. 829-833; Hervé Pasqua,
“Mundo”, en DSJ, pp. 868-875.

[23] Antonio Aranda, “Identificacion
con Cristo”, en DSJ, p. 609.

[24] Este es el titulo que le
atribuyeron diversos autores, desde
el final del siglo XIII. Cfr. André
Vauchez, Frangois d’Assise, Fayard,
Paris, 2009, p. 466.

[25] Cfr. San Pio X, enc Haerent
animo, al clero catdlico en el 50°
aniversario de su ordenacion
sacerdotal, 4-VIII-1908, en ASS 41
(1908), p. 569.

[26] Antonio Aranda, “Identificacion
con Cristo”, DSJ, pp. 609-618.

[27] «Una oracion y una conducta
que no nos apartan de nuestras
actividades ordinarias, que en medio



de ese afan noblemente terreno nos
conducen al Sefior. Al elevar todo ese
quehacer a Dios, la criatura diviniza
el mundo. jHe hablado tantas veces
del mito del rey Midas, que convertia
en oro cuanto tocaba! En oro de
méritos sobrenaturales podemos
convertir todo lo que tocamos, a
pesar de nuestros personales
errores», Amigos de Dios, n. 308. Cfr.
Josemaria Escriva de Balaguer,En
dialogo con el Sefior, edicion critico-
historica preparada por Luis Cano y
Francesc Castells, Coleccion de Obras
Completas de Josemaria Escriva
(ISJE), Madrid, Rialp, 2017, p. 222.

[28] José Mach S.]., Tesoro del
sacerdote, o repertorio de las
principales cosas que ha de sabery
practicar el sacerdote para
santificarse a st mismo, y santificar a
los demas, Imprenta de Francisco
Rosal, Barcelona, 1868, p. 72
(disponible en Google Libros: https://
books.google.it/books?id=0r-


https://books.google.it/books?id=Or-o1liR6BQC
https://books.google.it/books?id=Or-o1liR6BQC

01liR6BQC). Sobre su uso en el
seminario de Logrofio: cfr. Jaime
Toldra Parés, op. cit., p. 170. Cfr. José
Mach S.]., El ancora de salvacion o
Devocionario que suministra a los
fieles copiosos medios para caminar
en la perfeccion, y a los parrocos
abundantes recursos para santificar
la parroquia, Imprenta del heredero
de José Gorgas, Barcelona, 1863, p. 41
(disponible en Google Libros: https://
books.google.it/books?
id=VCMUCi_yUZoC).

[29] Cfr. comentario al n. 599, en
Camino, ed. critico-historica, op. cit.,
pp. 748-749.

[30] Cor 10,31.
[31] Col 3,17.

[32] San Francisco de Sales,
Introduccion a la vida devota, part.
I11, cap. 10, en Eugenio Alburquerque
Frutos (ed.), Obras selectas, BAC,
Madrid, 2010, p. 127.


https://books.google.it/books?id=Or-o1liR6BQC
https://books.google.it/books?id=VCMUCi_yUZoC
https://books.google.it/books?id=VCMUCi_yUZoC
https://books.google.it/books?id=VCMUCi_yUZoC

[33] San Francisco de Sales,
Introduccion a la vida devota, part.
II1, cap. 15, op. cit., p. 139.

[34] Cfr. Eugenio Alburquerque
Frutos, Una spiritualita dell'amore :
San Francesco di Sales, Elledicli,
Torino, 2008, p. 9.

[35] Sobre este tema, ver José Luis
[lanes, La santificacion del trabajo,
Palabra, Madrid, 2001, pp. 46-62.

[36] Es Cristo que pasa, n. 48.

[37] Camino, ed. critico-historica, p.
798.

[38] Cfr. Es Cristo que pasa, n. 50.

[39] En Camino dedico el capitulo 18
al Amor de Dios. Ver los comentarios
de Pedro Rodriguez, en Camino, ed.

critico-historica, op. cit., pp. 583-603.

[40] Cfr. Albino Luciani, “Buscando a
Dios en el trabajo ordinario”, p. 16.
(originalmente publicado en Juan



Pablo I, Papa, “Cercare Dio nel lavoro
quotidiano”, Il Gazzettino, (Venecia),
p- 9. Ver Joseé Luis Illanes Maestre,
“Llamada universal a la santidad”,
Nuestro Tiempo, vol. XXVIIL, num.
162, (1967), pp. 618-621.

[41] San Francisco de Sales,
Introduccion a la vida devota, part. I,
cap. 3, en Eugenio Alburquerque
Frutos (ed.), Obras selectas, BAC,
Madrid, 2010, p. 20.

[42] Cfr. Testimonio de José Luis
Gonzalez Simancas, 16 de julio de
1975, en AGP, serie A.5,217-3-1y de
José Ramon Herrero Fontana, 1 de
marzo de 1979, en AGP, serie A.5,
219-3-4.

[43] El libro tuvo desde su
publicacion un éxito fulgurante,
alcanzando en poco tiempo
numerosas ediciones y traducciones.
Pedrini lo llama con razon «el best
seller del siglo XVII», cfr. A. Pedrini,
“Francesco di Sales (santo)”, en



Ermanno Ancilli (ed.), Dizionario
enciclopedico di spiritualita, 11, Citta
Nuova, Roma, 1990, p. 1050.

[44] San Alfonso Maria de Ligorio,
Practica del amor a Jesucristo, en
Obras ascéticas de San Alfonso Maria
de Ligorio, vol. 1, Madrid, 1952, p.
392.

[45]Baldomero Jiménez Duque,
“Espiritualidad y apostolado”, en
Historia de la Iglesia en Espafia, vol.
V, BAC, Madrid 1989, p. 417.

[46] Pio XI, enc. Rerum omnium, 26 de
enero de 1923, en AAS 15 (1923), pp.
49-63:

[47] Boletin Eclesiastico Oficial del
Arzobispado de Zaragoza, 21 de
febrero de 1923, pp. 60, 61, 68.

[48] R. Gutiérrez, “Las lamparas del
Santuario”, en La Vida Sobrenatural 7
(1924), p. 90, cit. por Federico M.
Requena, Espiritualidad en la Espafia



de los afios veinte, Eunsa, Pamplona,
1999, p. 250.

[49] Camino, n. 335.

[50] Cfr. Giorgio Faro, “Deberes de
estado”, en DSJ, pp. 305-308.

[51] Cfr. Federico M. Requena,
Espiritualidad en la Espafia de los
arios veinte, Eunsa, Pamplona, 1999,
pp- 261-262; Vicente Bosch,
“Contemplacion”, en DSJ, pp.
263-265.

[52] Cfr. Federico M. Requena, “San
Josemaria Escriva de Balaguer y la
devocién al Amor Misericordioso
(1927-1935)”, en SetD 3 (2009), pp.
139-174.

[53] Cfr. Federico M. Requena,
Catolicos, devociones y sociedad
durante la Dictadura de Primo de
Riveray la Segunda Republica. La
Obra del Amor Misericordioso en



Espania (1922-1936), Madrid,
Biblioteca Nueva, 2008.

[54] Ver, por ejemplo, los
comentarios a los nn. 431, 473, 599,
757, 813, 885, y la voz respectiva en
el indice analitico de esta obra.

[55] Cfr. Maria Helena Guerra Pratas,
“Infancia espiritual”, en DSJ, pp.
629-633.

[S6] Véase sobre este tema el estudio
de Constantino Anchel Balaguer,
“Sacerdotes en el acompafamiento
espiritual de san Josemaria Escriva”,
en SetD 12 (2018), pp. 13-118.

[57] Durante su época de seminarista
en Zaragoza: cfr. Ramdn Herrando
Prat de la Riba, Los arnios de seminario
de Josemaria Escrivd en Zaragoza
(1920-1925), Rialp, Madrid, 2002, pp.
193-195. El Apostolado de la Oracion
era entonces -y es—una de las
asociaciones mas conocidas y
difundas en la Iglesia catolica. Hoy



dia se denomina “Red mundial de
oracion por el Papa”, desde que el
papa Francisco lo ha constituido en
obra pontificia, el 27 de marzo de
2018. Antes del cambio de nombre,
segun los datos de la propia
organizacion, contaba con cuarenta y
cinco millones de asociados (cfr. Rete
Mondiale di Preghiera del Papa [web
en linea], I’AdP nel mondo, https://
www.retepreghierapapa.it/wp-
content/uploads/2020/09/rete-
modiale-di-preghiera-nel-
mondo-1.pdf, [consulta: 11-10-2019].

[58] Jesus Gil Saenz, op. cit.

[59] Conversaciones con Mons.
Escrivd, n. 24.

[60] Como curiosidad, la expresion
“pasion dominante”, que constituye
elleit motiv del libro de Hernandez,
también fue usada por san
Josemaria, pero con un sentido
opuesto. Para él, la “pasion
dominante” tuvo siempre un



significado positivo, mientras que el
jesuita la emplea siempre en sentido
negativo. Una “pasion dominante” de
Escriva era su deseo de dedicarse a
los sacerdotes seculares. También la
usaba para referirse a uno de los
fines del Opus Dei: «tenemos la
pasion dominante de dar buena
doctrina» (palabras recogidas en una
reunion, en octubre de 1972, en Dos
meses de catequesis, AGP, Biblioteca,
P.4, p. 693). También la usaba en el
contexto de la labor sacerdotal: «La
pasion dominante de los sacerdotes
del Opus Dei ha de ser predicar y
confesar. Ese es su ministerio, ésa su
funcion especifica, ésa la razon de su
sacerdocio» (Carta 2-1I-1945, cit. en
Peter Berglar, Opus Dei. La vita e
Popera del fondatore Josemaria
Escrivd, p. 219).

[61] Cfr. Elena Alvarez, “Plan de
vida”, en DSJ, pp. 977-980.




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-pr/article/camino-
josemaria-escriva-alma-victoriosa-
javier-fe/ (14/12/2025)


https://opusdei.org/es-pr/article/camino-josemaria-escriva-alma-victoriosa-javier-fe/
https://opusdei.org/es-pr/article/camino-josemaria-escriva-alma-victoriosa-javier-fe/
https://opusdei.org/es-pr/article/camino-josemaria-escriva-alma-victoriosa-javier-fe/
https://opusdei.org/es-pr/article/camino-josemaria-escriva-alma-victoriosa-javier-fe/

	“Camino” (Josemaría Escrivá) y “El alma victoriosa de la pasión dominante” (Francisco Javier Hernández)

