
opusdei.org

Camino al
centenario (1):
Vocación, misión y
carisma

En este tiempo de preparación
al centenario, que hemos
iniciado con las asambleas
regionales, el Prelado nos invita
a realizar una reflexión sobre la
identidad, la historia y la
misión del Opus Dei. La serie
tiene como fin profundizar en
el carisma a través de uno de
sus aspectos esenciales: la
santificación del trabajo. Este
primer artículo explora la
especificidad de la Obra dentro
de la Iglesia y desarrolla el



concepto de vocación y misión
en el contexto de la vida
ordinaria.

01/10/2024

I. Vocación, misión y carisma

En el principio era el Verbo. Todo fue
hecho en el Verbo y por medio del
Verbo. Dios llama a ser todo lo que
existe.

La vida fecunda de Dios es vida de
relación interpersonal. Las
procesiones divinas –generación y
espiración– tienen como fin el ser
personal: el Padre engendra al Hijo,
el Padre y el Hijo espiran el Espíritu
Santo. Cuando Dios crea, obra según
la misma lógica: él quiere seres
personales delante de sí, según la
ejemplaridad del Hijo y por amor. Si
Dios llama a la existencia a todo el



universo, es porque quiere seres
personales que participen de su vida:
seres libres que puedan conocerle y
amarle.

Así, en cierto sentido, el mundo
entero es el efecto de una vocación.
Cada uno de nosotros ha sido
llamado personalmente a la
existencia: con su propio rostro, con
su propia voz, con el color de sus
ojos. Cada uno con su propio yo ante
el tú divino. Por eso Dios quiso el
mundo y lo creó: porque pensaba en
cada uno de nosotros.

Vocación: del temor a la
alegría

La palabra vocación es una palabra
familiar, paterna. Palabra no lejana
sino cercana, palabra dirigida a
todos. Palabra que revela, llama,
invita. De hecho, toda la historia de
la salvación se presenta como una
continua historia de vocaciones, de



incesantes llamadas que Dios dirige
en el espacio y en el tiempo a
hombres y mujeres de distintos
lugares y en diferentes épocas
históricas: a gobernantes y a
personas comunes, a ciudades
enteras, a pueblos y descendencias.

La predicación de san Josemaría nos
acerca a la palabra vocación,
mostrándonos su grandeza y
universalidad. El fundador del Opus
Dei contribuyó a que se hablara de
vocación en unos años, antes del
Concilio Vaticano II, en los cuales se
entendía quizá de modo restrictivo.
De este modo, lo que hacía era
recuperar las enseñanzas de muchos
santos, volviendo a hablar con
claridad de vocación como algo
común a todos los seres humanos.

Encontrarse con el término vocación
en los puntos de Camino y en las
homilías de san Josemaría podía
causar al principio una cierta



sorpresa, mezclada quizá con temor.
Sin embargo, inmediatamente
después suscitaba alegría comprobar
que el contexto en el que hablaba de
ella era la vida ordinaria: el estudio y
el trabajo, la amistad y la familia, las
pasiones culturales y todas las
profesiones… Así entendida, la
vocación confería luz e importancia
a lo que a simple vista no parecía
poseerla. Gracias a este mensaje de
san Josemaría, la palabra vocación se
convirtió para muchos hombres y
mujeres en una palabra familiar,
paternal, accesible.

«La vocación enciende una luz que
nos hace reconocer el sentido de
nuestra existencia. Es convencerse,
con el resplandor de la fe, del porqué
de nuestra realidad terrena. Nuestra
vida, la presente, la pasada y la que
vendrá, cobra un relieve nuevo, una
profundidad que antes no
sospechábamos. Todos los sucesos y
acontecimientos ocupan ahora su



verdadero sitio: entendemos adónde
quiere conducirnos el Señor, y nos
sentimos como arrollados por ese
encargo que se nos confía» (Es Cristo
que pasa, n. 45).

Nadie está excluido

A muchas personas que escuchaban
la predicación de san Josemaría les
sorprendía y apasionaba su
insistencia en que no siempre es
necesario cambiar la propia posición
en el mundo, ni el trabajo, ni las
circunstancias ordinarias y
familiares, para responder a la
llamada de Dios. Esta llamada
resuena justo ahí, en los contextos
ordinarios de un hombre o una
mujer contemporáneos. Llega, tal vez
inesperadamente, quizá mientras
tienes tus herramientas de trabajo en
las manos.

El modo en que san Josemaría
hablaba de la vocación se basaba en



un profundo marco bíblico y
especificaba el valor concreto-
particular de un concepto teológico
general: Dios llama a todo ser
humano a conocerle y amarle. Todos
recibimos una vocación a
identificarnos con su Hijo y a
participar de su mismo Espíritu.
Existimos por y para eso; todos,
nadie excluido: sanos y enfermos,
ricos o pobres, trabajadores e
intelectuales, dotados de muchos
talentos o de pocos para
determinadas actividades.

La vocación a conocer y amar a
nuestro Creador, a parecernos a su
Hijo hecho hombre, porque hemos
sido creados en Cristo, tiene un
nombre: es la vocación a la santidad,
es decir, a participar en la vida de
Dios, aquel que es el único santo.
Todo ser humano la recibe, tanto si
ya forma parte del pueblo de Dios, de
la Iglesia, como si está solo ordenado
a ser parte de ella, aunque todavía



no la conozca. Dios llama a todos, sin
excluir a nadie, a participar en su
vida. Cristo Jesús derramó su sangre,
murió en la cruz y resucitó para que
nuestra filiación divina, oscurecida y
casi perdida por el pecado, pudiera
ser recuperada y restablecida en él.

Si Dios llama, sin embargo, es
siempre en orden a una misión, para
encomendar una tarea. Así lo vemos
claramente ilustrado en la historia de
la salvación. Dios dirige su palabra a
cada ser humano: vete, haz esto; obra
según te enseñaré; sal de esta tierra;
habla en mi nombre; ve al lugar que
yo te mostraré... Casi parece decir:
«¡Yo te he creado para esto!». En
realidad, se podría decir que todas
esas misiones específicas son
concreciones de la misión original
que el Creador confía a la
humanidad en el Génesis: «Dios tomó
al hombre y lo colocó en el jardín de
Edén para que lo trabajara y lo
guardara» (Gn 2,15).



A la vocación universal a la santidad
corresponde una misión igualmente
universal: la de conformarse a la
imagen del Hijo, para amar con amor
fraterno y filial, y rechazar las obras
del pecado. Conformarse al Hijo es
participar de su misión, es decir,
reordenar el mundo desordenado
por los pecados de los hombres y
reconducirlo al Padre en el Espíritu
Santo. Asimismo, tal misión implica
una historia. Si la vocación interpela
y exige una respuesta puntual, el
cumplimiento de una misión se
realiza más bien de forma histórica:
llegando a ser lo que estamos 
llamados a ser, y transformando el
mundo para que este llegue a ser lo
que Dios ha querido que sea, desde
siempre.

Una misión específica en la
Iglesia

Dios mismo, al crear el mundo, abre
la historia a la posibilidad de acoger



misiones. Es la misión del Verbo,
enviado por el Padre al mundo para
asumir la naturaleza humana, llevar
a término la creación y redimir al
hombre del pecado, devolviéndole la
plena dignidad de hijo en el Hijo. Es
la misión del Espíritu Santo, enviado
al mundo y a la historia por el Padre
y el Hijo, para que configure a los
creyentes con el Hijo y los reúna en
el Cuerpo de Cristo. La Iglesia de
Jesucristo nace de estas dos misiones
y es como su prolongación en la
historia (cfr. Concilio Vaticano II, 
Lumen gentium, nn. 2-4). Toda la
Iglesia es convocada y enviada: es
convocada por la predicación del
Reino de Dios por parte de Jesús y,
tras la resurrección, es enviada a
todas las naciones para enseñar el
Evangelio a todas las gentes y
bautizarlas en el nombre del Padre,
del Hijo y del Espíritu Santo.

La Iglesia existe y vive para esta
misión y a esta misma tarea se



dirigen las diversas misiones que el
Espíritu Santo suscita a lo largo de la
historia. Tan diversas y bellas son las
flores de la tierra, como diversas y
bellas son las misiones que Dios ha
confiado a tantos santos y santas, a
innumerables comunidades
cristianas, a laicos y sacerdotes, a
religiosos y religiosas: misiones que
han contribuido y siguen
contribuyendo a la única missio
Ecclesiae.

«El jardín del Señor posee no solo las
rosas de los mártires, sino también
los lirios de las vírgenes y las hiedras
de los esposos y las violetas de las
viudas. En una palabra, amados, que
en ningún estado de la vida duden
los hombres de su vocación: Cristo
murió por todos. Con toda verdad se
ha escrito de él: “Quiere que todos los
hombres se salven y que todos
lleguen al conocimiento de la
verdad” (1Tim 2,4)» (San Agustín, 
Discurso304, 3, 2).



Conociendo la vida de san Josemaría,
y escuchando su predicación,
comprendemos que también él
recibió de Dios –en la Iglesia y con la
Iglesia– una misión específica. Al
declarar su santidad y señalarla
como ejemplo, el Magisterio ha
reconocido la misión recibida por
san Josemaría como parte de la
misión misma de la Iglesia.

Poco después de comenzar su labor
sacerdotal, san Josemaría quiso dar
un nombre a la misión que había
recibido de Dios, para que sus hijos e
hijas espirituales la continuaran en
la historia: Opus Dei, obra de Dios, 
operatio Dei. Subrayando la iniciativa
divina, comenzó a hablar de ella
como de una nueva fundación,
señalando el 2 de octubre de 1928
como «el día en el que el Señor fundó
su Obra» (Apuntes íntimos, n. 306, 2-
X-1931).



Por amplia y general que sea una
misión inspirada por el Espíritu
Santo en la historia de los hombres –
y la misión del Opus Dei lo es
ciertamente, hasta el punto de que
san Josemaría la describió como un 
mar sin orillas–, cada nueva
fundación siempre tendrá una nota
distintiva que justifique su para qué.

Buscar esa nota distintiva, la
especificidad de una misión o de una
nueva fundación, no quiere decir
separarla de otras iniciativas
inspiradas por el Espíritu Santo, sino
conocerla mejor. Por tanto, la
especificidad del Opus Dei no puede
definirse, por contraste, separándola
de lo que otros hacen o no hacen,
exaltando diferencias o dividiendo
los campos de acción. La
especificidad de los que trabajan en
la viña del Señor ha de ponerse de
relieve no perdiendo nunca de vista
la única misión de toda la Iglesia, en



una actitud de unidad que busca la
comunión.

En toda nueva fundación existe una
delicada relación entre especificidad
y tradición, entre lo que es o parece
nuevo y lo que, en el mensaje
cristiano, debe necesariamente
seguir siendo lo mismo. Hay tareas
que la Iglesia reconoce en su vida y
en su tradición como esenciales para
la misión que ella ha recibido de
Cristo. Por ejemplo: exhortar al
pueblo de Dios a la santidad y a la
configuración con Jesucristo, enseñar
a todos a tener una relación personal
y filial con Dios, situar la Eucaristía
en el centro de la vida de los fieles,
promover la disponibilidad de los
sacerdotes para perdonar los
pecados, administrar los
sacramentos de modo que sean
recibidos con fruto, recordar a todos
los bautizados que son apóstoles en
un mundo por re-evangelizar,
difundir las enseñanzas de los



pastores, de los concilios y del
Romano Pontífice en particular...

¿Cómo entender la fe que san
Josemaría experimentó hace un siglo
al dar inicio al Opus Dei, y cómo
comprendió él la novedad que el
Opus Dei implicaba?

Con este fin queremos releer y
profundizar, en estos años previos al
Centenario de la fundación del Opus
Dei (1928-2028), algunos elementos
de especificidad que caracterizan su
misión, y examinar una vez más los
carismas que Dios ha concedido y
concede continuamente a sus
miembros para que esta misión se
cumpla.

“Ordenar el mundo a Dios
mediante el trabajo”

Muchos textos de san Josemaría
hablan de los fines de la nueva
fundación. Son fines aparentemente



generales, porque contribuyen, como
debe ser, al bien general de la Iglesia,
a la santificación de las almas, a la
transformación cristiana del mundo.
Y, sin embargo, son fines que
apuntan hacia una misión específica,
peculiar, que ilumina toda la
existencia de quienes reciben esta
llamada divina. Una misión que
podríamos expresar, por ejemplo,
con estas palabras: «Ordenar el
mundo a Dios mediante el trabajo»; o
bien: «Transformar las realidades
terrenas poniendo en su cumbre la
cruz de Jesús para que, purificadas
del pecado, todas las actividades
humanas sean santificadas desde
dentro y tomen la forma de Cristo».
En esta misión, precisa san
Josemaría, los miembros de la Obra
«se santificarán a sí mismos,
santificarán a los demás y
santificarán al mundo mismo».
Sacerdotes y laicos contribuyen a
esta misión, pero con una
articulación precisa: los primeros



deben servir sobre todo a los
segundos, porque esta misión toca de
manera directa e inmediata a los
fieles laicos (cfr. Concilio Vaticano II, 
Lumen gentium, nn. 31, 36).

«Este es el secreto de la santidad que
vengo predicando desde hace tantos
años: Dios nos ha llamado a todos
para que le imitemos; y a vosotros y a
mí para que, viviendo en medio del
mundo –¡siendo personas de la
calle!–, sepamos colocar a Cristo
Señor Nuestro en la cumbre de todas
las actividades humanas honestas.
Ahora comprenderéis todavía mejor
que si alguno de vosotros no amara
el trabajo, ¡el que le corresponde!, si
no se sintiera auténticamente
comprometido en una de las nobles
ocupaciones terrenas para
santificarla, si careciera de una
vocación profesional, no llegaría
jamás a calar en la entraña
sobrenatural de la doctrina que
expone este sacerdote, precisamente



porque le faltaría una condición
indispensable: la de ser un
trabajador» (Amigos de Dios, n. 58).

La invocación que las Preces del
Opus Dei reservan a la oración de
intercesión Ad sanctum
Josephmariam, conditorem nostrum,
debiendo resumir en pocas líneas la
esencia de su mensaje, otorga un
papel central a la santificación del
trabajo, precisando su dimensión
apostólica y misionera: Intercede pro
filiis tuis, ut fideles spirítui Operis Dei,
laborem sanctificemus et animas
Christo lucrifacere quaeramus.

En torno al eje del trabajo en Cristo
parecen girar realmente todos los
demás aspectos de la perspectiva
cristiana que san Josemaría vio
iluminados en la nueva fundación
que Dios le pidió: la posibilidad de
encontrar a Dios y de buscar la
santidad en la vida ordinaria; la
extensión universal de la llamada a la



santidad; la imitación de la vida
oculta de Jesús y de la sagrada
familia de Nazaret; la devoción muy
especial a la figura de san José –el
artesano, el trabajador–,hasta el
punto de establecer que los
miembros de la Obra renovaran en
su fiesta su dedicación al Opus Dei; la
filiación divina como participación en
la misión del Hijo de reconciliar todas
las cosas con el Padre por medio del
Espíritu; el apostolado de amistad y
confianza que los miembros de esta
institución están llamados a ejercer
con colegas de trabajo y en sus
relaciones sociales; la perdurabilidad
del Opus Dei, mientras haya hombres
que trabajen sobre la tierra... Todos
estos aspectos son reverberaciones
de una luz fundacional cuyo punto
focal es una nueva comprensión de la
dimensión divina del trabajo
humano.

¿Es la especificidad de su misión, tal
como se ha esbozado más arriba, el 



carisma del Opus Dei? ¿Cuál es la
relación entre vocación, misión y
carisma? En la Sagrada Escritura y
en la historia de la Iglesia, el término 
carisma tiene un significado muy
amplio. Sin embargo, principalmente
se refiere al «don concedido por Dios
en orden a una misión». En este
sentido, el dinamismo vocación-
misión precede a la noción de
carisma. La Palabra de Dios llama
para confiar una misión; luego, Dios
otorga los carismas y dones
necesarios para llevarla a cabo. A
veces, en el lenguaje común,
utilizamos la palabra carisma para
referirnos también a la gratuidad de
una misión o de una determinada
espiritualidad, para indicar que se
trata de un don del Espíritu, de una
iniciativa divina: es Dios quien
suscita, llama, otorga su gracia,
asiste, guía, buscando paternalmente
la correspondencia de la persona
humana.



«Cuando Dios Nuestro Señor
proyecta alguna obra a favor de los
hombres, piensa primeramente en
las personas que ha de utilizar como
instrumentos... y les comunica las
gracias convenientes. Esa convicción
sobrenatural de la divinidad de la
empresa acabará por daros un
entusiasmo y amor tan intenso por la
Obra, que os sentiréis dichosísimos
sacrificándoos para que se
realice» (Instrucción, 19-III-1934, nn.
48-49).

Dios concede a los hombres la gracia
y los carismas del Espíritu para
cumplir la misión a la que todos
hemos sido llamados: ser santos e
identificarnos con Cristo. A quienes
llama a una misión particular, a una
finalidad pastoral concreta en la
Iglesia, Dios concede dones y
carismas apropiados para llevarla a
cabo. Para reconocer el carisma
específico de una nueva fundación, y
por tanto también del Opus Dei, es



necesario reflexionar sobre su
misión, tal como la fue delineando su
fundador.

No hay que olvidar, asimismo, que la 
misión del Opus Dei precede a su 
institución. En principio, esta misión
es compatible con distintas formas
institucionales canónicas, presentes
o futuras, siempre que permitan
poner en práctica lo que Dios pidió a
su fundador: buscar la santidad y la
plenitud de la filiación divina en
medio del mundo, mediante el
ejercicio del trabajo ordinario,
ordenando a Dios todas las
actividades humanas,
transformándolas para darles
laforma Christi.

Por último, comprender y
profundizar en la misión del Opus
Dei es una tarea en cierto modo
inagotable, simplemente por tratarse
de un hecho auténticamente 
teológico que tiene a Dios como autor.



Es una misión abierta sobre la
historia y alentada por el Espíritu
Santo creador, y por lo tanto capaz
de informar épocas y situaciones
diversas: se trata de un carisma que,
a lo largo de la historia, será
encarnado por multitud de personas
en situaciones muy variadas. La
dimensión pneumatológica de una
misión hace que el modo de ser y de
vivir de quienes la encarnan pueda
definirse como un espíritumás que
como letra. Por eso el Opus Dei tiene
un espíritu, el espíritu de la Obra.

Profundizar en el sentido de esta
misión y de este espíritu, así como
san Josemaría lo vio en su
meditación personal y lo transmitió
en su predicación, será el objeto del
próximo artículo.



Esta serie está coordinada por el prof.
Giuseppe Tanzella-Nitti. Cuenta con
otros colaboradores, algunos de los
cuales son profesores y profesoras de
la Pontificia Universidad de la Santa
Cruz (Roma).

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pr/article/camino-al-
centenario-1-vocacion-mision-carisma/

(06/02/2026)

https://opusdei.org/es-pr/article/camino-al-centenario-1-vocacion-mision-carisma/
https://opusdei.org/es-pr/article/camino-al-centenario-1-vocacion-mision-carisma/
https://opusdei.org/es-pr/article/camino-al-centenario-1-vocacion-mision-carisma/

	Camino al centenario (1): Vocación, misión y carisma
	I. Vocación, misión y carisma
	Vocación: del temor a la alegría
	Nadie está excluido
	Una misión específica en la Iglesia
	“Ordenar el mundo a Dios mediante el trabajo”


