opusdei.org

Vocacion cristiana

San Josemaria predico una
homilia, recogida en el volumen
"Es Cristo que pasa", sobre el
tiempo liturgico del Adviento.

01/12/2024

Comienza el afio litargico, y el
introito de la Misa nos propone una
consideraciéon intimamente
relacionada con el principio de
nuestra vida cristiana: la vocacion
que hemos recibido. Vias tuas,
Domine, demonstra mihi, et semitas
tuas edoce me; Sefor, indicame tus
caminos, enséfiame tus sendas.



Pedimos al Sefior que nos guie, que
nos muestre sus pisadas, para que
podamos dirigirnos a la plenitud de
sus mandamientos, que es la caridad.

Me figuro que vosotros, como yo, al
pensar en las circunstancias que han
acompaifiado vuestra decision de
esforzaros por vivir enteramente la
fe, daréis muchas gracias al Sefior,
tendréis el convencimiento sincero
—sin falsas humildades— de que no
hay mérito alguno por nuestra parte.
Ordinariamente aprendimos a
invocar a Dios desde la infancia, de
los labios de unos padres cristianos;
mas adelante, maestros, comparieros,
conocidos, nos han ayudado de mil
maneras a no perder de vista a
Jesucristo.

Un dia —no quiero generalizar, abre
tu corazon al Sefior y cuéntale tu
historia—, quiza un amigo, un
cristiano corriente igual a ti, te
descubri6 un panorama profundo y



nuevo, siendo al mismo tiempo viejo
como el Evangelio. Te sugirio la
posibilidad de empefiarte seriamente
en seguir a Cristo, en ser apostol de
apostoles. Tal vez perdiste entonces
la tranquilidad y no la recuperaste,
convertida en paz, hasta que
libremente, porque te dio la gana —
que es la razon mas sobrenatural—,
respondiste que si a Dios. Y vino la
alegria, recia, constante, que solo
desaparece cuando te apartas de El.

No me gusta hablar de elegidos ni de
privilegiados. Pero es Cristo quien
habla, quien elige. Es el lenguaje de
la Escritura: elegit nos in ipso ante
mundi constitutionem —dice San
Pablo— ut essemus sancti. Nos ha
escogido, desde antes de la
constitucion del mundo, para que
seamos santos. Yo sé que esto no te
llena de orgullo, ni contribuye a que
te consideres superior a los demas
hombres. Esa eleccién, raiz de la
llamada, debe ser la base de tu



humildad. ¢Se levanta acaso un
monumento a los pinceles de un gran
pintor? Sirvieron para plasmar obras
maestras, pero el mérito es del
artista. Nosotros —los cristianos—
somos solo instrumentos del Creador
del mundo, del Redentor de todos los
hombres.

Los apodstoles, hombres
corrientes

A mime anima considerar un
precedente narrado, paso a paso, en
las paginas del Evangelio: la vocacion
de los primeros doce. Vamos a
meditarla despacio, rogando a esos
santos testigos del Sefior que
sepamos seguir a Cristo como ellos lo
hicieron.

Aquellos primeros apostoles —a los
que tengo gran devocion y carifio—
eran, segun los criterios humanos,
poca cosa. En cuanto a posicion
social, con excepcion de Mateo, que



seguramente se ganaba bien la vida y
que dejo todo cuando Jesus se lo
pidio, eran pescadores: vivian al dia,
bregando de noche, para poder
lograr el sustento.

Pero la posicion social es lo de
menos. No eran cultos, ni siquiera
muy inteligentes, al menos en lo que
se refiere a las realidades
sobrenaturales. Incluso los ejemplos
y las comparaciones mas sencillas les
resultaban incomprensibles, y
acudian al Maestro: Domine, edissere
nobis parabolam, Sefior, explicanos la
parabola. Cuando Jesus, con una
imagen, alude al fermento de los
fariseos, entienden que les esta
recriminando por no haber
comprado pan.

Pobres, ignorantes. Y ni siquiera
sencillos, llanos. Dentro de su
limitacion, eran ambiciosos. Muchas
veces discuten sobre quién seria el
mayor, cuando —segun su



mentalidad— Cristo instaurase en la
tierra el reino definitivo de Israel.
Discuten y se acaloran durante ese
momento sublime, en el que Jesus
esta a punto de inmolarse por la
humanidad: en la intimidad del
Cenaculo.

Fe, poca. El mismo Jesucristo lo dice.
Han visto resucitar muertos, curar
toda clase de enfermedades,
multiplicar el pan y los peces, calmar
tempestades, echar demonios. San
Pedro, escogido como cabeza, es el
unico que sabe responder
prontamente: Tu eres el Cristo, el
Hijo de Dios vivo. Pero es una fe que
él interpreta a su manera, por eso se
permite encararse con Jesucristo
para que no se entregue en
redencion por los hombres. Y Jesus
tiene que contestarle: apartate de mi,
Satanas, que me escandalizas,
porque no entiendes las cosas de
Dios, sino las de los hombres. Pedro
razonaba humanamente, comenta



San Juan Criséstomo, y concluia que
todo aquello —la Pasion y la Muerte
— era indigno de Cristo, reprobable.
Por eso, Jesus lo reprende y le dice:
no, sufrir no es cosa indigna de mi; ta
lo juzgas asi porque razonas con
ideas carnales, humanas.

Aquellos hombres de poca fe,
¢sobresalian quiza en el amor a
Cristo? Sin duda lo amaban, al menos
de palabra. A veces se dejan
arrebatar por el entusiasmo: vamos y
muramos con EL Pero a la hora de la
verdad huiran todos, menos Juan,
que de veras amaba con obras. Sélo
este adolescente, el mas joven de los
apostoles, permanece junto a la Cruz.
Los demds no sentian ese amor tan
fuerte como la muerte.

Estos eran los Discipulos elegidos por
el Sefior; asi los escoge Cristo; asi
aparecian antes de que, llenos del
Espiritu Santo, se convirtieran en
columnas de la Iglesia. Son hombres



corrientes, con defectos, con
debilidades, con la palabra mas larga
que las obras. Y, sin embargo, Jesus
los llama para hacer de ellos
pescadores de hombres,
corredentores, administradores de la
gracia de Dios.

Algo semejante ha sucedido con
nosotros. Sin gran dificultad
podriamos encontrar en nuestra
familia, entre nuestros amigos y
compafieros, por no referirme al
inmenso panorama del mundo,
tantas otras personas mas dignas que
nosotros para recibir la llamada de
Cristo. Mas sencillos, mas sabios, mas
influyentes, mas importantes, mas
agradecidos, mas generosos.

Yo, al pensar en estos puntos, me
averguenzo. Pero me doy cuenta
también de que nuestra logica
humana no sirve para explicar las
realidades de la gracia. Dios suele
buscar instrumentos flacos, para que



aparezca con clara evidencia que la
obra es suya. San Pablo evoca con
temblor su vocacion: después de
todos se me aparecié a mi, que vengo
a ser como un abortivo, siendo el
menor de los apdstoles, que no soy
digno de ser llamado apostol, porque
perseguli a la Iglesia de Dios. Asi
escribe Saulo de Tarso, con una
personalidad y un empuje que la
historia no ha hecho sino agrandar.

Sin que haya mediado mérito alguno
por nuestra parte, os decia: porque
en la base de la vocacion estan el
conocimiento de nuestra miseria, la
conciencia de que las luces que
iluminan el alma —la fe—, el amor
con el que amamos —la caridad—y
el deseo por el que nos sostenemos —
la esperanza—, son dones gratuitos
de Dios. Por eso, no crecer en
humildad significa perder de vista el
objetivo de la eleccidn divina: ut
essemus sancti, la santidad personal.



Ahora, desde esa humildad, podemos
comprender toda la maravilla de la
llamada divina. La mano de Cristo
nos ha cogido de un trigal: el
sembrador aprieta en su mano
llagada el pufiado de trigo. La sangre
de Cristo bafna la simiente, la
empapa. Luego, el Sefior echa al aire
ese trigo, para que muriendo, sea
vida y, hundiéndose en la tierra, sea
capaz de multiplicarse en espigas de
oro.

Ya es hora de despertar

La Epistola de la Misa nos recuerda
que hemos de asumir esta
responsabilidad de apostoles con
nuevo espiritu, con animo,
despiertos. Ya es hora de
despertarnos de nuestro letargo,
pues estamos mas cerca de nuestra
salud que cuando recibimos la fe. La
noche avanza y va a llegar el dia.
Dejemos, pues, las obras de las



tinieblas y revistdmonos de las
armas de la luz.

Me diréis que no es facil, y no os
faltara razon. Los enemigos del
hombre, que son los enemigos de su
santidad, intentan impedir esa vida
nueva, ese revestirse con el espiritu
de Cristo. No encuentro otra
enumeracion mejor de los obstaculos
a la fidelidad cristiana que la que nos
trae San Juan: concupiscentia carnis,
concupiscentia oculorum et superbia
vitee; todo lo que hay en el mundo es
concupiscencia de la carne,
concupiscencia de los ojos y soberbia
de la vida.

La concupiscencia de la carne no es
solo la tendencia desordenada de los
sentidos en general, ni la apetencia
sexual, que debe ser ordenada y no
es mala de suyo, porque es una noble
realidad humana santificable. Ved
que, por eso, nunca hablo de
impureza, sino de pureza, ya que a



todos alcanzan las palabras de Cristo:
bienaventurados los limpios de
corazon, porque ellos veran a Dios.
Por vocacion divina, unos habran de
Vivir esa pureza en el matrimonio;
otros, renunciando a los amores
humanos, para corresponder unica y
apasionadamente al amor de Dios. Ni
unos ni otros esclavos de la
sensualidad, sino sefiores del propio
cuerpo y del propio corazon, para
poder darlos sacrificadamente a
otros.

Al tratar de la virtud de la pureza,
suelo anadir el calificativo de santa.
La pureza cristiana, la santa pureza,
no es el orgulloso sentirse puros, no
contaminados. Es saber que tenemos
los pies de barro, aunque la gracia de
Dios nos libre dia a dia de las
asechanzas del enemigo. Considero
una deformacion del cristianismo la
insistencia de algunos en escribir o
predicar casi exclusivamente de esta
materia, olvidando otras virtudes



que son capitales para el cristiano, y
también en general para la
convivencia entre los hombres.

La santa pureza no es ni la unica ni
la principal virtud cristiana: es, sin
embargo, indispensable para
perseverar en el esfuerzo diario de
nuestra santificacion y, si no se
guarda, no cabe la dedicacion al
apostolado. La pureza es
consecuencia del amor con el que
hemos entregado al Sefior el alma y
el cuerpo, las potencias y los
sentidos. No es negacion, es
afirmacion gozosa.

Decia que la concupiscencia de la
carne no se reduce exclusivamente al
desorden de la sensualidad, sino
también a la comodidad, a la falta de
vibracidn, que empuja a buscar lo
mas facil, lo mas placentero, el
camino en apariencia mas corto, aun
a costa de ceder en la fidelidad a
Dios.



Comportarse asi, seria como
abandonarse incondicionalmente al
imperio de una de esas leyes, la del
pecado, contra la que nos previene
San Pablo: cuando quiero hacer el
bien, encuentro una ley por la que el
mal estd pegado a mi; de aqui es que
me complazco en la ley de Dios segun
el hombre interior, pero veo que hay
otra ley en mis miembros, que resiste
a la ley de mi espiritu y me sojuzga a
la ley del pecado... Infelix ego homo!,
jiinfeliz de mi! ;Quién me libertara de
este cuerpo de muerte?. Oid lo que
contesta el apostol: la gracia de Dios,
por Jesucristo Sefior Nuestro.
Podemos y debemos luchar contra la
concupiscencia de la carne, porque
siempre nos sera concedida, si Somos
humildes, la gracia del Sefior.

El otro enemigo, escribe San Juan, es
la concupiscencia de los ojos, una
avaricia de fondo, que lleva a no
valorar sino lo que se puede tocar.
Los ojos que se quedan como



pegados a las cosas terrenas, pero
también los o0jos que, por eso mismo,
no saben descubrir las realidades
sobrenaturales. Por tanto, podemos
utilizar la expresion de la Sagrada
Escritura, para referirnos a la
avaricia de los bienes materiales, y
ademas a esa deformacion que lleva
a observar lo que nos rodea —los
demas, las circunstancias de nuestra
vida y de nuestro tiempo— solo con
vision humana.

Los ojos del alma se embotan; la
razon se cree autosuficiente para
entender todo, prescindiendo de
Dios. Es una tentacion sutil, que se
ampara en la dignidad de la
inteligencia, que Nuestro Padre Dios
ha dado al hombre para que lo
conozca y lo ame libremente.
Arrastrada por esa tentacion, la
inteligencia humana se considera el
centro del universo, se entusiasma de
nuevo con el seréis como dioses y, al



llenarse de amor por si misma,
vuelve la espalda al amor de Dios.

La existencia nuestra puede, de este
modo, entregarse sin condiciones en
manos del tercer enemigo, de la
superbia vitce. No se trata solo de
pensamientos efimeros de vanidad o
de amor propio: es un engreimiento
general. No nos engafiemos, porque
éste es el peor de los males, la raiz de
todos los descaminos. La lucha
contra la soberbia ha de ser
constante, que no en vano se ha
dicho graficamente que esa pasion
muere un dia después de que cada
persona muera. Es la altivez del
fariseo, a quien Dios se resiste a
justificar, porque encuentra en él
una barrera de autosuficiencia. Es la
arrogancia, que conduce a despreciar
a los demds hombres, a dominarlos, a
maltratarlos: porque donde hay
soberbia alli hay ofensa y deshonra.



La misericordia de Dios

Empieza hoy el tiempo de Adviento, y
es bueno que hayamos considerado
las insidias de estos enemigos del
alma: el desorden de la sensualidad y
de la facil ligereza; el desatino de la
razon que se opone al Sefior; la
presuncion altanera, esterilizadora
del amor a Dios y a las criaturas.
Todas estas situaciones del animo
son obstaculos ciertos, y su poder
perturbador es grande. Por eso la
liturgia nos hace implorar la
misericordia divina: a Ti, Sefior,
elevo mi alma; en Ti espero; que no
sea confundido, ni se gocen de mi
mis adversarios, hemos rezado en el
introito. Y en la antifona del
Ofertorio repetiremos: espero en Ti,
ique yo no sea confundido!

Ahora, que se acerca el tiempo de la
salvacion, consuela escuchar de los
labios de San Pablo que después que
Dios Nuestro Salvador ha



manifestado su benignidad y amor
con los hombres, nos ha liberado no
a causa de las obras de justicia que
hubiésemos hecho, sino por su
misericordia.

Sirecorréis las Escrituras Santas,
descubriréis constantemente la
presencia de la misericordia de Dios:
llena la tierra, se extiende a todos sus
hijos, super omnem carnem; nos
rodea, nos antecede, se multiplica
para ayudarnos, y continuamente ha
sido confirmada. Dios, al ocuparse de
nosotros como Padre amoroso, nos
considera en su misericordia: una
misericordia suave, hermosa como
nube de lluvia.

Jesucristo resume y compendia toda
esta historia de la misericordia
divina: bienaventurados los
misericordiosos, porque ellos
alcanzaran misericordia. Y en otra
ocasion: sed misericordiosos, como
vuestro Padre celestial es



misericordioso. Nos han quedado
muy grabadas también, entre otras
muchas escenas del Evangelio, la
clemencia con la mujer adultera, la
parabola del hijo prédigo, la de la
oveja perdida, la del deudor
perdonado, la resurreccion del hijo
de la viuda de Naim. jCudntas
razones de justicia para explicar este
gran prodigio! Ha muerto el hijo
unico de aquella pobre viuda, el que
daba sentido a su vida, el que podia
ayudarle en su vejez. Pero Cristo no
obra el milagro por justicia; lo hace
por compasion, porque
interiormente se conmueve ante el
dolor humano.

iQué seguridad debe producirnos la
conmiseracion del Sefior! Clamara a
miy yo le oiré, porque soy
misericordioso. Es una invitacion,
una promesa que no dejara de
cumplir. Acerquémonos, pues,
confiadamente al trono de la gracia,
para que alcancemos la misericordia



y el auxilio de la gracia en el tiempo
oportuno. Los enemigos de nuestra
santificacion nada podran, porque
esa misericordia de Dios nos
previene; y si —por nuestra culpa y
nuestra debilidad— caemos, el Sefor
nos socorre y nos levanta. Habias
aprendido a evitar la negligencia, a
alejar de ti la arrogancia, a adquirir
la piedad, a no ser prisionero de las
cuestiones mundanas, a no preferir
lo caduco a lo eterno. Pero, como la
debilidad humana no puede
mantener un paso decidido en un
mundo resbaladizo, el buen médico
te ha indicado también remedios
contra la desorientacion, y el juez
misericordioso no te ha negado la
esperanza del perdon.

Correspondencia humana

En este clima de la misericordia de
Dios, se desarrolla la existencia del
cristiano. Ese es el ambito de su
esfuerzo, por comportarse como hijo



del Padre. ¢Y cudles son los medios
principales para lograr que la
vocacion se afiance? Te sefialaré hoy
dos, que son como ejes vivos de la
conducta cristiana: la vida interior y
la formacioén doctrinal, el
conocimiento profundo de nuestra
fe.

Vida interior, en primer lugar. jQué
pocos entienden todavia esto!
Piensan, al oir hablar de vida
interior, en la oscuridad del templo,
cuando no en los ambientes
enrarecidos de algunas sacristias.
Llevo mads de un cuarto de siglo
diciendo que no es eso. Describo la
vida interior de cristianos corrientes,
que habitualmente se encuentran en
plena calle, al aire libre; y que, en la
calle, en el trabajo, en la familia y en
los ratos de diversion estan
pendientes de Jesus todo el dia. ¢Y
qué es esto sino vida de oracion
continua? ¢No es verdad que tu has
visto la necesidad de ser alma de



oracion, con un trato con Dios que te
lleva a endiosarte? Esa es la fe
cristiana y asi lo han comprendido
siempre las almas de oracion: se hace
Dios aquel hombre, escribe Clemente
de Alejandria, porque quiere lo
mismo que quiere Dios.

Al principio costara; hay que
esforzarse en dirigirse al Sefior, en
agradecer su piedad paternay
concreta con nosotros. Poco a poco el
amor de Dios se palpa —aunque no
es cosa de sentimientos—, como un
zarpazo en el alma. Es Cristo, que nos
persigue amorosamente: he aqui que
estoy a tu puerta, y llamo. ;Cémo va
tu vida de oracion? ¢No sientes a
veces, durante el dia, deseos de
charlar méas despacio con EI? ¢No le
dices: luego te lo contaré, luego
conversare de esto contigo?

En los ratos dedicados expresamente
a ese coloquio con el Sefior, el
corazon se explaya, la voluntad se



fortalece, la inteligencia —ayudada
por la gracia— penetra, de realidades
sobrenaturales, las realidades
humanas. Como fruto, saldran
siempre propositos claros, practicos,
de mejorar tu conducta, de tratar
finamente con caridad a todos los
hombres, de emplearte a fondo —con
el afan de los buenos deportistas—
en esta lucha cristiana de amor y de
paz.

La oracion se hace continua, como el
latir del corazén, como el pulso. Sin
esa presencia de Dios no hay vida
contemplativa; y sin vida
contemplativa de poco vale trabajar
por Cristo, porque en vano se
esfuerzan los que construyen, si Dios
no sostiene la casa.

La sal de la mortificacion

Para santificarse, el cristiano
corriente —que no es un religioso,
que no se aparta del mundo, porque



el mundo es el lugar de su encuentro
con Cristo— no necesita habito
externo, ni signos distintivos. Sus
signos son internos: la presencia de
Dios constante y el espiritu de
mortificacién. En realidad, una sola
cosa, porque la mortificacion no es
mas que la oracion de los sentidos.

La vocacion cristiana es vocacion de
sacrificio, de penitencia, de
expiacion. Hemos de reparar por
nuestros pecados —jen cuantas
ocasiones habremos vuelto la cara,
para no ver a Dios!—y por todos los
pecados de los hombres. Hemos de
seguir de cerca las pisadas de Cristo:
traemos siempre en nuestro cuerpo
la mortificacion, la abnegacion de
Cristo, su abatimiento en la Cruz,
para que también en nuestros
cuerpos se manifieste la vida de
Jesus. Nuestro camino es de
inmolacion y, en esta renuncia,
encontraremos el gaudium cum pace,
la alegria y la paz.



No miramos al mundo con gesto
triste. Involuntariamente quizd, han
hecho un flaco servicio a la
catequesis esos bidgrafos de santos
que querian, a toda costa, encontrar
cosas extraordinarias en los siervos
de Dios, aun desde sus primeros
vagidos. Y cuentan, de algunos de
ellos, que en su infancia no lloraban,
por mortificacion no mamaban los
viernes... Tu y yo nacimos llorando
como Dios manda; y asiamos el
pecho de nuestra madre sin
preocuparnos de Cuaresmasy de
Témporas...

Ahora, con el auxilio de Dios hemos
aprendido a descubrir, a lo largo de
la jornada en apariencia siempre
igual, spatium verce penitentice,
tiempo de verdadera penitencia; y en
esos instantes hacemos propdsitos de
emendatio vitee, de mejorar nuestra
vida. Este es el camino para
disponernos a la gracia y a las
inspiraciones del Espiritu Santo en el



alma. Y con esa gracia —repito—
viene el gaudium cum pace, la
alegria, la paz y la perseverancia en
el camino.

La mortificacion es la sal de nuestra
vida. Y la mejor mortificacion es la
que combate —en pequerios detalles,
durante todo el dia—, la
concupiscencia de la carne, la
concupiscencia de los ojos y la
soberbia de la vida. Mortificaciones
que no mortifiquen a los demas, que
nos vuelvan mas delicados, mas
comprensivos, mas abiertos a todos.
Tu no seras mortificado si eres
susceptible, si estas pendiente sdlo de
tus egoismos, si avasallas a los otros,
si no sabes privarte de lo superfluo vy,
a veces, de lo necesario; si te
entristeces, cuando las cosas no salen
segun las habias previsto. En cambio,
eres mortificado si sabes hacerte
todo para todos, para ganar a todos.



La fe y la inteligencia

La vida de oracion y de penitencia, y
la consideracion de nuestra filiacion
divina, nos transforman en cristianos
profundamente piadosos, como
nifios pequerios delante de Dios. La
piedad es la virtud de los hijos y para
que el hijo pueda confiarse en los
brazos de su padre, hade sery
sentirse pequernio, necesitado.
Frecuentemente he meditado esa
vida de infancia espiritual, que no
estd refiida con la fortaleza, porque
exige una voluntad recia, una
madurez templada, un caracter
firme y abierto.

Piadosos, pues, como nifios: pero no
ignorantes, porque cada uno ha de
esforzarse, en la medida de sus
posibilidades, en el estudio serio,
cientifico, de la fe; y todo esto es la
teologia. Piedad de nifios, por tanto, y
doctrina segura de teologos.



El afdn por adquirir esta ciencia
teoldgica —la buena y firme doctrina
cristiana— estd movido, en primer
término, por el deseo de conocer y
amar a Dios. A la vez, es también
consecuencia de la preocupacion
general del alma fiel por alcanzar la
mas profunda significacion de este
mundo, que es hechura del Creador.
Con periodica monotonia, algunos
tratan de resucitar una supuesta
incompatibilidad entre la fe y la
ciencia, entre la inteligencia humana
y la Revelacion divina. Esa
incompatibilidad sélo puede
aparecer, y aparentemente, cuando
no se entienden los términos reales
del problema.

Si el mundo ha salido de las manos
de Dios, si Fl ha creado al hombre a
su imagen y semejanza y le ha dado
una chispa de su luz, el trabajo de la
inteligencia debe —aunque sea con
un duro trabajo— desentrafar el
sentido divino que ya naturalmente



tienen todas las cosas; y con la luz de
la fe, percibimos también su sentido
sobrenatural, el que resulta de
nuestra elevacion al orden de la
gracia. No podemos admitir el miedo
a la ciencia, porque cualquier labor,
si es verdaderamente cientifica,
tiende a la verdad. Y Cristo dijo: Ego
sum veritas. Yo soy la verdad.

El cristiano ha de tener hambre de
saber. Desde el cultivo de los saberes
mas abstractos hasta las habilidades
artesanas, todo puede y debe
conducir a Dios. Porque no hay tarea
humana que no sea santificable,
motivo para la propia santificacion y
ocasion para colaborar con Dios en la
santificacion de los que nos rodean.
La luz de los seguidores de Jesucristo
no ha de estar en el fondo del valle,
sino en la cumbre de la montafia,
para que vean vuestras buenas obras
y glorifiquen a vuestro Padre que
esta en el cielo.



Trabajar asi es oracion. Estudiar asi
es oracion. Investigar asi es oracion.
No salimos nunca de lo mismo: todo
es oracion, todo puede y debe
llevarnos a Dios, alimentar ese trato
continuo con Fl, de la mafiana a la
noche. Todo trabajo honrado puede
ser oracion; y todo trabajo, que es
oracion, es apostolado. De este modo
el alma se enrecia en una unidad de
vida sencilla y fuerte.

La esperanza del adviento

No queria deciros mas en este primer
domingo de Adviento, cuando
empezamos a contar los dias que nos
acercan a la Natividad del Salvador.
Hemos visto la realidad de la
vocacion cristiana; como el Sefior ha
confiado en nosotros para llevar
almas a la santidad, para acercarlas a
El, unirlas a la Iglesia, extender el
reino de Dios en todos los corazones.
El Sefior nos quiere entregados,



fieles, delicados, amorosos. Nos
quiere santos, muy suyos.

De un lado, la soberbia, la
sensualidad y el hastio, el egoismo;
de otro, el amor, la entrega, la
misericordia, la humildad, el
sacrificio, la alegria. Tienes que
elegir. Has sido llamado a una vida
de fe, de esperanza y de caridad. No
puedes bajar el tiro y quedarte en un
mediocre aislamiento.

En una ocasion vi un aguila
encerrada en una jaula de hierro.
Estaba sucia, medio desplumada;
tenia entre sus garras un trozo de
carrofia. Entonces pensé en lo que
seria de mi, si abandonara la
vocacion recibida de Dios. Me dio
pena aquel animal solitario,
aherrojado, que habia nacido para
subir muy alto y mirar de frente al
sol. Podemos remontarnos hasta las
humildes alturas del amor de Dios,
del servicio a todos los hombres.



Pero para eso es preciso que no haya
recovecos en el alma, donde no
pueda entrar el sol de Jesucristo.
Hemos de echar fuera todas las
preocupaciones que nos aparten de
El; y asi Cristo en tu inteligencia,
Cristo en tus labios, Cristo en tu
corazon, Cristo en tus obras. Toda la
vida —el corazon y las obras, la
inteligencia y las palabras— llena de
Dios.

Abrid los ojos y levantad la cabeza,
porque vuestra redencion se acerca
hemos leido en el Evangelio. El
tiempo de Adviento es tiempo de
esperanza. Todo el panorama de
nuestra vocacion cristiana, esa
unidad de vida que tiene como
nervio la presencia de Dios, Padre
Nuestro, puede y debe ser una
realidad diaria.

Pidelo conmigo a Nuestra Sefiora,
imaginando como pasaria ella esos
meses, en espera del Hijo que habia



de nacer. Y Nuestra Sefiora, Santa
Maria, hara que seas alter Christus,
ipse Christus, otro Cristo, jel mismo
Cristo!

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-pr/article/audio-
vocacion-cristiana/ (02/02/2026)


https://opusdei.org/es-pr/article/audio-vocacion-cristiana/
https://opusdei.org/es-pr/article/audio-vocacion-cristiana/
https://opusdei.org/es-pr/article/audio-vocacion-cristiana/

	Vocación cristiana
	Los apóstoles, hombres corrientes
	Ya es hora de despertar
	La misericordia de Dios
	Correspondencia humana
	La sal de la mortificación
	La fe y la inteligencia
	La esperanza del adviento


