
opusdei.org

«La fidelidad en la
espera afina los
sentidos
espirituales»

Durante la catequesis sobre la
ancianidad el Papa se detuvo en
las figuras de Simeón y Ana.
Ambos son presentados en el
Evangelio como dos ancianos
que cuya “razón de vivir” era
“esperar la visita de Dios”. Dijo
que era importante mirar el
modo en el que lo hicieron:
“llenos de vitalidad espiritual,
en una actitud de oración y
servicio”. Tanto es así que
supieron reconocer al final de
sus vidas al mesías.



30/03/2022

Queridos hermanos y hermanas:

En nuestro itinerario de catequesis
sobre el tema de la ancianidad, hoy
miramos al tierno cuadro pintado
por el evangelista san Lucas, que
llama a escena a dos figuras de
ancianos, Simeón y Ana. Su razón de
vida, antes de despedirse de este
mundo, es la espera de la visita de
Dios. Esperaban que Dios viniera a
visitarles, es decir Jesús. Simeón
sabe, por una premonición del
Espíritu Santo, que no morirá antes
de haber visto al Mesías. Ana iba
cada día al templo dedicándose a su
servicio. Ambos reconocen la
presencia del Señor en el niño Jesús,
que colma de consuelo su larga
espera y serena su despedida de la
vida. Esta es una escena de
encuentro con Jesús, y de despedida.



¿Qué podemos aprender de estas dos
figuras de ancianos llenos de
vitalidad espiritual?

Primero, aprendemos que la
fidelidad de la espera afina los
sentidos. Por otro lado, lo sabemos, el
Espíritu Santo hace precisamente
esto: ilumina los sentidos. En el
antiguo himno Veni Creator Spiritus,
con el que invocamos todavía hoy al
Espíritu Santo, decimos: «Accende
lumen sensibus», enciende una luz
para los sentidos, ilumina nuestros
sentidos. El Espíritu es capaz de
hacer esto: agudiza los sentidos del
alma, no obstante los límites y las
heridas de los sentidos del cuerpo. La
vejez debilita, de una manera u otra,
la sensibilidad del cuerpo: uno es
más ciego, otro más sordo… Sin
embargo, una vejez que se ha
ejercitado en la espera de la visita de
Dios no perderá su paso: es más,
estará también más preparada a

https://multimedia.opusdei.org/dm/dev5.html#i205


acogerla, tendrá más sensibilidad
para acoger al Señor cuando pasa. 

Recordemos que una actitud del
cristiano es estar atento a las visitas
del Señor, porque el Señor pasa en
nuestra vida con las inspiraciones,
con la invitación a ser mejores. Y san
Agustín decía: “Tengo miedo de Dios
cuando pasa” – “¿Pero por qué tienes
miedo? – “Sí, tengo miedo de no
darme cuenta y dejarlo pasar”. Es el
Espíritu Santo que prepara los
sentidos para entender cuándo el
Señor nos está visitando, como hizo
con Simeón y Ana.

Hoy más que nunca necesitamos
esto: necesitamos una vejez dotada de
sentidos espirituales vivos y capaz de
reconocer los signos de Dios, es más,
el Signo de Dios, que es Jesús. Un
signo que nos pone en crisis,
siempre: Jesús nos pone en crisis
porque es «señal de
contradicción» (Lc 2,34), pero que



nos llena de alegría. Porque la crisis
no te lleva a la tristeza
necesariamente, no: estar en crisis,
sirviendo al Señor, muchas veces te
da paz y alegría. 

La anestesia de los sentidos
espirituales —y esto es feo— la
anestesia de los sentidos espirituales,
en la excitación y en el
entumecimiento de los corporales, es
un síndrome generalizado en una
sociedad que cultiva la ilusión de la
eterna juventud, y su rasgo más
peligroso está en el hecho de que esta
es mayoritariamente inconsciente.
No nos damos cuenta de estar
anestesiados. Y esto sucede: siempre
ha sucedido y sucede en nuestra
época. Los sentidos anestesiados, sin
entender qué sucede; los sentidos
interiores, los sentidos del espíritu
para entender la presencia de Dios o
la presencia del mal, anestesiados, no
distinguen.



Cuando pierdes la sensibilidad del
tacto o del gusto, te das cuenta
enseguida. Sin embargo, la del alma,
esa sensibilidad del alma puedes
ignorarla durante mucho tiempo,
vivir sin darte cuenta de que has
perdido la sensibilidad del alma. Esta
no se refiere simplemente al
pensamiento de Dios o de la religión. 

La insensibilidad de los sentidos
espirituales se refiere a la compasión
y la piedad, la vergüenza y el
remordimiento, la fidelidad y la
entrega, la ternura y el honor, la
responsabilidad propia y el dolor
ajeno. Es curioso: la insensibilidad
no te hace entender la compasión, no
te hace entender la piedad, no te
hace sentir vergüenza o
remordimiento por haber hecho algo
malo. Es así: los sentidos espirituales
anestesiados confunden todo y uno
no siente, espiritualmente, cosas del
estilo. Y la vejez se convierte, por así
decir, en la primera pérdida, la



primera víctima de esta pérdida de
sensibilidad. 

En una sociedad que ejerce
principalmente la sensibilidad por el
disfrute, disminuye la atención a los
frágiles y prevalece la competencia
de los vencedores. Y así se pierde la
sensibilidad. Ciertamente, la retórica
de la inclusión es la fórmula de rito
de todo discurso políticamente
correcto. Pero todavía no trae una
real corrección en las prácticas de la
convivencia normal: cuesta que
crezca una cultura de la ternura
social. No: el espíritu de la
fraternidad humana —que me ha
parecido necesario reiterar con
fuerza— es como un vestido en
desuso, para admirar, sí, pero… en
un museo. Se pierde la sensibilidad
humana, se pierden estos
movimientos del espíritu que nos
hacen humanos.



Es verdad, en la vida real podemos
observar, con gratitud conmovida,
muchos jóvenes capaces de honrar
hasta al fondo esta fraternidad. Pero
precisamente aquí está el problema:
existe un descarte, un descarte
culpable, entre el testimonio de esta
savia vital de la ternura social y el
conformismo que impone a la
juventud definirse de una forma
completamente diferente. ¿Qué
podemos hacer para colmar este
descarte?

De la historia de Simeón y Ana, pero
también de otras historias bíblicas de
la edad anciana sensible al Espíritu,
viene una indicación escondida que
merece ser llevada a primer plano.
¿En qué consiste, concretamente, la
revelación que enciende la
sensibilidad de Simeón y Ana?
Consiste en el reconocer en un niño,
que ellos no han generado y que ven
por primera vez, el signo seguro de la
visita de Dios. Ellos aceptan no ser



protagonistas, sino solo testigos. Y
cuando un individuo acepta no ser
protagonista, sino que se involucra
como testigo, la cosa va bien: ese
hombre o esa mujer está madurando
bien. Pero si tiene siempre ganas de
ser protagonista no madurará nunca
este camino hacia la plenitud de la
vejez. 

La visita de Dios no se encarna en su
vida, de los que quieren ser
protagonistas y nunca testigos, no los
lleva a la escena como salvadores:
Dios no se hace carne en su
generación, sino en la generación
que debe venir. Pierden el espíritu,
pierden las ganas de vivir con
madurez y, como se dice
normalmente, se vive con
superficialidad. Es la gran
generación de los superficiales, que
no se permiten sentir las cosas con la
sensibilidad del espíritu. ¿Pero por
qué no se lo permiten? En parte por
pereza, y en parte porque ya no



pueden: la han perdido. Es feo
cuando una civilización pierde la
sensibilidad del espíritu. 

Sin embargo, es muy bonito cuando
encontramos ancianos como Simeón
y Ana que conservan esta
sensibilidad del espíritu y son
capaces de entender las diferentes
situaciones, como estos dos
entendieron que esta situación que
estaba ante ellos era la manifestación
del Mesías. Ningún resentimiento y
ninguna recriminación por esto,
cuando estoy en este estado de
quietud. 

Sin embargo, gran conmoción y gran
consolación cuando los sentidos
espirituales están todavía vivos. La
conmoción y la consolación de poder
ver y anunciar que la historia de su
generación no se ha perdido o
malgastado, precisamente gracias a
un evento que se hace carne y se
manifiesta en la generación que



sigue. Y esto es lo que siente un
anciano cuando los nietos van a
hablar con él: se siente reavivar. “Ah,
mi vida está todavía aquí”. 

Es muy importante ir donde los
ancianos, es muy importante
escucharlos. Es muy importante
hablar con ellos, porque tiene lugar
este intercambio de civilización, este
intercambio de madurez entre
jóvenes y ancianos. Y así, nuestra
civilización va hacia delante de
forma madura.

Solo la vejez espiritual puede dar
este testimonio, humilde y
deslumbrante, haciéndola autorizada
y ejemplar para todos. La vejez que
ha cultivado la sensibilidad del alma 
apaga toda envidia entre las
generaciones, todo resentimiento,
toda recriminación por una venida
de Dios en la generación venidera,
que llega junto con la despedida de la
propia. Y esto es lo que sucede a un



anciano abierto con un joven abierto:
se despide de la vida, pero
entregando —entre comillas— la
propia vida a la nueva generación. Y
esta es la despedida de Simeón y
Ana: “Ahora puedo ir en paz”.

La sensibilidad espiritual de la edad
anciana es capaz de abatir la
competición y el conflicto entre las
generaciones de forma creíble y
definitiva. Supera, esta sensibilidad:
los ancianos, con esta sensibilidad,
superan el conflicto, van más allá,
van a la unidad, no al conflicto. Esto
ciertamente es imposible para los
hombres, pero es posible para Dios.
¡Y hoy necesitamos mucho de la
sensibilidad del espíritu, de la
madurez del espíritu, necesitamos
ancianos sabios, maduros en el
espíritu que nos den una esperanza
para la vida!

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pr/article/ancianos-
fidelidad-papa-francisco/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/es-pr/article/ancianos-fidelidad-papa-francisco/
https://opusdei.org/es-pr/article/ancianos-fidelidad-papa-francisco/
https://opusdei.org/es-pr/article/ancianos-fidelidad-papa-francisco/

	«La fidelidad en la espera afina los sentidos espirituales»

