
opusdei.org

Amar al mundo
apasionadamente

Homilía pronunciada en la
Universidad de Navarra
(España) el 8 de octubre de
1967. El santo fundador del
Opus Dei resume en ella el
espíritu que difundió desde
1928.

28/02/2006

Acabáis de escuchar la lectura
solemne de los dos textos de la
Sagrada Escritura, correspondientes
a la Misa del domingo XXI después de
Pentecostés. Haber oído la Palabra de



Dios os sitúa ya en el ámbito en el
que quieren moverse estas palabras
mías que ahora os dirijo: palabras de
sacerdote, pronunciadas ante una
gran familia de hijos de Dios en su
Iglesia Santa. Palabras, pues, que
desean ser sobrenaturales,
pregoneras de la grandeza de Dios y
de sus misericordias con los
hombres: palabras que os dispongan
a la impresionante Eucaristía que
hoy celebramos en el campus de la
Universidad de Navarra.

Considerar unos instantes el hecho
que acabo de mencionar. Celebramos
la Sagrada Eucaristía, el sacrificio
sacramental del Cuerpo y de la
Sangre del Señor, ese misterio de fe
que anuda en sí todos los misterios
del Cristianismo. Celebramos, por
tanto, la acción más sagrada y
trascendente que los hombres, por la
gracia de Dios, podemos realizar en
esta vida: comulgar con el Cuerpo y
la Sangre del Señor viene a ser, en



cierto sentido, como desligarnos de
nuestras ataduras de tierra y de
tiempo, para estar ya con Dios en el
Cielo, conde Cristo mismo enjugará
las lágrimas de nuestros ojos y donde
no habrá muerte, ni llanto, ni gritos
de fatiga, porque el mundo viejo ya
habrá terminado (Cfr. Apoc 21, 4).
Esta verdad tan consoladora y
profunda, esta significación
escatológica de la Eucaristía, como
suelen denominarla los teólogos,
podría, sin embargo, ser
malentendida: lo ha sido siempre
que se ha querido presentar la
existencia cristiana como algo
solamente espiritual —espiritualista,
quiero decir—, propio de gentes
puras extraordinarias, que no se
mezclan con las cosas despreciables
de este mundo, o, a lo más, que las
toleran como algo necesariamente
yuxtapuesto al espíritu, mientras
vivimos aquí.



Cuando se ven las cosas de este
modo, el templo se convierte en el
lugar por antonomasia de la vida
cristiana; y ser cristiano es, entonces,
ir al templo, participar en sagradas
ceremonias, incrustarse en una
sociología eclesiástica, en una
especie de mundo segregado, que se
presenta a sí mismo como la antesala
del cielo, mientras el mundo común
recorre su propio camino. La
doctrina del Cristianismo, la vida de
la gracia, pasarían, pues, como
rozando el ajetreado avanzar de la
historia humana, pero sin
encontrarse con él.

En esta mañana de octubre, mientras
nos disponemos a adentrarnos en el
memorial de la Pascua del Señor,
respondemos sencillamente que no a
esa visión deformada del
Cristianismo. Reflexionad por un
momento en el marco de nuestra
Eucaristía, de nuestra Acción de
Gracias: nos encontramos en un



templo singular; podría decirse que
la nave es el campus universitario; el
retablo, la Biblioteca de la
Universidad; allá, la maquinaria que
levanta nuevos edificios; y arriba, el
cielo de Navarra...

¿No os confirma esta enumeración,
de una forma plástica e inolvidable,
que es la vida ordinaria el verdadero
lugar de nuestra existencia cristiana?
Hijos míos, allí donde están vuestros
hermanos los hombres, allí donde
están vuestras aspiraciones, vuestro
trabajo, vuestros amores, allí está el
sitio de vuestro encuentro cotidiano
con Cristo. Es, en medio de las cosas
más materiales de la tierra, donde
debemos santificarnos, sirviendo a
Dios y a todos los hombres.

Lo he enseñado constantemente con
palabras de la Escritura Santa: el
mundo no es malo, porque ha salido
de las manos de Dios, porque es
criatura suya, porque Yaveh lo miró



y vio que era bueno (Cfr. Gen 1, 7 y
ss.). Somos los hombres los que lo
hacemos malo y feo, con nuestros
pecados y nuestras infidelidades. No
lo dudéis, hijos míos: cualquier modo
de evasión de las honestas realidades
diarias es para vosotros, hombres y
mujeres del mundo, cosa opuesta a la
voluntad de Dios.

Por el contrario, debéis comprender
ahora —con una nueva claridad—
que Dios os llama a servirle en y
desde las tareas civiles, materiales,
seculares de la vida humana: en un
laboratorio, en el quirófano de un
hospital, en el cuartel, en la cátedra
universitaria, en la fábrica, en el
taller, en el campo, en el hogar de
familia y en todo el inmenso
panorama del trabajo, Dios nos
espera cada día. Sabedlo bien: hay
un algo santo, divino, escondido en
las situaciones más comunes, que
toca a cada uno de vosotros
descubrir.



Yo solía decir a aquellos
universitarios y a aquellos obreros
que venían junto a mí por los años
treinta, que tenían que saber
materializar la vida espiritual.
Quería apartarlos así de la tentación,
tan frecuente entonces y ahora, de
llevar como una doble vida: la vida
interior, la vida de relación con Dios,
de una parte; y de otra, distinta y
separada, la vida familiar,
profesional y social, plena de
pequeñas realidades terrenas.

¡Que no, hijos míos! Que no puede
haber una doble vida, que no
podemos ser como esquizofrénicos,
si queremos ser cristianos: que hay
una única vida, hecha de carne y
espíritu, y ésa es la que tiene que ser
—en el alma y en el cuerpo— santa y
llena de Dios: a ese Dios invisible, lo
encontramos en las cosas más
visibles y materiales.



No hay otro camino, hijos míos: o
sabemos encontrar en nuestra vida
ordinaria al Señor, o no lo
encontraremos nunca. Por eso puedo
deciros que necesita nuestra época
devolver —a la materia y a las
situaciones que parecen más
vulgares— su noble y original
sentido, ponerlas al servicio del
Reino de Dios, espiritualizarlas,
haciendo de ellas medio y ocasión de
nuestro encuentro continuo con
Jesucristo.

El auténtico sentido cristiano —que
profesa la resurrección de toda carne
— se enfrentó siempre, como es
lógico, con la desencarnación sin
temor a ser juzgado de materialismo.
Es lícito, por tanto, hablar de un
materialismo cristiano que se opone
audazmente a los materialismos
cerrados al espíritu.

¿Qué son los sacramentos —huellas
de la Encarnación del Verbo, como



afirmaron los antiguos— sino la más
clara manifestación de este camino,
que Dios ha elegido para
santificarnos y llevarnos al Cielo?
¿No veis que cada sacramento es el
amor de Dios, con toda su fuerza
creadora y redentora, que se nos da
sirviéndose de medios materiales?
¿Qué es esta Eucaristía —ya
inminente— sino el Cuerpo y la
Sangre adorables de nuestro
Redentor, que se nos ofrece a través
de la humilde materia de este mundo
—vino y pan—, a través de los
elementos de la naturaleza,
cultivados por el hombre como el
último Concilio Ecuménico ha
querido recordar? (cfr. Gaudium et
Spes 38).

Se comprende, hijos, que el Apóstol
pudiera escribir: todas las cosas son
vuestras, vosotros sois de Cristo y
Cristo es de Dios (1 Cor 3, 22-23). Se
trata de un movimiento ascendente
que el Espíritu Santo, difundido en



nuestros corazones, quiere provocar
en el mundo: desde la tierra, hasta la
gloria del Señor. Y para que quedara
claro que —en ese movimiento— se
incluía aun lo que parece más
prosaico, San Pablo escribió también:
ya comáis, ya bebáis, hacedlo todo
para la gloria de Dios (1 Cor 10, 31).

Esta doctrina de la Sagrada Escritura,
que se encuentra —como sabéis— en
el núcleo mismo del espíritu del Opus
Dei, os ha de llevar a realizar vuestro
trabajo con perfección, a amar a Dios
y a los hombres al poner amor en las
cosas pequeñas de vuestra jornada
habitual, descubriendo ese algo
divino que en los detalles se encierra.
¡Qué bien cuadran aquí aquellos
versos del poeta de Castilla!:
Despacito, y buena letra: / el hacer
las cosas bien / importa más que el
hacerlas (A. Machado, Poesías
completas CLXI.— Proverbios y
cantares XXIV. Espasa-Calpe. Madrid,
1940).



Os aseguro, hijos míos, que cuando
un cristiano desempeña con amor lo
más intrascendente de las acciones
diarias, aquello rebosa de la
trascendencia de Dios. Por eso os he
repetido, con un repetido martilleo,
que la vocación cristiana consiste en
hacer endecasílabos de la prosa de
cada día. En la línea del horizonte,
hijos míos, parecen unirse el cielo y
la tierra. Pero no, donde de verdad se
juntan es en vuestros corazones,
cuando vivís santamente la vida
ordinaria...

Vivir santamente la vida ordinaria,
acabo de deciros. Y con esas palabras
me refiero a todo el programa de
vuestro quehacer cristiano. Dejaos,
pues, de sueños, de falsos idealismos,
de fantasías, de eso que suelo llamar
mística ojalatera —¡ojalá no me
hubiera casado, ojalá no tuviera esta
profesión, ojalá tuviera más salud,
ojalá fuera joven, ojalá fuera viejo!...
—, y ateneos, en cambio,



sobriamente, a la realidad más
material e inmediata, que es donde
está el Señor: mirad mis manos y mis
pies dijo Jesús resucitado: soy yo
mismo. Palpadme y ved que un
espíritu no tiene carne y huesos,
como veis que yo tengo (Luc 24, 39).

Son muchos los aspectos del
ambiente secular, en el que os
movéis, que se iluminan a partir de
estas verdades. Pensad, por ejemplo,
en vuestra actuación como
ciudadanos en la vida civil. Un
hombre sabedor de que el mundo —
y no sólo el templo— es el lugar de su
encuentro con Cristo, ama ese
mundo, procura adquirir una buena
preparación intelectual y
profesional, va formando —con
plena libertad— sus propios criterios
sobre los problemas del medio en
que se desenvuelve; y toma, en
consecuencia, sus propias decisiones
que, por ser decisiones de un
cristiano, proceden además de una



reflexión personal, que intenta
humildemente captar la voluntad de
Dios en esos detalles pequeños y
grandes de la vida.

Pero a ese cristiano jamás se le
ocurre creer o decir que él baja del
templo al mundo para representar a
la Iglesia, y que sus soluciones son
las soluciones católicas a aquellos
problemas. ¡Esto no puede ser, hijos
míos! Esto sería clericalismo,
catolicismo oficial o como queráis
llamarlo. En cualquier caso, es hacer
violencia a la naturaleza de las cosas.
Tenéis que difundir por todas partes
una verdadera mentalidad laical que
ha de llevar a tres conclusiones:

— a ser lo suficientemente honrados,
para pechar con la propia
responsabilidad personal;

— a ser lo suficientemente cristianos,
para respetar a los hermanos en la
fe, que proponen —en materias



opinables— soluciones diversas a la
que cada uno de nosotros sostiene;

— y a ser lo suficientemente
católicos, para no servirse de nuestra
Madre la Iglesia, mezclándola en
banderías humanas.

Se ve claro que, en este terreno como
en todos, no podríais realizar ese
programa de vivir santamente la
vida ordinaria, si no gozarais de toda
la libertad que os reconocen —a la
vez— la Iglesia y vuestra dignidad de
hombres y de mujeres creados a
imagen de Dios. La libertad personal
es esencial en la vida cristiana. Pero
no olvidéis, hijos míos, que hablo
siempre de una libertad responsable.

Interpretad, pues, mis palabras,
como lo que son: una llamada a que
ejerzáis —¡a diario!, no sólo en
situaciones de emergencia—
vuestros derechos; y a que cumpláis
noblemente vuestras obligaciones
como ciudadanos —en la vida



política, en la vida económica, en la
vida universitaria, en la vida
profesional—, asumiendo con
valentía todas las consecuencias de
vuestras decisiones libres, cargando
con la independencia personal que
os corresponde. Y esta cristiana
mentalidad laical os permitirá huir
de toda intolerancia, de todo
fanatismo —lo diré de un modo
positivo—, os hará convivir en paz
con todos vuestros conciudadanos, y
fomentar también la convivencia en
los diversos órdenes de la vida social.

Sé que no tengo necesidad de
recordar lo que, a lo largo de tantos
años, he venido repitiendo. Esta
doctrina de libertad ciudadana, de
convivencia y de comprensión,
forma parte muy principal del
mensaje que el Opus Dei difunde.
¿Tendré que volver a afirmar que los
hombres y las mujeres, que quieren
servir a Jesucristo en la Obra de Dios,
son sencillamente ciudadanos



iguales a los demás que se esfuerzan
por vivir con seria responsabilidad
—hasta las últimas conclusiones— su
vocación cristiana?

Nada distingue a mis hijos de sus
conciudadanos. En cambio, fuera de
la Fe, nada tienen en común con los
miembros de las congregaciones
religiosas. Amo a los religiosos y
venero y admiro sus clausuras, sus
apostolados, su apartamiento del
mundo —su contemptus mundi que
son otros signos de santidad en la
Iglesia. Pero el Señor no me ha dado
vocación religiosa, y desearla para
mí sería un desorden. Ninguna
autoridad en la tierra me podrá
obligar a ser religioso, como ninguna
autoridad puede forzarme a contraer
matrimonio. Soy sacerdote secular:
sacerdote de Jesucristo, que ama
apasionadamente el mundo.

Quienes han seguido a Jesucristo —
conmigo, pobre pecador— son: un



pequeño tanto por ciento de
sacerdotes, que antes han ejercido
una profesión o un oficio laical; un
gran número de sacerdotes seculares
de muchas diócesis del mundo —que
así confirman su obediencia a sus
respectivos Obispos y su amor y la
eficacia de su trabajo diocesano—,
siempre con los brazos abiertos en
cruz para que todas las almas
quepan en sus corazones, y que están
como yo en medio de la calle, en el
mundo, y lo aman; y la gran
muchedumbre formada por hombres
y por mujeres —de diversas
naciones, de diversas lenguas, de
diversas razas— que viven de su
trabajo profesional, casados la mayor
parte, solteros muchos otros, que
participan con sus conciudadanos en
la grave tarea de hacer más humana
y más justa la sociedad temporal; en
la noble lid de los afanes diarios, con
personal responsabilidad —repito—,
experimentando con los demás
hombres, codo con codo, éxitos y



fracasos, tratando de cumplir sus
deberes y de ejercitar sus derechos
sociales y cívicos. Y todo con
naturalidad, como cualquier
cristiano consciente, sin mentalidad
de selectos, fundidos en la masa de
sus colegas, mientras procuran
detectar los brillos divinos que
reverberan en las realidades más
vulgares.

También las obras, que —en cuanto
asociación— promueve el Opus Dei,
tienen esas características
eminentemente seculares: no son
obras eclesiásticas. No gozan de
ninguna representación oficial de la
Sagrada Jerarquía de la Iglesia. Son
obras de promoción humana,
cultural, social, realizadas por
ciudadanos, que procuran
iluminarlas con las luces del
Evangelio y caldearlas con el amor
de Cristo. Un dato os lo aclarará: el
Opus Dei, por ejemplo, no tiene ni
tendrá jamás como misión regir



Seminarios diocesanos, donde los
Obispos instituidos por el Espíritu
Santo (Act 20, 28). preparan a sus
futuros sacerdotes.

Fomenta, en cambio, el Opus Dei
centros de formación obrera, de
capacitación campesina, de
enseñanza primaria, media y
universitaria, y tantas y tan variadas
labores más, en todo el mundo,
porque su afán apostólico —escribí
hace muchos años— es un mar sin
orillas.

Pero ¿cómo me he de alargar en esta
materia, si vuestra misma presencia
es más elocuente que un prolongado
discurso? Vosotros, Amigos de la
Universidad de Navarra, sois parte
de un pueblo que sabe que está
comprometido en el progreso de la
sociedad, a la que pertenece. Vuestro
aliento cordial, vuestra oración,
vuestro sacrificio y vuestras
aportaciones no discurren por los



cauces de un confesionalismo
católico: al prestar vuestra
cooperación sois claro testimonio de
una recta conciencia ciudadana,
preocupada del bien común
temporal; atestiguáis que una
Universidad puede nacer de las
energías del pueblo, y ser sostenida
por el pueblo.

Una vez más quiero, en esta ocasión,
agradecer la colaboración que rinden
a nuestra Universidad mi nobilísima
ciudad de Pamplona, la grande y
recia región navarra; los Amigos
procedentes de toda la geografía
española y —con particular emoción
lo digo— los no españoles, y aun los
no católicos y los no cristianos, que
han comprendido, y lo muestran con
hechos, la intención y el espíritu de
esta empresa.

A todos se debe que la Universidad
sea un foco, cada vez más vivo, de
libertad cívica, de preparación



intelectual, de emulación
profesional, y un estímulo para la
enseñanza universitaria. Vuestro
sacrificio generoso está en la base de
la labor universal, que busca el
incremento de las ciencias humanas,
la promoción social, la pedagogía de
la fe.

Lo que acabo de señalar lo ha visto
con claridad el pueblo navarro, que
reconoce también en su Universidad
ese factor de promoción económica
para la región y, especialmente, de
promoción social, que ha permitido a
tantos de sus hijos un acceso a las
profesiones intelectuales, que —de
otro modo— sería arduo y, en ciertos
casos, imposible. El entendimiento
del papel que la Universidad habría
de jugar en su vida, es seguro que
motivó el apoyo que Navarra le
dispensó desde un principio: apoyo
que sin duda habrá de ser, de día en
día, más amplio y entusiasta.



Sigo manteniendo la esperanza —
porque responde a un criterio justo y
a la realidad vigente en tantos países
— de que llegará el momento en el
que el Estado español contribuirá,
por su parte, a aliviar las cargas de
una tarea que no persigue provecho
privado alguno, sino que —al
contrario— por estar totalmente
consagrada al servicio de la sociedad,
procura trabajar con eficacia por la
prosperidad presente y futura de la
nación.

Y ahora, hijos e hijas, dejadme que
me detenga en otro aspecto —
particularmente entrañable— de la
vida ordinaria. Me refiero al amor
humano, al amor limpio entre un
hombre y una mujer, al noviazgo, al
matrimonio. He de decir una vez más
que ese santo amor humano no es
algo permitido, tolerado, junto a las
verdaderas actividades del espíritu,
como podría insinuarse en los falsos
espiritualismos a que antes aludía.



Llevo predicando de palabra y por
escrito todo lo contrario desde hace
cuarenta años, y ya lo van
entendiendo los que no lo
comprendían.

El amor, que conduce al matrimonio
y a la familia, puede ser también un
camino divino, vocacional,
maravilloso, cauce para una
completa dedicación a nuestro Dios.
Realizad las cosas con perfección, os
he recordado, poned amor en las
pequeñas actividades de la jornada,
descubrid —insisto— ese algo divino
que en los detalles se encierra: toda
esta doctrina encuentra especial
lugar en el espacio vital, en el que se
encuadra el amor humano.

Ya lo sabéis, profesores, alumnos, y
todos los que dedicáis vuestro
quehacer a la Universidad de
Navarra: he encomendado vuestros
amores a Santa María, Madre del
Amor Hermoso. Y ahí tenéis la



ermita que hemos construido con
devoción, en el campus universitario,
para que recoja vuestras oraciones y
la oblación de ese estupendo y limpio
amor, que Ella bendice.

¿No sabíais que vuestro cuerpo es
templo del Espíritu Santo, que habéis
recibido de Dios, y que no os
pertenecéis? (1 Cor 6, 19). ¡Cuántas
veces, ante la imagen de la Virgen
Santa, de la Madre del Amor
Hermoso, responderéis con una
afirmación gozosa a la pregunta del
Apóstol!: Sí, lo sabemos y queremos
vivirlo con tu ayuda poderosa, oh
Virgen Madre de Dios.

La oración contemplativa surgirá en
vosotros cada vez que meditéis en
esta realidad impresionante: algo tan
material como mi cuerpo ha sido
elegido por el Espíritu Santo para
establecer su morada..., ya no me
pertenezco..., mi cuerpo y mi alma —
mi ser entero— son de Dios... Y esta



oración será rica en resultados
prácticos, derivados de la gran
consecuencia que el mismo Apóstol
propone: glorificad a Dios en vuestro
cuerpo (1 Cor 6, 20).

Por otra parte, no podéis desconocer
que sólo entre los que comprenden y
valoran en toda su profundidad
cuanto acabamos de considerar
acerca del amor humano, puede
surgir esa otra comprensión inefable
de la que hablará Jesús (Cfr. Mt 19,
11), que es un puro donde Dios y que
impulsa a entregar el cuerpo y el
alma al Señor, a ofrecerle el corazón
indiviso, sin la mediación del amor
terreno.

Debo terminar ya, hijos míos. Os dije
al comienzo que mi palabra querría
anunciaros algo de la grandeza y de
la misericordia de Dios. Pienso
haberlo cumplido, al hablaros de
vivir santamente la vida ordinaria:
porque una vida santa en medio de



la realidad secular —sin ruido, con
sencillez, con veracidad—, ¿no es hoy
acaso la manifestación más
conmovedora de las magnalia Dei
(Eccli 18, 4), de esas portentosas
misericordias que Dios ha ejercido
siempre, y no deja de ejercer, para
salvar al mundo?

Ahora os pido con el salmista que os
unáis a mi oración y a mi alabanza: 
magnificate Dominum mecum, et
extollamus nomen eius simul (Ps 33,
4); engrandeced al Señor conmigo, y
ensalcemos su nombre todos juntos.
Es decir, hijos míos, vivamos de fe.

Tomemos el escudo de la fe, el casco
de salvación y la espada del espíritu
que es la Palabra de Dios. Así nos
anima el Apóstol San Pablo en la
epístola a los de Efeso (Ephes 6, 11 y
ss.), que hace unos momentos se
proclamaba litúrgicamente.

Fe, virtud que tanto necesitamos los
cristianos, de modo especial en este



año de la fe que ha promulgado
nuestro amadísimo Santo Padre el
Papa Paulo VI: porque, sin la fe, falta
el fundamento mismo para la
santificación de la vida ordinaria.

Fe viva en estos momentos, porque
nos acercamos al mysterium fidei (1
Tim 3, 9), a la Sagrada Eucaristía;
porque vamos a participar en esta
Pascua del Señor, que resume y
realiza las misericordias de Dios con
los hombres.

Fe, hijos míos, para confesar que,
dentro de unos instantes, sobre este
ara, va a renovarse la obra de
nuestra Redención (Secreta del
domingo IX después de Pentecostés).
Fe, para saborear el Credo y
experimentar, en torno a este altar y
en esta Asamblea, la presencia de
Cristo, que nos hace cor unum et
anima una (Act 4, 3), un solo corazón
y una sola alma; y nos convierte en
familia, en Iglesia, una, santa,



católica, apostólica y romana, que
para nosotros es tanto como
universal.

Fe, finalmente, hijas e hijos
queridísimos, para demostrar al
mundo que todo esto no son
ceremonias y palabras, sino una
realidad divina, al presentar a los
hombres el testimonio de una vida
ordinaria santificada, en el Nombre
del Padre y del Hijo y del Espíritu
Santo y de Santa María.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pr/article/amar-al-
mundo-apasionadamente-2/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/es-pr/article/amar-al-mundo-apasionadamente-2/
https://opusdei.org/es-pr/article/amar-al-mundo-apasionadamente-2/
https://opusdei.org/es-pr/article/amar-al-mundo-apasionadamente-2/

	Amar al mundo apasionadamente

