
opusdei.org

Meditaciones:
sábado después de
Epifanía

Reflexión para meditar el
sábado después de Epifanía.
Los temas propuestos son: el
bautismo para la purificación
de nuestros pecados; Juan
Bautista conduce a los suyos
hacia Jesús; llevar las personas
a Cristo

– El bautismo para la purificación de
nuestros pecados

– Juan Bautista conduce a los suyos
hacia Jesús

– Llevar las personas a Cristo



EN EL EVANGELIO de hoy
contemplamos a Jesús que estaba en
Jerusalén con sus discípulos «y
bautizaba» (Jn 3, 22). El bautismo
como rito de purificación de los
pecados estaba prefigurado en el
Antiguo Testamento por medio de
signos: el arca de Noé, el paso del
mar Rojo, el cruce del Jordán... Jesús
mismo había acudido a aquel río
para manifestar su solidaridad
redentora, aunque no lo necesitaba:
«Al que no conocía el pecado, lo hizo
pecado en favor nuestro, para que
nosotros llegáramos a ser justicia de
Dios en él» (2Co 5,21).

San Pablo relaciona el bautismo de
Jesús con la muerte del Señor:
«Cuantos fuimos bautizados en Cristo
Jesús fuimos bautizados en su
muerte» (Rm 6,3). De hecho, así lo
representan el arte y la
espiritualidad oriental: «El icono del



bautismo de Jesús muestra el agua
como un sepulcro líquido que tiene
la forma de una cueva oscura, que a
su vez es la representación
iconográfica del Hades, el
inframundo, el infierno. El descenso
de Jesús a este sepulcro líquido, a
este infierno que le envuelve por
completo, es la representación del
descenso al infierno»[1]. Nosotros
también estamos invitados a revivir
ese bautismo en la muerte de Cristo,
a cargar con la cruz de cada día para
después resucitar con él. Ese es el
sentido de la expiación que purifica
las huellas del pecado en nuestra
vida.

Y san Josemaría nos recuerda que no
debemos buscar necesariamente esa
purificación en cosas
extraordinarias: «Penitencia es el
cumplimiento exacto del horario que
te has fijado, aunque el cuerpo se
resista o la mente pretenda evadirse
con ensueños quiméricos. Penitencia



es levantarse a la hora. Y también, no
dejar para más tarde, sin un motivo
justificado, esa tarea que te resulta
más difícil o costosa. La penitencia
está en saber compaginar tus
obligaciones con Dios, con los demás
y contigo mismo, exigiéndote de
modo que logres encontrar el tiempo
que cada cosa necesita. Eres
penitente cuando te sujetas
amorosamente a tu plan de oración,
a pesar de que estés rendido,
desganado o frío. Penitencia es tratar
siempre con la máxima caridad a los
otros, empezando por los tuyos. Es
atender con la mayor delicadeza a
los que sufren, a los enfermos, a los
que padecen»[2].

«SE ORIGINÓ entonces una discusión
entre un judío y los discípulos de
Juan acerca de la purificación; ellos
fueron a Juan y le dijeron: “Rabí, el



que estaba contigo en la otra orilla
del Jordán, de quien tú has dado
testimonio, ese está bautizando, y
todo el mundo acude a él”» (Jn
3,25-26). Los discípulos de Juan
Bautista sienten preocupación,
comprensible por el cariño y
admiración que tenían por su
maestro, al ver que su prestigio
decaía a expensas de la popularidad
de Jesús. Surge de modo natural la
comparación entre los dos
bautismos, que es, en el fondo, una
pregunta sobre la identidad de Juan
y la de Jesús.

«Contestó Juan: “Nadie puede
tomarse algo para sí si no se lo dan
desde el cielo. Vosotros mismos sois
testigos de que yo dije: “Yo no soy el
Mesías, sino que he sido enviado
delante de él”» (Jn 3,27-28). Juan
corrige el celo de sus discípulos al
recordarles su propia enseñanza, la
naturaleza de su misión. Él era la voz
que anunciaba la llegada del Verbo,



como el amigo del novio proclama la
presencia del esposo: «El que tiene la
esposa es el esposo; en cambio, el
amigo del esposo, que asiste y lo oye,
se alegra con la voz del esposo; pues
esta alegría mía está colmada”» (Jn
3,29).

«Juan fue un gran educador de sus
discípulos, porque los condujo al
encuentro con Jesús, del cual dio
testimonio. No se exaltó a sí mismo,
no quiso tener a sus discípulos
vinculados a sí mismo. Y sin embargo
Juan era un gran profeta, y su fama
era muy grande. Cuando llegó Jesús,
retrocedió y lo señaló: «Detrás de mí
viene el que es más fuerte que yo...
Yo os he bautizado con agua, pero él
os bautizará con Espíritu Santo» (Mc
1,7-8). El verdadero educador no
vincula a las personas a sí, no es
posesivo. Quiere que su hijo, o su
discípulo, aprenda a conocer la
verdad, y entable con ella una
relación personal. El educador



cumple su deber a fondo, mantiene
una presencia atenta y fiel; pero su
objetivo es que el educando escuche
la voz de la verdad que habla a su
corazón y la siga en un camino
personal»[3].

EL EVANGELIO de hoy concluye con
una afirmación rotunda de san Juan
Bautista, que se convirtió en lema
para los cristianos a lo largo de la
historia: «Es necesario que Él crezca
y que yo disminuya» (Jn 3,30). Si la
causa del pecado original fue la
soberbia de Adán y Eva, Jesucristo
nos redimió aceptando con humildad
la voluntad del Padre. Su ejemplo es
el camino para nuestro andar en la
tierra, y el lema del Bautista es una
manera concreta de llevar a la
práctica la aspiración que revela san
Pablo: «No soy yo el que vive, es
Cristo quien vive en mí» (Gál 2,20).



San Josemaría incorporó a su vida
esta actitud y por eso repetía con
frecuencia que lo suyo era ocultarse
y desaparecer, que era Jesús quien
debía lucir: «He sentido en mi alma,
desde que me determiné a escuchar
la voz de Dios –al barruntar el amor
de Jesús–, un afán de ocultarme y
desaparecer; un vivir aquel illum
oportet crescere, me autem minui (Jn
3, 30); conviene que crezca la gloria
del Señor, y que a mí no se me
vea»[4]. «Es la regla de la santidad:
nuestra humillación, para que el
Señor crezca (...). La diferencia entre
los héroes y los santos es el
testimonio, la imitación de Jesucristo.
Ir por el camino de Jesucristo, el de la
cruz. Muchos santos acabaron tan
humildemente. ¡Los grandes santos!
(...). Y también es el camino de
nuestra santidad. Si no nos dejamos
convertir el corazón por esa senda de
Jesús –llevar la cruz todos los días, la
cruz ordinaria, la cruz sencilla– y
dejar que Jesús crezca; si no vamos



por ese camino, no seremos santos.
Pero si vamos por esa vía, todos
daremos testimonio de Jesucristo»[5].

Al comenzar un nuevo año, pedimos
al Señor que nos ayude a avanzar
por este camino de servicio y de
humildad, por esta nueva conversión
para imitar a Cristo. La Virgen santa
dijo de sí misma que el Señor se
había fijado en su humildad.
Pidamos a Dios Padre, junto con la
Virgen, que nos ayude a que Cristo
crezca en nosotros, con la Oración
colecta de la Misa de hoy:
«Concédenos, por tu gracia, ser
semejantes a aquel en quien nuestra
naturaleza está unida a la tuya».[6].

[1] Benedicto XVI, Jesús de Nazaret,
Planeta, Barcelona, 2007, p. 42.

[2] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
138.



[3] Benedicto XVI, Homilía, 8-I-2012.

[4] San Josemaría, Carta 29-XII-1947,
n. 16.

[5] Francisco, Homilía, 9-V-2014.

[6] Misa del Sábado de la II semana de
Navidad, Oración colecta.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pe/meditation/sabado-
despues-epifania/ (12/12/2025)

https://opusdei.org/es-pe/meditation/sabado-despues-epifania/
https://opusdei.org/es-pe/meditation/sabado-despues-epifania/
https://opusdei.org/es-pe/meditation/sabado-despues-epifania/

	Meditaciones: sábado después de Epifanía

