
opusdei.org

Meditaciones: jueves
de la 28.ª semana del
Tiempo Ordinario

Reflexión para meditar el
jueves de la 28.ª semana del
tiempo ordinario. Los temas
propuestos son: la humildad,
camino que nos conduce a Dios;
el examen de conciencia:
reconocer la voz del Señor;
valentía para mirar nuestro
corazón.

- La humildad, camino que nos
conduce a Dios.

- El examen de conciencia: reconocer
la voz del Señor.



- Valentía para mirar nuestro
corazón.

TANTO LUCAS como Mateo recogen
en sus evangelios el célebre discurso
de los «ayes», en el que el Señor
recrimina a los escribas y fariseos la
incoherencia de sus vidas. El Maestro
les acusa con dureza porque estaban
más preocupados de aparentar que
de vivir de acuerdo con la verdad.
«¡Ay de vosotros, los doctores de la
ley, porque imponéis a los hombres
cargas insoportables, pero vosotros
ni con uno de vuestros dedos las
tocáis! ¡Ay de vosotros, que edificáis
los sepulcros de los profetas, después
que vuestros padres los mataron! (...)
¡Ay de vosotros, maestros de la ley,
que os habéis apoderado de la llave
de la ciencia» (Lc 11, 46-47.52).



Lejos de ablandar sus corazones, las
palabras que escuchan de labios de
Jesucristo les llevan «a atacarle con
furia» (Lc 11,53). Ciertamente, el
Señor les ha hablado con severidad.
Sin embargo, si hubieran mirado con
un poco de valentía y sinceridad en
su interior, se habrían dado cuenta
de que las acusaciones de Jesús eran
justas. La humildad, en cambio,
permite aceptar la corrección y
ponernos en marcha hacia la
conversión que el Señor nos pide.
Ese es «el camino que nos conduce a
Dios y, al mismo tiempo,
precisamente porque nos conduce a
él, nos lleva también a lo esencial de
la vida, a su significado más
verdadero, al motivo más fiable por
el que la vida vale la pena ser vivida.
Solo la humildad nos abre a la
experiencia de la verdad, de la
alegría auténtica, del conocimiento
que cuenta. Sin humildad estamos 
aislados (...) de la comprensión de



Dios, de la compresión de nosotros
mismos»[1].

En otros pasajes del Evangelio vemos
cómo a Jesús le conmueve la
sencillez de los niños que se le
acercan y que aún no han aprendido
a mentir; la debilidad de los leprosos
que le piden ser curados sin dejarse
atar por el que dirán; la honradez de
los que preguntan porque desean
conocer la verdad. El Maestro
aprecia la autenticidad y la
honradez. Por eso, en otra ocasión,
predicará: «Que vuestro modo de
hablar sea: “Sí, sí”; “no, no”. Lo que
exceda de esto, viene del
maligno» (Mt 5,37).

LA INCLINACIÓN a justificarse de los
fariseos y escribas es tan vieja como
el mismo hombre. Cuando Dios se
extraña al ver el vestido de hojas que



Adán se ha puesto y le pregunta si ha
comido del árbol, el primer hombre
se excusa: «La mujer que me diste,
ella me dio del árbol, y comí» (Gen
3,12). Su reacción es echarle la culpa
a Eva, para tranquilizar así su
conciencia ante lo que acababa de
suceder.

Cuenta don Javier Echevarría que
san Josemaria «luchó siempre contra
todo tipo de excusas que frenan el
cumplimiento del deber, aunque no
supongan una ofensa grave al Señor.
(...) En esos detalles se demuestra el
amor. Por eso, rechazaba
radicalmente cinco razonamientos,
que no dudaba en calificar de
diablos: es que, pensé que, creí que,
mañana, después»[2]. El deseo de
tener un corazón atento, que vigila,
lleva a escuchar la voz de Dios en
todas esas pequeñas luchas.

El examen de conciencia es un medio
que nos ayuda a conocernos mejor y



a reconocer las llamadas que Dios
nos dirige cada día. Si en ocasiones
nos damos cuenta de que no hemos
sabido corresponder, en ese
momento podemos pedir al Señor la
gracia de recomenzar al día
siguiente. Como decía san Josemaría:
«Nuestra vida –la de los cristianos–
ha de ser así de vulgar: procurar
hacer bien, todos los días, las mismas
cosas que tenemos obligación de
vivir; realizar en el mundo nuestra
misión divina, cumpliendo el
pequeño deber de cada instante. –
Mejor: esforzándonos por cumplirlo,
porque a veces no lo conseguiremos
y, al venir la noche, en el examen,
tendremos que decir al Señor: no te
ofrezco virtudes; hoy solo puedo
ofrecerte defectos, pero –con tu
gracia– llegaré a llamarme
vencedor»[3].



LA LLAMADA y el seguimiento de
Cristo están íntimamente conectados
con la necesidad de examinarnos en
el amor de Dios. En la oración
necesitamos enfrentarnos a nuestras
debilidades, sin miedo, mediante un
examen de conciencia sincero, que
nos permita poner nombre y
apellidos a lo que nos pasa. El beato
Álvaro, en una de sus primeras
cartas pastorales, aconsejaba «hacer
a conciencia el examen de
conciencia»[4]. En otras palabras,
animaba a sus hijos a ser valientes
para mirar en el interior del corazón,
yendo hasta el fondo, para encontrar
las causas de las debilidades.

Este empeño por conocernos mejor
nos podrá ayudar a crecer en
libertad, pues de este modo
descubrimos la continua mirada y
acción del Señor en nuestra
existencia, que nos impulsa a vivir
con autenticidad. En cambio, «el
olvido de la presencia de Dios en



nuestra vida va a la par que la
ignorancia sobre nosotros mismos, la
ignorancia sobre las características
de nuestra personalidad y sobre
nuestros deseos más profundos»[5].
En este examen podemos reavivar
los ideales que queremos que nos
muevan y pedir su gracia a Dios para
que nos ayude a vivir según nuestra
vocación. De este modo, podremos
acompañar de cerca al Señor, sin
quedar atrapados por lo que nos
aparta de él. Cuando Jesús llamó a
los primeros apóstoles, ellos,
«abandonando todas las cosas, ¡todo!,
le siguieron... Y sucede algunas veces
que nosotros –que deseamos
imitarles– no acabamos de
abandonar todo, y nos queda un
apego en el corazón, un error en
nuestra vida, que no queremos
cortar, para ofrecérselo al Señor. –
¿Harás el examen de tu corazón bien
a fondo? –No ha de quedar nada ahí,
que no sea de él; si no, no le amamos
bien, ni tú ni yo»[6].



La Virgen María supo dirigir sus
afectos hacia la misión que el ángel
le había anunciado: ser la Madre de
Dios. Desde aquel día toda su vida,
incluso los más pequeños detalles,
giraría en torno a esa vocación. Ella
nos podrá ayudar a que también
nuestra entera jornada sea expresión
del amor que tenemos a su Hijo, y
que se extiende a las personas que
nos rodean.

[1] Francisco, Audiencia, 22-XII-2021.

[2] Javier Echevarría, Memoria del
beato Josemaría.

[3] San Josemaría, Forja, n. 616.

[4] Beato Alvaro del Portillo, Carta 8-
XII-1976, n. 8.

[5] Francisco, Audiencia, 5-X-2022.



[6] San Josemaría, Forja, n. 356.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-pe/meditation/

meditaciones-jueves-de-la-28-a-semana-
del-tiempo-ordinario/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/es-pe/meditation/meditaciones-jueves-de-la-28-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-pe/meditation/meditaciones-jueves-de-la-28-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-pe/meditation/meditaciones-jueves-de-la-28-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-pe/meditation/meditaciones-jueves-de-la-28-a-semana-del-tiempo-ordinario/

	Meditaciones: jueves de la 28.ª semana del Tiempo Ordinario

