
opusdei.org

Meditaciones: 2.º
domingo de
Cuaresma (Ciclo C)

Reflexión para meditar el 2.º
domingo de Cuaresma. Los
temas propuestos son: el
desierto y el monte son lugares
de silencio; Dios nos diviniza en
la oración; el misterio de Dios se
nos revela progresivamente.

El desierto y el monte son
lugares de silencio.
Dios nos diviniza en la oración.
El misterio de Dios se nos revela
progresivamente.

• 

• 
• 



LA LITURGIA del domingo pasado
nos presentaba a Jesús y al demonio
frente a frente en el desierto. En este
segundo domingo de Cuaresma, por
otra parte, nos trasladamos al monte
Tabor para asistir al acontecimiento
glorioso de la Transfiguración del
Señor. Si en el desierto «vemos a
Jesús plenamente hombre, que
comparte con nosotros incluso la
tentación», en el Tabor «lo
contemplamos como Hijo de Dios,
que diviniza nuestra humanidad»[1].
Sin embargo, a pesar del contraste,
ambos sucesos anticipan el misterio
pascual: «La lucha de Jesús con el
tentador preludia el gran duelo final
de la Pasión, mientras la luz de su
cuerpo transfigurado anticipa la
gloria de la Resurrección»[2].

El desierto y el monte tienen en
común que son lugares apartados, en
donde reina la soledad. A ellos se
retira Jesús, empujado por el Espíritu
Santo, para orar con el Padre. La



Sagrada Escritura nos muestra que
en esos espacios, vacíos de ruido,
Dios se revela de una manera
especial. Por eso, todos necesitamos
espacios y tiempos de silencio en los
que, apagando los ruidos que nos
envuelven, podamos propiciar un
recogimiento interior en el que se
escuche el susurro de Dios. «El
silencio es capaz de abrir un espacio
interior en lo más íntimo de nosotros
mismos, para hacer que allí habite
Dios, para que su Palabra
permanezca en nosotros, para que el
amor a Él arraigue en nuestra mente
y en nuestro corazón, y anime
nuestra vida»[3].

Es normal sentir un cierto temor al
silencio, porque nos exige entrar en
nuestro interior para descubrir la
verdad de nuestra existencia. Es
normal, también, que al principio
nos cueste bajar el nivel de ruido en
esos momentos. Pero, cuando lo
buscamos en medio del ajetreo



diario, entre el ir y el venir tantas
veces acelerado, estamos abriendo
un camino a la presencia de Dios. El
Señor espera muchas veces nuestro
silencio para revelarse.

«OIGO en mi corazón: “Buscad mi
rostro”. Tu rostro buscaré, Señor. No
me escondas tu rostro» (Sal 26,8-9).
Con estas palabras del salmista, la
Iglesia quiere ayudarnos a preparar
nuestro corazón para la Pascua; nos
anima durante la Cuaresma a buscar
con mayor prisa el rostro de Cristo.
Pedro, Santiago y Juan, al subir al
Tabor, se ven inmersos
inesperadamente en la oración de
Jesús. Ellos habían contemplado
muchas veces en el pasado el rostro
del Maestro; le habían mirado
mientras oraba, cuando predicaba la
llegada del Reino o curaba muchos
enfermos. Quizás habían visto



reflejados en el rostro de Cristo los
sentimientos que llenaban su
corazón. Sin embargo, en la cima del
Tabor ven de una manera nueva ese
rostro tan amado.

Jesús revela su gloria a los tres
amigos: «Mientras él oraba, cambió
el aspecto de su rostro, y su vestido
se volvió blanco y muy brillante» (Lc
9,29). Es tal la impresión que les
produjo la contemplación del cuerpo
glorioso del Señor, que Pedro,
entusiasmado, exclamó sin saber lo
que decía: «Maestro, qué bien
estamos aquí; hagamos tres tiendas:
una para ti, otra para Moisés y otra
para Elías» (Lc 9,33). Los discípulos
se sintieron endiosados. «La oración
es la elevación del alma a Dios»[4],
señala san Juan Damasceno, en una
expresión recogida por el Catecismo
de la Iglesia; es un espacio de silencio
ante Dios, a donde acudimos para
llenarnos de él, para saciar nuestra
sed.



Los discípulos fueron arrebatados
por lo que veían en el Tabor. «La
oración nos dará el endiosamiento
bueno, humilde, santo –escribía San
Josemaría–; y podremos trabajar en
todos los ambientes (...). Por ese
seguimiento continuado,
perseverante, de lo divino, el Señor
nos dará a manos llenas la riqueza
de sus dones, la divinización
buena»[5]. «Al mismo tiempo, no es
sana una oración que sea ajena de la
vida. Una oración que nos enajena de
lo concreto de la vida se convierte en
espiritualismo, o, peor, ritualismo.
Recordemos que Jesús, después de
haber mostrado a los discípulos su
gloria en el monte Tabor, no quiere
alargar ese momento de éxtasis, sino
que baja con ellos del monte y
retoma el camino cotidiano. Porque
esa experiencia tenía que
permanecer en los corazones como
luz y fuerza de su fe; también una luz
y fuerza para los días venideros: los
de la Pasión.



COMO había sucedido durante el
Bautismo del Señor en el río Jordán,
también en el monte Tabor «apareció
toda la Trinidad: el Padre en la voz,
el Hijo en el hombre, el Espíritu en la
nube luminosa»[6]. Sorprendidos por
lo que sucedía delante de sus ojos, los
tres discípulos de Jesús reciben una
revelación que tardarán más tiempo
en comprender: que el único Dios es,
al mismo tiempo, una Trinidad de
personas. El misterio de Dios se nos
desvela progresivamente en la
oración, preparada muchas veces
con la lectura espiritual y por la
formación personal. De esa manera
allanaremos el camino al Espíritu
Santo para que sea él quien purifique
progresivamente nuestra idea de
Dios, y nos enseñe a tratarle con
sencillez y confianza. El Espíritu
Santo hará de nosotros «hombres y
mujeres transfigurados»[7], que se



han dejado regenerar, corregir y
consolar.

Cuando Pedro terminó de hablar «se
formó una nube y los cubrió con su
sombra. Al entrar ellos en la nube, se
atemorizaron. Y se oyó una voz
desde la nube que decía: Este es mi
Hijo, el elegido: escuchadle» (Lc
9,34-35). Son unas palabras y unos
momentos que los apóstoles nunca
olvidaron. Unidos a la oración de
Jesús, también nosotros descubrimos
la maravilla de escucharle y de
comprender nuestra condición de
hijos de Dios. «La oración es la
relación viva de los hijos de Dios con
su Padre infinitamente bueno, con su
Hijo Jesucristo y con el Espíritu Santo
(...) Es estar habitualmente en
presencia de Dios, tres veces Santo, y
en comunión con Él»[8]. María, que se
dejó moldear interiormente por la
gracia, nos puede ayudar a encontrar
esos momentos de silencio en los que



podamos profundizar en nuestra
condición de hijos.

[1] Benedicto XVI, Ángelus, 17-II-2008.

[2] Ibíd.

[3] Benedicto XVI, Audiencia, 7-
III-2012.

[4] San Juan Damasceno, De fide
orthodoxa, 3, 24.

[5] San Josemaría, Cartas 2, n. 54.

[6] Santo Tomás de Aquino, Suma
teológica, III, c. 45, a. 4, ad 2.

[7] San Juan Pablo II, Homilía, 11-
III-2001.

[8] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
2565.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-pe/meditation/

meditaciones-domingo-de-la-2-semana-
de-cuaresma/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/es-pe/meditation/meditaciones-domingo-de-la-2-semana-de-cuaresma/
https://opusdei.org/es-pe/meditation/meditaciones-domingo-de-la-2-semana-de-cuaresma/
https://opusdei.org/es-pe/meditation/meditaciones-domingo-de-la-2-semana-de-cuaresma/
https://opusdei.org/es-pe/meditation/meditaciones-domingo-de-la-2-semana-de-cuaresma/

	Meditaciones: 2.º domingo de Cuaresma (Ciclo C)

