
opusdei.org

Tema 9. La
Encarnación

Es la demostración por
excelencia del Amor de Dios
hacia los hombres, pues la
Segunda Persona de la
Santísima Trinidad —Dios— se
hace partícipe de la naturaleza
humana en unidad de persona.

23/12/2016

PDF► La Encarnación

RTF► La Encarnación

https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/9.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/9.rtf


Serie completa► “Resúmenes de fe
cristiana”, libro electrónico gratuito
en formato PDF, Mobi y ePub

*****

1. La obra de la Encarnación

La asunción de la naturaleza
humana de Cristo por la Persona del
Verbo es obra de las tres Personas
divinas. La Encarnación de Dios es la
Encarnación del Hijo, no del Padre,
ni del Espíritu Santo. No obstante, la
Encarnación fue una obra de toda la
Trinidad. Por eso, en la Sagrada
Escritura a veces se atribuye a Dios
Padre (Hb 10, 5; Ga 4, 4), o al Hijo
mismo (Flp 2, 7), o al Espíritu Santo
(Lc 1, 35; Mt 1, 20). Se subraya así que
la obra de la Encarnación fue un
único acto, común a las tres Personas
divinas. San Agustín explicaba que
«el hecho de que María concibiese y
diese a luz es obra de la Trinidad, ya
que las obras de la Trinidad son
inseparables» [1]. Se trata en efecto

https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/


de una acción divina ad extra, cuyos
efectos están fuera de Dios, en las
criaturas, pues son obra de las tres
Personas conjuntamente, ya que uno
y único es el Ser divino, que es el
mismo poder infinito de Dios (cfr. 
Catecismo, 258).

La Encarnación del Verbo no afecta a
la libertad divina, pues Dios podía
haber decidido que el Verbo no se
encarnara, o que se encarnara otra
Persona divina. Sin embargo, decir
que Dios es infinitamente libre no
significa que sus decisiones sean
arbitrarias ni negar que el amor sea
la razón de su actuar. Por eso los
teólogos suelen buscar las razones de
conveniencia que se pueden
vislumbrar en las diversas decisiones
divinas, tal como se manifiestan en la
actual economía de la salvación.
Buscan tan sólo poner de relieve la
maravillosa sabiduría y coherencia
que existe en toda obra divina, no
una eventual necesidad en Dios.



2. La Virgen María, Madre de Dios

La Virgen María fue predestinada
para ser Madre de Dios desde toda la
eternidad juntamente con la
Encarnación del Verbo: «en el
misterio de Cristo, María está 
presente ya “antes de la creación del
mundo” como aquella que el Padre
‘ha elegido’ como Madre de su Hijo
en la Encarnación, y junto con el
Padre la ha elegido el Hijo,
confiándola eternamente al Espíritu
de santidad» [2]. La elección divina
respeta la libertad de Santa María,
pues «el Padre de las misericordias
quiso que el consentimiento de la
que estaba predestinada a ser la
Madre precediera a la encarnación
para que, así como una mujer
contribuyó a la muerte, así también
otra mujer contribuyera a la vida (LG
56; cfr. 61)» ( Catecismo , 488). Por
eso, desde muy antiguo, los Padres de
la Iglesia han visto en María la Nueva
Eva.



«Para ser la Madre del Salvador,
María fue “dotada por Dios con
dones a la medida de una misión tan
importante” (LG 56)» (Catecismo,
490). El arcángel San Gabriel, en el
momento de la Anunciación, la
saluda como «llena de gracia» (Lc 1,
28). Antes de que el Verbo se
encarnara, María era ya, por su
correspondencia a los dones divinos,
llena de gracia. La gracia recibida
por María la hace grata a Dios y la
prepara para ser la Madre virginal
del Salvador. Totalmente poseída por
la gracia de Dios, pudo dar su libre
consentimiento al anuncio de su
vocación (cfr. Catecismo, 490). Así,
«dando su consentimiento a la
palabra de Dios, María llegó a ser
Madre de Jesús y, aceptando de todo
corazón la voluntad divina de
salvación, sin que ningún pecado se
lo impidiera, se entregó a sí misma
por entero a la persona y a la obra de
Hijo, para servir, en su dependencia
y con él, por la gracia de Dios, al



Misterio de la Redención (cfr. LG
56)» ( Catecismo, 494). Los Padres
orientales suelen llamar a la Madre
de Dios «la Toda Santa» y «la
celebran “como inmune de toda
mancha de pecado y como plasmada
por el Espíritu Santo y hecha una
nueva criatura” (LG 56). Por la gracia
de Dios María ha permanecido pura
de todo pecado personal a lo largo de
toda su vida» (Catecismo, 493).

María ha sido redimida desde su
concepción: «es lo que confiesa el
dogma de la Inmaculada Concepción,
proclamado en 1854 por el Papa Pío
IX: “… la bienaventurada Virgen
María fue preservada inmune de
toda mancha de pecado original en el
primer instante de su concepción por
singular gracia y privilegio de Dios
omnipotente, en atención a los
méritos de Jesucristo Salvador del
género humano” (DS 2803)» ( 
Catecismo, 491). La Inmaculada
Concepción manifiesta el amor



gratuito de Dios, pues ha sido
iniciativa divina y no mérito de
María sino de Cristo. En efecto, «esta
“resplandeciente santidad del todo
singular” de la que ella fue
“enriquecida desde el primer
instante de su concepción” (LG 56), le
viene toda entera de Cristo: ella es
“redimida de la manera más sublime
en atención a los méritos de su
Hijo” (LG 53)» (Catecismo, 492).

Santa María es Madre de Dios: «en
efecto, aquel que ella concibió como
hombre, por obra del Espíritu Santo,
y que se ha hecho verdaderamente
su Hijo según la carne, no es otro que
el Hijo eterno del Padre, la segunda
persona de la Santísima Trinidad. La
Iglesia confiesa que María es
verdaderamente Madre de Dios (cfr.
DS 252)» (Catecismo , 495).
Ciertamente no ha engendrado la
divinidad, sino el cuerpo humano del
Verbo, al que se unió
inmediatamente su alma racional,



creada por Dios como todas las
demás, dando así origen a la
naturaleza humana que en ese
mismo instante fue asumida por el
Verbo.

María fue siempre Virgen. Desde
antiguo, la Iglesia confiesa en el
Credo y celebra en su liturgia «a
María como la (…) “siempre-
virgen” (cfr. LG 52)» (Catecismo, 499;
cfr. Catecismo, 496-507). Esta fe de la
Iglesia se refleja en la antiquísima
fórmula: «Virgen antes del parto, en
el parto y después del parto». Desde
el inicio, «la Iglesia ha confesado que
Jesús fue concebido en el seno de la
Virgen María únicamente por el
poder del Espíritu Santo, afirmando
también el aspecto corporal de este
suceso; Jesús fue concebido “absque
semine ex Spiritu Sancto” (Cc. Letrán,
año 649; DS 503), esto es, sin
elemento humano, por obra del
Espíritu Santo» (Catecismo, 496).
María fue también virgen en el parto,



pues «le dio a luz sin detrimento de
su virginidad, como sin perder su
virginidad lo había concebido (…)
Jesucristo nació de un seno virginal
con un nacimiento admirable» [3].
En efecto, «el nacimiento de Cristo
“lejos de disminuir consagró la
integridad virginal” de su madre (LG
57)» (Catecismo, 499). María
permaneció perpetuamente virgen
después del parto. Los Padres de la
Iglesia, en sus explicaciones de los
Evangelios y en su respuestas a las
diversas objeciones, han afirmado
siempre esta realidad, que
manifiesta su total disponibilidad y
la entrega absoluta al designio
salvífico de Dios. Lo resumía San
Basilio cuando escribió que «los
amantes de Cristo no admiten
escuchar que la Madre de Dios haya
dejado de ser virgen en algún
momento» [4].

María fue asunta al Cielo. «La Virgen
Inmaculada, preservada libre de toda



mancha de pecado original,
terminado el curso de su vida en la
tierra, fue llevada a la gloria del cielo
y elevada al trono por el Señor como
Reina del universo, para ser
conformada más plenamente a su
Hijo, Señor de los Señores y vencedor
del pecado y de la muerte» [5]. La
Asunción de la Santísima Virgen
constituye una anticipación de la
resurrección de los demás cristianos
(cfr. Catecismo, 966). La realeza de
María se fundamenta en su
maternidad divina y en su asociación
a la obra de la Redención [6]. El 1 de
noviembre de 1954, Pío XII instituyó
la fiesta de Santa María Reina [7].

María es la Madre del Redentor. Por
eso su maternidad divina comporta
también su cooperación en la
salvación de los hombres: «María,
hija de Adán, aceptando la palabra
divina fue hecha Madre de Jesús, y
abrazando la voluntad salvífica de
Dios con generoso corazón y sin el



impedimento de pecado alguno, se
consagró totalmente a sí misma, cual
esclava del Señor, a la persona y a la
obra de su Hijo, sirviendo al misterio
de la Redención con El y bajo El, por
la gracia de Dios omnipotente. Con
razón, pues, los Santos Padres
estiman a María, no como un mero
instrumento pasivo, sino como una
cooperadora a la salvación humana
por la libre fe y obediencia» [8]. Esta
cooperación se manifiesta también
en su maternidad espiritual. María,
nueva Eva, es verdadera madre de
los hombres en el orden de la gracia
pues coopera al nacimiento a la vida
de la gracia y al desarrollo espiritual
de los fieles: María «colaboró de
manera totalmente singular a la obra
del Salvador por su fe, esperanza y
ardiente amor, para restablecer la
vida sobrenatural de los hombres.
Por esta razón es nuestra Madre en el
orden de la gracia» [9] (cfr. 
Catecismo, 968). María es también
mediadora y su mediación materna,



subordinada siempre a la única
mediación de Cristo, comenzó con el 
fiat de la Anunciación y perdura en
el cielo, ya que «con su asunción a los
cielos, no abandonó su misión
salvadora, sino que continúa
procurándonos con su múltiple
intercesión los dones de la salvación
eterna… Por eso la Santísima Virgen
es invocada en la Iglesia con los
títulos de Abogada, Auxiliadora,
Socorro, Mediadora» [10] (cfr. 
Catecismo, 969).

María es tipo y modelo de la Iglesia:
«La Virgen María es para la Iglesia el
modelo de la fe y de la caridad. Por
eso es “miembro muy eminente y del
todo singular de la Iglesia” (LG 53),
incluso constituye “la figura” (…) de
la Iglesia (LG 63)» (Catecismo, 967).
Pablo VI, el 21-11-1964, nombró
solemnemente a María Madre de la
Iglesia, para subrayar de modo
explícito la función maternal que la



Virgen ejerce sobre el pueblo
cristiano [11].

Se comprende, a la vista de cuanto
hemos expuesto, que la piedad de la
Iglesia hacia la Santísima Virgen sea
un elemento intrínseco del culto
cristiano [12]. La Santísima Virgen
«es honrada con razón por la Iglesia
con un culto especial. Y, en efecto,
desde los tiempos más antiguos, se
venera a la Santísima Virgen con el
título de “Madre de Dios”, bajo cuya
protección se acogen los fieles
suplicantes en todos sus peligros y
necesidades… Este culto… aunque
del todo singular, es esencialmente
diferente del culto de adoración que
se da al Verbo encarnado, lo mismo
que al Padre y al Espíritu Santo, pero
lo favorece muy poderosamente» 
[13]. El culto a Santa María
«encuentra su expresión en las
fiestas litúrgicas dedicadas a la
Madre de Dios (cfr. SC 103) y en la



oración mariana, como el Santo
Rosario» (Catecismo, 971).

3. Figuras y profecías de la
Encarnación

Hemos visto en el tema anterior
cómo tras el pecado de nuestros
primeros padres, Adán y Eva, Dios no
abandonó al hombre sino que les
prometió un Salvador (cfr. Gn 3, 15; 
Catecismo, 410).

Tras el pecado original y la promesa
del Redentor, Dios mismo vuelve a
tomar la iniciativa y estableció una
Alianza con los hombres: con Noé
tras del diluvio (cfr. Gn 9-10) y
después sobre todo con Abraham
(cfr. Gn 15-17), a quien prometió una
gran descendencia y hacer de ella un
gran puebo, dándole una nueva
tierra, y en quien un día serían
bendecidas todas las naciones. La
Alianza se renovó después con Isaac
(cfr. Gn 26, 2-5) y con Jacob (cfr. Gn
28, 12-15; 35, 9-12). En el Antiguo



Testamento, la Alianza alcanza su
expresión más completa con Moisés
(cfr. Ex 6, 2-8; Ex 19-34).

Momento importante en la historia
de las relaciones entre Dios e Israel
fue la profecía de Natán (cfr. 2 S 7,
7-15), que anuncia que el Mesías será
de la descendencia de David y que
reinará sobre todos los pueblos, no
sólo sobre Israel. Del Mesías se dirá
en otros textos proféticos que su
nacimiento tendría lugar en Belén
(cfr. Mi 5, 1), que pertenecería a la
estirpe de David (cfr. Is 11, 1; Jr 23, 5);
que se le pondría por nombre
«Enmanuel», esto es, Dios con
nosotros (cfr. Is 7, 14); que se le
llamará «Dios fuerte, Padre eterno,
Príncipe de la Paz» (Is 9, 5), etc. Junto
a estos textos que describen al
Mesías como rey y descendiente de
David, hay otros que relatan,
también de modo profético, la misión
redentora del Mesías, llamándolo
Siervo de Yahvé, siervo de dolores,



que asumirá en su cuerpo la
reconciliación y la paz (cfr. Ef
2,14-18): Is 42, 1-7; 49, 1-9; 50, 4-9; 52,
13-53, 12. En este contexto es
importante el texto de Dn 7, 13-14
sobre el Hijo del hombre, que
misteriosamente a través de la
humildad y el abajamiento supera la
condición humana y restaura el
reino mesiánico en su fase definitiva
(cfr. Catecismo, 440).

Las principales figuras del Redentor
en el Antiguo Testamento son el
inocente Abel, el sumo sacerdote
Melquisedec, el sacrificio de Isaac,
José vendido por sus hermanos, el
cordero pascual, la serpiente de
bronce levantada por Moisés en el
desierto y el profeta Jonás.

4. Los nombres de Cristo

Son muchos los nombres y títulos
atribuidos a Cristo por teólogos y
autores espirituales a lo largo de los
siglos. Unos se toman del Antiguo



Testamento; otros, del Nuevo.
Algunos son utilizados o aceptados
por Jesús mismo; otros le han sido
aplicados por la Iglesia a lo largo de
los siglos. Veremos aquí los nombres
más importantes y habituales.

Jesús (cfr. Catecismo, 430-435), que
en hebreo significa «Dios salva»: «en
el momento de la anunciación, el
ángel Gabriel le dio como nombre
propio el nombre de Jesús que
expresa a la vez su identidad y su
misión» (Catecismo, 430), es decir, El
es el Hijo de Dios hecho hombre para
salvar «a su pueblo de sus
pecados» (Mt 1, 21). El nombre de
Jesús «significa que el Nombre
mismo de Dios está presente en la
persona de su Hijo (cfr. Hch 5, 41; 3 
Jn 7) hecho hombre para la
redención universal y definitiva de
los pecados. El es el Nombre divino,
el único que trae la salvación (cfr. Jn
3, 18; Hch 2, 21) y de ahora en
adelante puede ser invocado por



todos porque se ha unido a todos los
hombres por la
Encarnación» (Catecismo, 432). El
nombre de Jesús está en el corazón
de la plegaria cristiana (cfr. 
Catecismo, 435).

Cristo (cfr. Catecismo, 436-440), que
viene de la traducción griega del
término hebreo «Mesías» y que
quiere decir «ungido». Pasa a ser
nombre propio de Jesús «porque El
cumple perfectamente la misión
divina que esa palabra significa. En
efecto, en Israel eran ungidos en el
nombre de Dios los que le eran
consagrados para una misión que
habían recibido de El» (Catecismo,
436). Éste era el caso de los
sacerdotes, los reyes y
excepcionalmente de los profetas.
Éste debía ser por excelencia el caso
del Mesías que Dios enviaría para
instaurar definitivamente su Reino.
Jesús cumplió la esperanza
mesiánica de Israel en su triple



función de sacerdote, profeta y rey
(cfr. ibid.). Jesús «aceptó el título de
Mesías al cual tenía derecho (cfr. Jn
4, 25-26; 11, 27), pero no sin reservas
porque una parte de sus
contemporáneos lo comprendían
según una concepción demasiado
humana (cfr. Mt 22, 41-46),
esencialmente política (cfr. Jn 6, 15; 
Lc 24, 21)» (Catecismo, 439).

Jesucristo es el Unigénito de Dios, el
Hijo único de Dios (cfr. Catecismo,
441-445). La filiación de Jesús
respecto a su Padre no es una
filiación adoptiva como la nuestra,
sino la filiación divina natural, es
decir, «la relación única y eterna de
Jesucristo con Dios, su Padre: El es el
Hijo único del Padre (cfr. Jn 1, 14.18;
3, 16.18) y El mismo es Dios (cfr. Jn 1,
1). Para ser cristiano es necesario
creer que Jesucristo es el Hijo de Dios
(cfr. Hch 8, 37; 1 Jn 2, 23)» (Catecismo,
454). Los evangelios «narran en dos
momentos solemnes, el bautismo y la



transfiguración de Cristo, que la voz
del Padre lo designa como su “Hijo
amado” (Mt 3, 17; 17, 5). Jesús se
designa a sí mismo como el “Hijo
único de Dios” ( Jn 3, 16) y afirma
mediante este título su preexistencia
eterna» (Catecismo, 444).

Señor (cfr. Catecismo, 446-451): «en
la traducción griega de los libros del
Antiguo Testamento, el nombre
inefable con el cual Dios se reveló a
Moisés (cfr. Ex 3, 14), YHWH, es
traducido por “Kyrios” [“Señor”].
Señor se convierte desde entonces en
el nombre más habitual para
designar la divinidad misma del Dios
de Israel. El Nuevo Testamento
utiliza en este sentido fuerte el título
“Señor” para el Padre, pero lo
emplea también, y aquí está la
novedad, para Jesús reconociéndolo
como Dios (cfr. 1 Co 2, 8)» (Catecismo,
446). Al atribuir a Jesús el título
divino de Señor, «las primeras
confesiones de fe de la Iglesia



afirman desde el principio (cfr. Hch
2, 34-36) que el poder, el honor y la
gloria debidos a Dios Padre
convienen también a Jesús (cfr. Rm 9,
5; Tt 2, 13; Ap 5, 13) porque Él es de
“de condición divina” (Flp 2, 6) y el
Padre manifestó esta soberanía de
Jesús resucitándolo de entre los
muertos y exaltándolo a su gloria
(cfr. Rm 10, 9; 1 Co 12, 3; Flp 2,
11)» (Catecismo, 449). La oración
cristiana, litúrgica o personal, está
marcada por el título «Señor» (cfr. 
Catecismo, 451).

5. Cristo es el único Mediador
perfecto entre Dios y los hombres.
Es Maestro, Sacerdote y Rey.

«Jesucristo es verdadero Dios y
verdadero hombre en la unidad de
su Persona divina: por esta razón Él
es el único Mediador entre Dios y los
hombres» (Catecismo, 480). La
expresión más profunda del Nuevo
Testamento sobre la mediación de



Cristo se encuentra en la primera
carta a Timoteo: «Hay un solo Dios, y
también un solo mediador entre Dios
y los hombres, el hombre Cristo
Jesús, que se entregó a sí mismo
como rescate por todos» (1 Tm 2, 5).
Se presentan aquí la persona del
Mediador y la acción del Mediador. Y
en la carta a los Hebreos se presenta
a Cristo como el mediador de una
Nueva Alianza (cfr. Hb 8, 6; 9, 15; 12,
24). Jesucristo es mediador porque es
perfecto Dios y perfecto hombre,
pero es mediador en y por su
humanidad. Esos textos del Nuevo
Testamento presentan a Cristo como
profeta y revelador, como sumo
sacerdote y como Señor de toda la
creación. No se trata de tres
ministerios distintos, sino de tres
aspectos diversos de la función
salvífica del único mediador.

Cristo es el profeta anunciado en el
Deuteronomio (18,18). Por profeta
tenía la gente a Jesús (cfr. Mt 16, 14; 



Mc 6, 14-16; Lc 24, 19). El mismo
inicio de la carta a los Hebreos
resulta paradigmático a estos efectos.
Pero Cristo es más que profeta: Él es
el Maestro, es decir, aquel que
enseña por propia autoridad, con
una autoridad desconocida hasta
entonces que dejaba sorprendidos a
quienes le escuchaban. El carácter
supremo de las enseñanzas de Jesús
se fundamenta en el hecho de que es
Dios y hombre. Jesús no sólo enseña
la verdad, sino que El es la Verdad
hecha visible en la carne. Cristo,
Verbo eterno del Padre, «es la
Palabra única, perfecta e insuperable
del Padre. En El lo dice todo, no
habrá otra palabra más que
ésta» (Catecismo, 65). La enseñanza
de Cristo es definitiva, también en el
sentido de que, con ella, la
Revelación de Dios a los hombres en
la historia ha tenido su último
cumplimiento.



Cristo es sacerdote. La mediación de
Jesucristo es una mediación
sacerdotal. En la carta a los Hebreos,
que tiene como tema central el
sacerdocio de Cristo, Jesucristo es
presentado como el Sumo Sacerdote
de la Nueva Alianza, «único Sumo
Sacerdote, según el orden de
Melquisedec» (Hb 5, 10; 6, 20), «santo,
inocente, inmaculado» (Hb 7, 26),
«que, “mediante una sola oblación ha
llevado a la perfección para siempre
a los santificados” (Hb 10, 14), es
decir, mediante el único sacrificio de
su Cruz» (Catecismo, 1544). Del
mismo modo que el sacrificio de
Cristo –su muerte en la Cruz- es
único por la unidad que existe entre
el sacerdote y la víctima –de valor
infinito-, así también su sacerdocio es
único. Él es la única víctima y el
único sacerdote. Los sacrificios del
Antiguo Testamento eran figura del
de Cristo y recibían su valor
precisamente por su ordenación al
de Cristo. El sacerdocio de Cristo,



sacerdocio eterno, es participado por
el sacerdocio ministerial y por el
sacerdocio de los fieles, que ni se
suman ni suceden al de Cristo (cfr. 
Catecismo, 1544-1547).

Cristo es Rey. Lo es no sólo en cuanto
Dios, sino también en cuanto
hombre. La soberanía de Cristo es un
aspecto fundamental de su
mediación salvífica. Cristo salva
porque tiene el poder efectivo para
hacerlo. La fe de la Iglesia afirma la
realeza de Cristo y profesa en el
Credo que «su reino no tendrá fin»,
repitiendo así lo que el arcángel
Gabriel dijo a María (cfr. Lc 1, 32-33).
La dignidad real de Cristo ya había
sido anunciada en el Antiguo
Testamento (cfr. Sal 2, 6; Is 7, 6; 11.
1-9; Dn 7, 14). Cristo, sin embargo, no
habló mucho de su realeza, pues
entre los judíos de su tiempo estaba
muy difundida una concepción
material y terrena del Reino
mesiánico. Sí lo reconoció en un



momento particularmente solemne,
cuado contestando a una pregunta de
Pilato, respondió: «Sí, tu lo dices. Yo
soy Rey» (Jn 18, 37). La realeza de
Cristo no es metafórica, es real y
comporta el poder de legislar y de
juzgar. Es una realeza que se
fundamenta en el hecho de que es el
Verbo encarnado y en que es nuestro
Redentor [14]. Su reino es espiritual
y eterno. Es un reino de santidad y
de justicia, de amor, de verdad y de
paz [15]. Cristo ejerce su realeza
atrayendo a sí a todos los hombres
por su muerte y resurrección (cfr. Jn
12, 32). Cristo, Rey y Señor del
universo, se hizo el servidor de todos,
no habiendo «venido a ser servido,
sino a servir y dar su vida en rescate
por muchos (Mt 20, 28)» ( Catecismo,
786).

Todos los fieles «participan de estas
tres funciones de Cristo y tienen las
responsabilidades de misión y de



servicio que se derivan de
ellas» (Catecismo, 783).

6. Toda la vida de Cristo es
redentora

Por lo que se refiere ala vida de
Cristo, «el Símbolo de la fe no habla
más que de los misterios de la
Encarnación (concepción y
nacimiento) y de la Pascua (pasión,
crucifixión, muerte, sepultura,
descenso a los infiernos,
resurrección, ascensión). No dice
nada explícitamente de los misterios
de la vida oculta y pública de Jesús,
pero los artículos de la fe referentes
a la Encarnación y a la Pascua de
Jesús iluminan toda la vida terrena
de Cristo» (Catecismo, 512).

Toda la vida de Cristo es redentora y
cualquier acto humano suyo posee
un valor trascendente de salvación.
Incluso en los actos más sencillos y
aparentemente menos importantes
de Jesús hay un eficaz ejercicio de su



mediación entre Dios y los hombres,
pues son siempre acciones del Verbo
encarnado. Esta doctrina la entendió
con especial profundidad San
Josemaría, que ha enseñado a
transformar todos los caminos de la
tierra en caminos divinos de
santificación: «llega la plenitud de los
tiempos y, para cumplir esa misión
(…) nace un Infante en Belén. Es el
Redentor del mundo; pero, antes de
hablar, ama con obras. No trae
ninguna fórmula mágica, porque
sabe que la salvación que ofrece
debe pasar por el corazón del
hombre. Sus primeras acciones son
risas, lloros de niño, sueño inerme de
un Dios encarnado: para
enamorarnos, para que lo sepamos
acoger en nuestros brazos» [16].

Los años de la vida oculta de Cristo
no son una simple preparación para
su ministerio público, sino auténticos
actos redentores, orientados hacia la
consumación del Misterio Pascual.



Tiene gran relevancia teológica el
hecho de que Jesús compartió
durante la mayor parte de su vida la
condición de la inmensa mayoría de
los hombres: la vida cotidiana de
familia y de trabajo en Nazaret.
Nazaret es así una lección de vida
familiar, una lección de trabajo [17].
Cristo también realiza nuestra
redención durante los muchos años
de trabajo de su vida oculta dando
así todo su sentido divino en la
historia de la salvación a la labor
cotidiana del cristiano, y de millones
de hombres de buena voluntad:
«Jesús, creciendo y vivendo como
uno de nosotros, nos revela que la
existencia humana, el quehacer
corrente y ordinario, tiene un
sentido divino» [18].

José Antonio Riestra

Publicado originalmente el 21 de
noviembre de 2012



Bibliografía básica

Catecismo de la Iglesia Católica,
484-570, 720-726 y 963-975.

Benedicto XVI-Joseph Ratzinger, 
Jesús de Nazaret, La Esfera de los
Libros, Madrid 2007, 23-30; 371-410
(Introducción y cap. 10).

Lecturas recomendadas

J.L. Bastero de Eleizalde, María,
Madre del Redentor, 2ª ed., Eunsa,
Pamplona 2004.

M. Ponce Cuéllar, María, Madre del
redentor y Madre de la Iglesia, 2ª ed.,
Herder, Barcelona 2001.

F. Ocáriz – L.F. Mateo Seco – J.A.
Riestra, El misterio de Jesucristo, 3ª
ed., EUNSA, Pamplona 2004.



[1] San Agustín, De Trinitate, 2, 5, 9;
cfr. Concilio Lateranense IV: DS 801.

[2] Juan Pablo II, Enc. Redemptoris
Mater, 25-III-1987, 8; cfr. Pio IX, Bula 
Ineffabilis Deus; Pío XII, Bula 
Munificentissimus Deus, AAS
42(1950)9768; Pablo VI, Exh. Ap. 
Marialis cultus, 25; CIC, 488.

[3] San León Magno, Ep. Lectis
dilectionis tuae, DS 291-294.

[4] San Basilio, In Christi
generationem, 5.

[5] Concilio Vaticano II, Const. Lumen
Gentium, 59; cfr. la proclamación del
dogma de la Asunción de la
Bienaventurada Virgen María por el
Papa Pío XII en 1950: DS 3903.

[6] Cfr. Pío XII, Enc. Ad coeli reginam ,
11-10-1954: AAS 46(1954)625-640.

[7] Cfr. AAS 46(1954)662-666.



[8] Concilio Vaticano II, Const. Lumen
Gentium, 56.

[9] Ibidem, 61.

[10] Ibidem, 62.

[11] Cfr. AAS 56(1964)1015-1016.

[12] Cfr. Pablo VI, Exh. Marialis
cultus, 56.

[13] Concilio Vaticano II, Const. 
Lumen Gentium, 66.

[14] Cfr. Pío XI, Enc. Quas primas,
11-11-1925, AS 17(195)599.

[15] Cfr. Misal Romano, Prefacio de la
Misa de Jesucristo, Rey del Universo.

[16] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, 36.

[17] Cfr. Pablo VI, Alocución en
Nazaret , 5-1-1964: Insegnamenti di
Paolo VI 2(1964)25.



[18] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, 14.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pe/article/tema-9-la-
encarnacion-2/ (19/02/2026)

https://opusdei.org/es-pe/article/tema-9-la-encarnacion-2/
https://opusdei.org/es-pe/article/tema-9-la-encarnacion-2/
https://opusdei.org/es-pe/article/tema-9-la-encarnacion-2/

	Tema 9. La Encarnación

