opusdei.org

Tema 9. La
Encarnacion

Es la demostracion por
excelencia del Amor de Dios
hacia los hombres, pues la
Segunda Persona de la
Santisima Trinidad —Dios— se
hace participe de la naturaleza
humana en unidad de persona.

23/12/2016

PDF» La Encarnacion

RTF» La Encarnaciéon


https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/9.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/9.rtf

Serie completas “Resumenes de fe
cristiana”, libro electrénico gratuito
en formato PDF, Mobi y ePub

ko skesksk

1. La obra de la Encarnacion

La asuncion de la naturaleza
humana de Cristo por la Persona del
Verbo es obra de las tres Personas
divinas. La Encarnacion de Dios es la
Encarnacion del Hijo, no del Padre,
ni del Espiritu Santo. No obstante, la
Encarnacion fue una obra de toda la
Trinidad. Por eso, en la Sagrada
Escritura a veces se atribuye a Dios
Padre (Hb 10, 5; Ga 4, 4), o al Hijo
mismo (Flp 2, 7), o al Espiritu Santo
(Lc 1, 35; Mt 1, 20). Se subraya asi que
la obra de la Encarnacion fue un
unico acto, comun a las tres Personas
divinas. San Agustin explicaba que
«el hecho de que Maria concibiese y
diese a luz es obra de la Trinidad, ya
que las obras de la Trinidad son
inseparables» [1]. Se trata en efecto


https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/

de una accion divina ad extra, cuyos
efectos estan fuera de Dios, en las
criaturas, pues son obra de las tres
Personas conjuntamente, ya que uno
y unico es el Ser divino, que es el
mismo poder infinito de Dios (cfr.
Catecismo, 258).

La Encarnacion del Verbo no afecta a
la libertad divina, pues Dios podia
haber decidido que el Verbo no se
encarnara, o que se encarnara otra
Persona divina. Sin embargo, decir
que Dios es infinitamente libre no
significa que sus decisiones sean
arbitrarias ni negar que el amor sea
la razon de su actuar. Por eso los
tedlogos suelen buscar las razones de
conveniencia que se pueden
vislumbrar en las diversas decisiones
divinas, tal como se manifiestan en la
actual economia de la salvacion.
Buscan tan solo poner de relieve la
maravillosa sabiduria y coherencia
que existe en toda obra divina, no
una eventual necesidad en Dios.



2. La Virgen Maria, Madre de Dios

La Virgen Maria fue predestinada
para ser Madre de Dios desde toda la
eternidad juntamente con la
Encarnacion del Verbo: «en el
misterio de Cristo, Maria esta
presente ya “antes de la creacion del
mundo” como aquella que el Padre
‘ha elegido’ como Madre de su Hijo
en la Encarnacion, y junto con el
Padre la ha elegido el Hijo,
confiandola eternamente al Espiritu
de santidad» [2]. La eleccion divina
respeta la libertad de Santa Maria,
pues «el Padre de las misericordias
quiso que el consentimiento de la
que estaba predestinada a ser la
Madre precediera a la encarnacion
para que, asi como una mujer
contribuyd a la muerte, asi también
otra mujer contribuyera a la vida (LG
56; cfr. 61)» ( Catecismo , 488). Por
eso, desde muy antiguo, los Padres de
la Iglesia han visto en Maria la Nueva
Eva.



«Para ser la Madre del Salvador,
Maria fue “dotada por Dios con
dones a la medida de una mision tan
importante” (LG 56)» (Catecismo,
490). El arcangel San Gabriel, en el
momento de la Anunciacion, la
saluda como «llena de gracia» (Lc 1,
28). Antes de que el Verbo se
encarnara, Maria era ya, por su
correspondencia a los dones divinos,
llena de gracia. La gracia recibida
por Maria la hace grata a Dios y la
prepara para ser la Madre virginal
del Salvador. Totalmente poseida por
la gracia de Dios, pudo dar su libre
consentimiento al anuncio de su
vocacion (cfr. Catecismo, 490). Asi,
«dando su consentimiento a la
palabra de Dios, Maria llego a ser
Madre de Jesus y, aceptando de todo
corazon la voluntad divina de
salvacidn, sin que ningun pecado se
lo impidiera, se entrego a si misma
por entero a la persona y a la obra de
Hijo, para servir, en su dependencia
y con él, por la gracia de Dios, al



Misterio de la Redencidn (cfr. LG
56)» ( Catecismo, 494). Los Padres
orientales suelen llamar a la Madre
de Dios «la Toda Santa» y «la
celebran “como inmune de toda
mancha de pecado y como plasmada
por el Espiritu Santo y hecha una
nueva criatura” (LG 56). Por la gracia
de Dios Maria ha permanecido pura
de todo pecado personal a lo largo de
toda su vida» (Catecismo, 493).

Maria ha sido redimida desde su
concepcion: «es lo que confiesa el
dogma de la Inmaculada Concepcidn,
proclamado en 1854 por el Papa Pio
IX: “... la bienaventurada Virgen
Maria fue preservada inmune de
toda mancha de pecado original en el
primer instante de su concepcion por
singular gracia y privilegio de Dios
omnipotente, en atencion a los
meéritos de Jesucristo Salvador del
género humano” (DS 2803)» (
Catecismo, 491). La Inmaculada
Concepcion manifiesta el amor



gratuito de Dios, pues ha sido
iniciativa divina y no mérito de
Maria sino de Cristo. En efecto, «esta
“resplandeciente santidad del todo
singular” de la que ella fue
“enriquecida desde el primer
instante de su concepcion” (LG 56), le
viene toda entera de Cristo: ella es
“redimida de la manera mas sublime
en atencion a los méritos de su

Hijo” (LG 53)» (Catecismo, 492).

Santa Maria es Madre de Dios: «en
efecto, aquel que ella concibié como
hombre, por obra del Espiritu Santo,
y que se ha hecho verdaderamente
su Hijo segun la carne, no es otro que
el Hijo eterno del Padre, la segunda
persona de la Santisima Trinidad. La
Iglesia confiesa que Maria es
verdaderamente Madre de Dios (cfr.
DS 252)» (Catecismo , 495).
Ciertamente no ha engendrado la
divinidad, sino el cuerpo humano del
Verbo, al que se unio
inmediatamente su alma racional,



creada por Dios como todas las
demas, dando asi origen a la
naturaleza humana que en ese
mismo instante fue asumida por el
Verbo.

Maria fue siempre Virgen. Desde
antiguo, la Iglesia confiesa en el
Credo y celebra en su liturgia «a
Maria como la (...) “siempre-

virgen” (cfr. LG 52)» (Catecismo, 499;
cfr. Catecismo, 496-507). Esta fe de la
Iglesia se refleja en la antiquisima
formula: «Virgen antes del parto, en
el parto y después del parto». Desde
el inicio, «la Iglesia ha confesado que
Jesus fue concebido en el seno de la
Virgen Maria unicamente por el
poder del Espiritu Santo, afirmando
también el aspecto corporal de este
suceso; Jesus fue concebido “absque
semine ex Spiritu Sancto” (Cc. Letran,
ano 649; DS 503), esto es, sin
elemento humano, por obra del
Espiritu Santo» (Catecismo, 496).
Maria fue también virgen en el parto,



pues «le dio a luz sin detrimento de
su virginidad, como sin perder su
virginidad lo habia concebido (...)
Jesucristo nacio de un seno virginal
con un nacimiento admirable» [3].
En efecto, «el nacimiento de Cristo
“lejos de disminuir consagro la
integridad virginal” de su madre (LG
57)» (Catecismo, 499). Maria
permanecio perpetuamente virgen
después del parto. Los Padres de la
Iglesia, en sus explicaciones de los
Evangelios y en su respuestas a las
diversas objeciones, han afirmado
siempre esta realidad, que
manifiesta su total disponibilidad y
la entrega absoluta al designio
salvifico de Dios. Lo resumia San
Basilio cuando escribio que «los
amantes de Cristo no admiten
escuchar que la Madre de Dios haya
dejado de ser virgen en algun
momento» [4].

Maria fue asunta al Cielo. «La Virgen
Inmaculada, preservada libre de toda



mancha de pecado original,
terminado el curso de su vida en la
tierra, fue llevada a la gloria del cielo
y elevada al trono por el Sefior como
Reina del universo, para ser
conformada mas plenamente a su
Hijo, Sefior de los Sefiores y vencedor
del pecado y de la muerte» [5]. La
Asuncion de la Santisima Virgen
constituye una anticipacion de la
resurreccion de los demas cristianos
(cfr. Catecismo, 966). La realeza de
Maria se fundamenta en su
maternidad divina y en su asociacion
a la obra de la Redencion [6]. E11 de
noviembre de 1954, Pio XII instituyo
la fiesta de Santa Maria Reina [7].

Maria es la Madre del Redentor. Por
eso su maternidad divina comporta
también su cooperacion en la
salvacion de los hombres: «Maria,
hija de Adan, aceptando la palabra
divina fue hecha Madre de Jesus, y
abrazando la voluntad salvifica de
Dios con generoso corazon y sin el



impedimento de pecado alguno, se
consagro totalmente a si misma, cual
esclava del Sefior, a la personay a la
obra de su Hijo, sirviendo al misterio
de la Redencion con El y bajo El, por
la gracia de Dios omnipotente. Con
razon, pues, los Santos Padres
estiman a Maria, no como un mero
instrumento pasivo, sino como una
cooperadora a la salvacion humana
por la libre fe y obediencia» [8]. Esta
cooperacion se manifiesta también
en su maternidad espiritual. Maria,
nueva Eva, es verdadera madre de
los hombres en el orden de la gracia
pues coopera al nacimiento a la vida
de la gracia y al desarrollo espiritual
de los fieles: Maria «colaboré de
manera totalmente singular a la obra
del Salvador por su fe, esperanza y
ardiente amor, para restablecer la
vida sobrenatural de los hombres.
Por esta razon es nuestra Madre en el
orden de la gracia» [9] (cfr.
Catecismo, 968). Maria es también
mediadora y su mediacion materna,



subordinada siempre a la unica
mediacién de Cristo, comenzé con el
fiat de la Anunciacion y perdura en
el cielo, ya que «con su asuncion a los
cielos, no abandono su mision
salvadora, sino que continua
procurandonos con su multiple
intercesion los dones de la salvacion
eterna... Por eso la Santisima Virgen
es invocada en la Iglesia con los
titulos de Abogada, Auxiliadora,
Socorro, Mediadora» [10] (cfr.
Catecismo, 969).

Maria es tipo y modelo de la Iglesia:
«La Virgen Maria es para la Iglesia el
modelo de la fe y de la caridad. Por
eso es “miembro muy eminente y del
todo singular de la Iglesia” (LG 53),
incluso constituye “la figura” (...) de
la Iglesia (L.G 63)» (Catecismo, 967).
Pablo VI, el 21-11-1964, nombro
solemnemente a Maria Madre de la
Iglesia, para subrayar de modo
explicito la funcién maternal que la



Virgen ejerce sobre el pueblo
cristiano [11].

Se comprende, a la vista de cuanto
hemos expuesto, que la piedad de la
Iglesia hacia la Santisima Virgen sea
un elemento intrinseco del culto
cristiano [12]. La Santisima Virgen
«es honrada con razon por la Iglesia
con un culto especial. Y, en efecto,
desde los tiempos mas antiguos, se
venera a la Santisima Virgen con el
titulo de “Madre de Dios”, bajo cuya
proteccion se acogen los fieles
suplicantes en todos sus peligros y
necesidades... Este culto... aunque
del todo singular, es esencialmente
diferente del culto de adoracion que
se da al Verbo encarnado, 1o mismo
que al Padre y al Espiritu Santo, pero
lo favorece muy poderosamente»
[13]. El culto a Santa Maria
«encuentra su expresion en las
fiestas liturgicas dedicadas a la
Madre de Dios (cfr. SC 103) y en la



oracion mariana, como el Santo
Rosario» (Catecismo, 971).

3. Figuras y profecias de la
Encarnacion

Hemos visto en el tema anterior
como tras el pecado de nuestros
primeros padres, Adan y Eva, Dios no
abandono al hombre sino que les
prometio un Salvador (cfr. Gn 3, 15;
Catecismo, 410).

Tras el pecado original y la promesa
del Redentor, Dios mismo vuelve a
tomar la iniciativa y establecié una
Alianza con los hombres: con Noé
tras del diluvio (cfr. Gn 9-10) y
después sobre todo con Abraham
(cfr. Gn 15-17), a quien prometié una
gran descendencia y hacer de ella un
gran puebo, ddndole una nueva
tierra, y en quien un dia serian
bendecidas todas las naciones. La
Alianza se renovo después con Isaac
(cfr. Gn 26, 2-5) y con Jacob (cfr. Gn
28, 12-15; 35, 9-12). En el Antiguo



Testamento, la Alianza alcanza su
expresion mas completa con Moisés
(cfr. Ex 6, 2-8; Ex 19-34).

Momento importante en la historia
de las relaciones entre Dios e Israel
fue la profecia de Natan (cfr. 2 S 7,
7-15), que anuncia que el Mesias sera
de la descendencia de David y que
reinara sobre todos los pueblos, no
solo sobre Israel. Del Mesias se dira
en otros textos proféticos que su
nacimiento tendria lugar en Belén
(cfr. Mi 5, 1), que perteneceria a la
estirpe de David (cfr. Is 11, 1; Jr 23, 5);
que se le pondria por nombre
«Enmanuel», esto es, Dios con
nosotros (cfr. Is 7, 14); que se le
llamara «Dios fuerte, Padre eterno,
Principe de la Paz» (Is 9, 5), etc. Junto
a estos textos que describen al
Mesias como rey y descendiente de
David, hay otros que relatan,
también de modo profético, la mision
redentora del Mesias, llamandolo
Siervo de Yahvé, siervo de dolores,



que asumird en su cuerpo la
reconciliacion y la paz (cfr. Ef
2,14-18): Is 42, 1-7; 49, 1-9; 50, 4-9; 52,
13-53, 12. En este contexto es
importante el texto de Dn 7, 13-14
sobre el Hijo del hombre, que
misteriosamente a traves de la
humildad y el abajamiento supera la
condicion humana y restaura el
reino mesianico en su fase definitiva
(cfr. Catecismo, 440).

Las principales figuras del Redentor
en el Antiguo Testamento son el
inocente Abel, el sumo sacerdote
Melquisedec, el sacrificio de Isaac,
José vendido por sus hermanos, el
cordero pascual, la serpiente de
bronce levantada por Moisés en el
desierto y el profeta Jonas.

4. Los nombres de Cristo

Son muchos los nombres y titulos
atribuidos a Cristo por tedlogos y
autores espirituales a lo largo de los
siglos. Unos se toman del Antiguo



Testamento; otros, del Nuevo.
Algunos son utilizados o aceptados
por Jesus mismo; otros le han sido
aplicados por la Iglesia a lo largo de
los siglos. Veremos aqui los nombres
mas importantes y habituales.

Jesus (cfr. Catecismo, 430-435), que
en hebreo significa «Dios salva»: «en
el momento de la anunciacion, el
angel Gabriel le dio como nombre
propio el nombre de Jesus que
expresa a la vez su identidad y su
mision» (Catecismo, 430), es decir, E1
es el Hijo de Dios hecho hombre para
salvar «a su pueblo de sus

pecados» (Mt 1, 21). El nombre de
Jesus «significa que el Nombre
mismo de Dios esta presente en la
persona de su Hijo (cfr. Hch 5, 41; 3
Jn7) hecho hombre para la
redencion universal y definitiva de
los pecados. El es el Nombre divino,
el unico que trae la salvacion (cfr. Jn
3,18; Hch 2, 21) y de ahora en
adelante puede ser invocado por



todos porque se ha unido a todos los
hombres por la

Encarnacion» (Catecismo, 432). El
nombre de Jesus estd en el corazon
de la plegaria cristiana (cfr.
Catecismo, 435).

Cristo (cfr. Catecismo, 436-440), que
viene de la traduccion griega del
término hebreo «Mesias» y que
quiere decir «ungido». Pasa a ser
nombre propio de Jesus «porque El
cumple perfectamente la mision
divina que esa palabra significa. En
efecto, en Israel eran ungidos en el
nombre de Dios los que le eran
consagrados para una mision que
habian recibido de El» (Catecismo,
436). Este era el caso de los
sacerdotes, los reyesy
excepcionalmente de los profetas.
Este debia ser por excelencia el caso
del Mesias que Dios enviaria para
instaurar definitivamente su Reino.
Jesus cumplio la esperanza
mesianica de Israel en su triple



funcion de sacerdote, profeta y rey
(cfr. ibid.). Jesus «acepto el titulo de
Mesias al cual tenia derecho (cfr. Jn
4, 25-26; 11, 27), pero no sin reservas
porque una parte de sus
contemporaneos lo comprendian
segun una concepcion demasiado
humana (cfr. Mt 22, 41-46),
esencialmente politica (cfr. Jn 6, 15;
Lc 24, 21)» (Catecismo, 439).

Jesucristo es el Unigénito de Dios, el
Hijo unico de Dios (cfr. Catecismo,
441-445). La filiacion de Jesus
respecto a su Padre no es una
filiacion adoptiva como la nuestra,
sino la filiacion divina natural, es
decir, «la relacion unica y eterna de
Jesucristo con Dios, su Padre: El es el
Hijo unico del Padre (cfr. Jn 1, 14.18;
3, 16.18) y El mismo es Dios (cfr. Jn 1,
1). Para ser cristiano es necesario
creer que Jesucristo es el Hijo de Dios
(cfr. Hch 8, 37; 1 Jn 2, 23)» (Catecismo,
454). Los evangelios «narran en dos
momentos solemnes, el bautismo y la



transfiguracion de Cristo, que la voz
del Padre lo designa como su “Hijo
amado” (Mt 3, 17; 17, 5). Jesus se
designa a si mismo como el “Hijo
unico de Dios” (Jn 3, 16) y afirma
mediante este titulo su preexistencia
eterna» (Catecismo, 444).

Senor (cfr. Catecismo, 446-451): «en
la traduccion griega de los libros del
Antiguo Testamento, el nombre
inefable con el cual Dios se reveld a
Moisés (cfr. Ex 3, 14), YHWH, es
traducido por “Kyrios” [“Sefior”].
Sefior se convierte desde entonces en
el nombre mas habitual para
designar la divinidad misma del Dios
de Israel. El Nuevo Testamento
utiliza en este sentido fuerte el titulo
“Sefior” para el Padre, pero lo
emplea también, y aqui esta la
novedad, para Jesus reconociéndolo
como Dios (cfr. 1 Co 2, 8)» (Catecismo,
446). Al atribuir a Jesus el titulo
divino de Sefior, «las primeras
confesiones de fe de la Iglesia



afirman desde el principio (cfr. Hch
2, 34-36) que el poder, el honor y la
gloria debidos a Dios Padre
convienen también a Jesus (cfr. Rm 9,
5; Tt 2,13; Ap 5, 13) porque El es de
“de condicion divina” (Flp 2, 6) y el
Padre manifest6 esta soberania de
Jesus resucitandolo de entre los
muertos y exaltandolo a su gloria
(cfr. Rm 10, 9; 1 Co 12, 3; Flp 2,

11)» (Catecismo, 449). La oracion
cristiana, liturgica o personal, esta
marcada por el titulo «Sefior» (cfr.
Catecismo, 451).

5. Cristo es el unico Mediador
perfecto entre Dios y los hombres.
Es Maestro, Sacerdote y Rey.

«Jesucristo es verdadero Dios y
verdadero hombre en la unidad de
su Persona divina: por esta razén Fl
es el unico Mediador entre Dios y los
hombres» (Catecismo, 480). La
expresion mas profunda del Nuevo
Testamento sobre la mediacion de



Cristo se encuentra en la primera
carta a Timoteo: «Hay un solo Dios, y
también un solo mediador entre Dios
y los hombres, el hombre Cristo
Jesus, que se entrego a si mismo
como rescate por todos» (1 Tm 2, 5).
Se presentan aqui la persona del
Mediador y la accion del Mediador. Y
en la carta a los Hebreos se presenta
a Cristo como el mediador de una
Nueva Alianza (cfr. Hb 8, 6; 9, 15; 12,
24). Jesucristo es mediador porque es
perfecto Dios y perfecto hombre,
pero es mediador en y por su
humanidad. Esos textos del Nuevo
Testamento presentan a Cristo como
profeta y revelador, como sumo
sacerdote y como Sefior de toda la
creacion. No se trata de tres
ministerios distintos, sino de tres
aspectos diversos de la funcion
salvifica del unico mediador.

Cristo es el profeta anunciado en el
Deuteronomio (18,18). Por profeta
tenia la gente a Jesus (cfr. Mt 16, 14;



Mc 6, 14-16; Lc 24, 19). El mismo
inicio de la carta a los Hebreos
resulta paradigmatico a estos efectos.
Pero Cristo es mds que profeta: Fl es
el Maestro, es decir, aquel que
ensefia por propia autoridad, con
una autoridad desconocida hasta
entonces que dejaba sorprendidos a
quienes le escuchaban. El caracter
supremo de las ensefianzas de Jesus
se fundamenta en el hecho de que es
Dios y hombre. Jesus no solo ensefa
la verdad, sino que El es la Verdad
hecha visible en la carne. Cristo,
Verbo eterno del Padre, «es la
Palabra unica, perfecta e insuperable
del Padre. En El lo dice todo, no
habra otra palabra mas que

ésta» (Catecismo, 65). La ensefianza
de Cristo es definitiva, también en el
sentido de que, con ella, la
Revelacion de Dios a los hombres en
la historia ha tenido su ultimo
cumplimiento.



Cristo es sacerdote. La mediacion de
Jesucristo es una mediacion
sacerdotal. En la carta a los Hebreos,
que tiene como tema central el
sacerdocio de Cristo, Jesucristo es
presentado como el Sumo Sacerdote
de la Nueva Alianza, «inico Sumo
Sacerdote, segun el orden de
Melquisedec» (Hb 5, 10; 6, 20), «santo,
inocente, inmaculado» (Hb 7, 26),
«que, “mediante una sola oblacion ha
llevado a la perfeccion para siempre
a los santificados” (Hb 10, 14), es
decir, mediante el Unico sacrificio de
su Cruz» (Catecismo, 1544). Del
mismo modo que el sacrificio de
Cristo —su muerte en la Cruz- es
unico por la unidad que existe entre
el sacerdote y la victima —de valor
infinito-, asi también su sacerdocio es
unico. Fl es la tinica victima y el
unico sacerdote. Los sacrificios del
Antiguo Testamento eran figura del
de Cristo y recibian su valor
precisamente por su ordenacion al
de Cristo. El sacerdocio de Cristo,



sacerdocio eterno, es participado por
el sacerdocio ministerial y por el
sacerdocio de los fieles, que ni se
suman ni suceden al de Cristo (cfr.
Catecismo, 1544-1547).

Cristo es Rey. Lo es no s6lo en cuanto
Dios, sino también en cuanto
hombre. La soberania de Cristo es un
aspecto fundamental de su
mediacion salvifica. Cristo salva
porque tiene el poder efectivo para
hacerlo. La fe de la Iglesia afirma la
realeza de Cristo y profesa en el
Credo que «su reino no tendra fin»,
repitiendo asi lo que el arcangel
Gabriel dijo a Maria (cfr. Lc 1, 32-33).
La dignidad real de Cristo ya habia
sido anunciada en el Antiguo
Testamento (cfr. Sal 2, 6;Is 7, 6; 11.
1-9; Dn 7, 14). Cristo, sin embargo, no
hablé mucho de su realeza, pues
entre los judios de su tiempo estaba
muy difundida una concepcion
material y terrena del Reino
mesianico. Si lo reconocio en un



momento particularmente solemne,
cuado contestando a una pregunta de
Pilato, respondio: «Si, tu lo dices. Yo
soy Rey» (Jn 18, 37). La realeza de
Cristo no es metafodrica, esreal y
comporta el poder de legislar y de
juzgar. Es una realeza que se
fundamenta en el hecho de que es el
Verbo encarnado y en que es nuestro
Redentor [14]. Su reino es espiritual
y eterno. Es un reino de santidad y
de justicia, de amor, de verdad y de
paz [15]. Cristo ejerce su realeza
atrayendo a si a todos los hombres
por su muerte y resurreccion (cfr. jn
12, 32). Cristo, Rey y Sefior del
universo, se hizo el servidor de todos,
no habiendo «venido a ser servido,
sino a servir y dar su vida en rescate
por muchos (Mt 20, 28)» ( Catecismo,
786).

Todos los fieles «participan de estas
tres funciones de Cristo y tienen las
responsabilidades de mision y de



servicio que se derivan de
ellas» (Catecismo, 783).

6. Toda la vida de Cristo es
redentora

Por lo que se refiere ala vida de
Cristo, «el Simbolo de la fe no habla
mas que de los misterios de la
Encarnacion (concepcion y
nacimiento) y de la Pascua (pasion,
crucifixion, muerte, sepultura,
descenso a los infiernos,
resurreccién, ascension). No dice
nada explicitamente de los misterios
de la vida oculta y publica de Jesus,
pero los articulos de la fe referentes
a la Encarnacion y a la Pascua de
Jesus iluminan toda la vida terrena
de Cristo» (Catecismo, 512).

Toda la vida de Cristo es redentora y
cualquier acto humano suyo posee
un valor trascendente de salvacion.
Incluso en los actos mas sencillos y
aparentemente menos importantes
de Jesus hay un eficaz ejercicio de su



mediacion entre Dios y los hombres,
pues son siempre acciones del Verbo
encarnado. Esta doctrina la entendid
con especial profundidad San
Josemaria, que ha ensefiado a
transformar todos los caminos de la
tierra en caminos divinos de
santificacion: «llega la plenitud de los
tiempos y, para cumplir esa mision
(...) nace un Infante en Belén. Es el
Redentor del mundo; pero, antes de
hablar, ama con obras. No trae
ninguna féormula magica, porque
sabe que la salvacion que ofrece
debe pasar por el corazon del
hombre. Sus primeras acciones son
risas, lloros de nifio, suefio inerme de
un Dios encarnado: para
enamorarnos, para que lo sepamos
acoger en nuestros brazos» [16].

Los afos de la vida oculta de Cristo
no son una simple preparacion para
su ministerio publico, sino auténticos
actos redentores, orientados hacia la
consumacion del Misterio Pascual.



Tiene gran relevancia teoldgica el
hecho de que Jesus compartio
durante la mayor parte de su vida la
condicion de la inmensa mayoria de
los hombres: la vida cotidiana de
familia y de trabajo en Nazaret.
Nazaret es asi una leccion de vida
familiar, una leccion de trabajo [17].
Cristo también realiza nuestra
redencion durante los muchos afios
de trabajo de su vida oculta dando
asi todo su sentido divino en la
historia de la salvacion a la labor
cotidiana del cristiano, y de millones
de hombres de buena voluntad:
«Jesus, creciendo y vivendo como
uno de nosotros, nos revela que la
existencia humana, el quehacer
corrente y ordinario, tiene un
sentido divino» [18].

José Antonio Riestra

Publicado originalmente el 21 de
noviembre de 2012



Bibliografia basica

Catecismo de la Iglesia Catdlica,
484-570, 720-726 y 963-975.

Benedicto XVI-Joseph Ratzinger,
Jesus de Nazaret, La Esfera de los
Libros, Madrid 2007, 23-30; 371-410
(Introduccion y cap. 10).

Lecturas recomendadas

J.L. Bastero de Eleizalde, Maria,
Madre del Redentor, 22 ed., Eunsa,
Pamplona 2004.

M. Ponce Cuéllar, Maria, Madre del
redentor y Madre de la Iglesia, 2° ed.,
Herder, Barcelona 2001.

F. Ocariz - L.F. Mateo Seco - J.A.
Riestra, El misterio de Jesucristo, 32
ed., EUNSA, Pamplona 2004.




[1] San Agustin, De Trinitate, 2, 5, 9;
cfr. Concilio Lateranense IV: DS 801.

[2] Juan Pablo II, Enc. Redemptoris
Mater, 25-111-1987, 8; cfr. Pio IX, Bula
Ineffabilis Deus; Pio XII, Bula
Munificentissimus Deus, AAS
42(1950)9768; Pablo VI, Exh. Ap.
Marialis cultus, 25; CIC, 488.

[3] San Leon Magno, Ep. Lectis
dilectionis tuae, DS 291-294.

[4] San Basilio, In Christi
generationem, 5.

[5] Concilio Vaticano II, Const. Lumen
Gentium, 59; cfr. la proclamacion del
dogma de la Asuncion de la
Bienaventurada Virgen Maria por el
Papa Pio XII en 1950: DS 3903.

[6] Cfr. Pio XII, Enc. Ad coeli reginam ,
11-10-1954: AAS 46(1954)625-640.

[7] Cfr. AAS 46(1954)662-666.



[8] Concilio Vaticano II, Const. Lumen
Gentium, 56.

[9] Ibidem, 61.
[10] Ibidem, 62.
[11] Cfr. AAS 56(1964)1015-1016.

[12] Cfr. Pablo VI, Exh. Marialis
cultus, 56.

[13] Concilio Vaticano II, Const.
Lumen Gentium, 66.

[14] Cfr. Pio XI, Enc. Quas primas,
11-11-1925, AS 17(195)599.

[15] Cfr. Misal Romano, Prefacio de la
Misa de Jesucristo, Rey del Universo.

[16] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, 36.

[17] Cfr. Pablo VI, Alocucion en
Nazaret , 5-1-1964: Insegnamenti di
Paolo VI 2(1964)25.



[18] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, 14.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-pe/article/tema-9-la-
encarnacion-2/ (19/02/2026)


https://opusdei.org/es-pe/article/tema-9-la-encarnacion-2/
https://opusdei.org/es-pe/article/tema-9-la-encarnacion-2/
https://opusdei.org/es-pe/article/tema-9-la-encarnacion-2/

	Tema 9. La Encarnación

