
opusdei.org

TEMA 36. El séptimo
mandamiento del
decálogo

El séptimo mandamiento
prohíbe tomar o retener lo que
es del prójimo injustamente y
perjudicar al prójimo en sus
bienes.

25/11/2012

«El séptimo mandamiento prohíbe
tomar o retener el bien del prójimo
injustamente y perjudicar de
cualquier manera al prójimo en sus
bienes. Prescribe la justicia y la



caridad en la gestión de los bienes
terrenos y de los frutos del trabajo de
los hombres. Con miras al bien
común exige el respeto del destino
universal de los bienes y del derecho
de propiedad privada. La vida
cristiana se esfuerza por ordenar a
Dios y a la caridad fraterna los
bienes de este mundo» ( Catecismo ,
2401).

1. El destino universal y la
propiedad privada de los bienes

«Al comienzo Dios confió la tierra y
sus recursos a la administración
común de la humanidad para que
tuviera cuidado de ellos, los
dominara mediante su trabajo y se
beneficiara de sus frutos (cfr. Gn 1,
26-29). Los bienes de la creación
están destinados a todo el género
humano» (Catecismo, 2402).

Sin embargo, «la apropiación de
bienes es legítima para garantizar la
libertad y la dignidad de las



personas, para ayudar a cada uno a
atender sus necesidades
fundamentales y las necesidades de
los que están a su cargo» (ibidem).

«El derecho a la propiedad privada,
adquirida por el trabajo, o recibida
de otro por herencia o por regalo, no
anula la donación original de la
tierra al conjunto de la humanidad.
El destino universal de los bienes
continúa siendo primordial [1] ,
aunque la promoción del bien común
exija el respeto de la propiedad
privada, de su derecho y de su
ejercicio» ( Catecismo , 2403). El
respeto del derecho a la propiedad
privada es importante para el
desarrollo ordenado de la vida social.

«”El hombre, al servirse de esos
bienes, debe considerar las cosas
externas que posee legítimamente no
sólo como suyas, sino también como
comunes, en el sentido de que han de
aprovechar no sólo a él, sino también



a los demás” (Concilio Vaticano II,
Const. Gaudium et spes , 69, 1). La
propiedad de un bien hace de su
dueño un administrador de la
providencia para hacerlo fructificar
y comunicar sus beneficios a otros,
ante todo a sus próximos» ( 
Catecismo , 2404).

El socialismo marxista y en
particular el comunismo, al
pretender, entre otras cosas, la
subordinación absoluta del individuo
a la sociedad, niega el derecho de la
persona a la propiedad privada de
los bienes de producción (los que
sirven para producir otros bienes,
como la tierra, ciertas industrias,
etc.), afirmado que sólo el Estado
puede poseer esos bienes, como
condición para instaurar una 
sociedad sin clases [2] .

«La Iglesia ha rechazado las
ideologías totalitarias y ateas
asociadas en los tiempos modernos al



comunismo o socialismo . Por otra
parte, ha rechazado en la práctica del
capitalismo el individualismo y la
primacía absoluta de la ley de
mercado sobre el trabajo humano» ( 
Catecismo , 2425) [3] .

2. El uso de los bienes: templanza,
justicia y solidaridad

«En materia económica el respeto de
la dignidad humana exige la práctica
de la virtud de la templanza , para
moderar el apego a los bienes de este
mundo; de la justicia , para preservar
los derechos del prójimo y darle lo
que le es debido; y de la solidaridad
» ( Catecismo , 2407).

Parte de la templanza es la virtud de
la pobreza , que no consiste en no
tener , sino en estar desprendido de
los bienes materiales, en contentarse
con lo que basta para vivir sobria y
templadamente [4] , y en administrar
los bienes para servir a los demás.
Nuestro Señor nos dio ejemplo de



pobreza y desprendimiento desde su
venida al mundo hasta su muerte
(cfr. 2 Co 8, 9). Enseñó asimismo el
daño que puede causar el
apegamiento a las riquezas:
“Difícilmente un rico entrará en el
reino de los cielos» ( Mt 19, 23).

La justicia , como virtud moral,
consiste en el hábito mediante el cual
se da con voluntad constante y firme
a cada uno lo que le es debido. La
justicia entre personas singulares se
llama conmutativa (por ejemplo, el
acto de pagar una deuda); la justicia 
distributiva «regula lo que la
comunidad debe a los ciudadanos en
proporción a sus contribuciones y a
sus necesidades» ( Catecismo , 2411) 
[5] ; y la justicia legal es la del
ciudadano hacia la comunidad (por
ejemplo, pagar los impuestos justos).

La virtud de la solidaridad es «la
determinación firme y perseverante
de empeñarse a favor del bien



común: es decir, del bien de todos y
de cada uno, porque todos somos
verdaderamente responsables de
todos” [6] . La solidaridad es
“comunicación de los bienes
espirituales aún más que
comunicación de bienes materiales» (
Catecismo , 1948).

3. El respeto de los bienes ajenos

El séptimo mandamiento prohíbe
tomar o retener injustamente lo
ajeno, o causar algún daño injusto al
prójimo en sus bienes materiales. Se
comete hurto o robo cuando se
toman ocultamente los bienes del
prójimo. La rapiña es el apoderarse
violentamente de las cosas ajenas. El 
fraude es el hurto que se lleva a cabo
engañando al prójimo con trampas,
documentos falsos, etc., o reteniendo
el justo salario. La usura consiste en
reclamar mayor interés del lícito por
la cantidad prestada (generalmente,



aprovechándose de una situación de
necesidad material del prójimo).

«Son también moralmente ilícitos, la 
especulación mediante la cual se
pretende hacer variar artificialmente
la valoración de los bienes con el fin
de obtener un beneficio en
detrimento ajeno; la corrupción
mediante la cual se vicia el juicio de
los que deben tomar decisiones
conforme a derecho [p. e., el soborno
de un empleado público o privado];
la apropiación y el uso privados de
los bienes sociales de una empresa;
los trabajos mal hechos , el fraude
fiscal , la falsificación de cheques y
facturas , los gastos excesivos , el 
despilfarro . Infligir voluntariamente
un daño a las propiedades privadas o
públicas es contrario a la ley moral y
exige reparación» ( Catecismo , 2409).

«Los contratos están sometidos a la 
justicia conmutativa , que regula los
intercambios entre las personas en el



respeto exacto de sus derechos. La
justicia conmutativa obliga
estrictamente; exige la salvaguardia
de los derechos de propiedad, el pago
de las deudas y el cumplimiento de
obligaciones libremente contraídas» (
Catecismo , 2411). «Los contratos
[deben ser] rigurosamente
observados en la medida en que el
compromiso adquirido es
moralmente justo» ( Catecismo ,
2410).

La obligación de reparar : quien ha
cometido una injusticia debe reparar
el daño causado, en la medida que
esto sea posible. La restitución de lo
robado –o al menos el deseo y
propósito de restituir- es necesario
para recibir la absolución
sacramental. El deber de restituir
obliga con urgencia: la culpable
demora agrava el daño al acreedor y
la culpa del deudor. Excusa del deber
de restitución la imposibilidad física
o moral, mientras dure. La



obligación puede extinguirse, por
ejemplo, al ser perdonada la deuda
por parte del acreedor [7] .

4. La doctrina social de la Iglesia

La Iglesia, «cuando cumple su misión
de anunciar el Evangelio, enseña al
hombre, en nombre de Cristo, su
dignidad propia y su vocación a la
comunión de las personas; y le
descubre las exigencias de la justicia
y de la paz, conformes a la sabiduría
divina» ( Catecismo , 2419). El
conjunto de estas enseñanzas sobre
principios que deben regular la vida
social se llama Doctrina social y
forma parte de la doctrina moral
católica [8] .

Algunas enseñanzas fundamentales
de la Doctrina social de la Iglesia son:
1) la dignidad trascendente de la
persona humana y la inviolabilidad
de sus derechos; 2) el reconocimiento
de la familia como célula básica de la
sociedad fundada en el verdadero



matrimonio indisoluble, y la
necesidad de protegerla y fomentarla
a través de las leyes sobre el
matrimonio, la educación y la moral
pública; 3) las enseñanzas acerca del
bien común y de la función del
Estado.

La misión de la Jerarquía de la
Iglesia es de orden diverso a la
misión de la autoridad política. El fin
de la Iglesia es sobrenatural y su
misión es conducir a los hombres a la
salvación. Por eso, cuando el
Magisterio se refiere a aspectos
temporales del bien común, lo hace
en cuanto deben ordenarse al Bien
supremo, nuestro último fin. La
Iglesia expresa un juicio moral, en
materia económica y social, «cuando
lo exigen los derechos fundamentales
de la persona o la salvación de las
almas» [9] .

Es importante subrayar que «no
corresponde a los pastores de la



Iglesia intervenir directamente en la
actividad política y en la
organización de la vida social. Esta
tarea forma parte de la vocación de
los fieles laicos, que actúan por su
propia iniciativa con sus
conciudadanos» ( Catecismo , 2442) 
[10] .

5. Actividad económica y justicia
social

«El trabajo humano procede
directamente de personas creadas a
imagen de Dios y llamadas a
prolongar, unidas y para mutuo
beneficio, la obra de la creación
dominando la tierra (cfr. Gn 1, 28;
Concilio Vaticano II, Const. Gaudium
et spes , 34; Juan Pablo II, Enc. 
Centessimus annus , 31). El trabajo es,
por tanto, un deber: “Si alguno no
quiere trabajar, que tampoco
coma” (2 Ts 3, 10; cfr. 1 Ts 4, 11). El
trabajo honra los dones del Creador y
los talentos recibidos. Puede ser



también redentor» ( Catecismo ,
2427). Realizando el trabajo en unión
con Cristo, el hombre se hace
colaborador del Hijo de Dios en su
obra redentora. El trabajo es medio
de santificación de las personas y de
las realidades terrenas,
informándolas con el Espíritu de
Cristo (cfr. Ibidem ) [11] .

En el ejercicio de su trabajo, «cada
uno tiene el derecho de iniciativa
económica, y podrá usar
legítimamente de sus talentos para
contribuir a una abundancia
provechosa para todos, y para
recoger los justos frutos de sus
esfuerzos. Deberá ajustarse a las
reglamentaciones dictadas por las
autoridades legítimas con miras al
bien común (cfr. Juan Pablo II, Enc. 
Centessimus annus ,1-5-1991, 32;
34)» ( Catecismo , 2429) [12] .

La responsabilidad del Estado : «La
actividad económica, en particular la



economía de mercado, no puede
desenvolverse en medio de un vacío
institucional, jurídico y político. Por
el contrario supone seguridad sobre
las garantías de la libertad individual
y la propiedad, además de un sistema
monetario estable y servicios
públicos eficientes. La primera
incumbencia del Estado es, pues, la
de garantizar esa seguridad, de
manera que quien trabaja y produce
pueda gozar de los frutos de su
trabajo y, por tanto, se sienta
estimulado a realizarlo eficiente y
honestamente» [13] .

Los empresarios «están obligados a
considerar el bien de las personas y
no solamente el aumento de las
ganancias. Sin embargo, éstas son
necesarias; permiten realizar las
inversiones que aseguran el porvenir
de las empresas, y garantizan los
puestos de trabajo» ( Catecismo ,
2432). A ellos «les corresponde ante
la sociedad la responsabilidad



económica y ecológica de sus
operaciones» [14] .

«El acceso al trabajo y a la profesión
debe estar abierto a todos sin
discriminación injusta, a hombres y
mujeres, sanos y disminuidos,
autóctonos e inmigrados (cfr. Juan
Pablo II, Enc. Laborem exercens , 14-
IX-1981, 19; 22-23). Habida
consideración de las circunstancias,
la sociedad debe por su parte ayudar
a los ciudadanos a procurarse un
trabajo y un empleo (cfr. Juan Pablo
II, Enc. Centessimus annus , 48)» ( 
Catecismo , 2433). «El salario justo es
el fruto legítimo del trabajo. Negarlo
o retenerlo puede constituir una
grave injusticia» ( Catecismo , 2434) 
[15] .

La justicia social . Esta expresión se
ha comenzado a utilizar en el siglo
XX, para referirse a la dimensión
universal que han adquirido los
problemas de justicia. «La sociedad



asegura la justicia social cuando
realiza las condiciones que permiten
a las asociaciones y a cada uno
conseguir lo que les es debido según
su naturaleza y su vocación» ( 
Catecismo , 1928).

Justicia y solidaridad entre las
naciones . «Las naciones ricas tienen
una responsabilidad moral grave
respecto a las que no pueden por sí
mismas asegurar los medios de su
desarrollo, o han sido impedidas de
realizarlo por trágicos
acontecimientos históricos. Es un
deber de solidaridad y de caridad; es
también una obligación de justicia si
el bienestar de las naciones ricas
procede de recursos que no han sido
pagados con justicia» ( Catecismo ,
2439).

«La ayuda directa constituye una
respuesta apropiada a necesidades
inmediatas, extraordinarias,
causadas por ejemplo por catástrofes



naturales, epidemias, etc. Pero no
basta para reparar los graves daños
que resultan de situaciones de
indigencia ni para remediar de
forma duradera las necesidades» ( 
Catecismo , 2440).

Es necesario también reformar las
instituciones económicas y
financieras internacionales para que
promuevan y potencien relaciones
equitativas con los países menos
desarrollados (cfr. i bidem ; Juan
Pablo II, Enc. Sollicitudo rei socialis ,
30-12-1987 , 16).

6. Justicia y caridad

La caridad – forma virtutum, forma
de todas las virtudes –,que es de nivel
superior a la justicia, no se
manifiesta sólo o principalmente en 
dar más de lo que se debe en estricto
derecho. Consiste sobre todo en
darse uno mismo –pues esto es
amor–, y debe acompañar siempre a
la justicia, vivificándola desde



dentro. Esta unión entre justicia y
caridad se manifiesta, por ejemplo,
en dar lo que se debe con alegría, en
preocuparse no sólo de los derechos
de la otra persona sino también de
sus necesidades, y en general en
practicar la justicia con suavidad y
comprensión [16] .

La justicia debe estar siempre 
informada por la caridad. No se
pueden tratar de resolver los
problemas de la convivencia humana
simplemente con una justicia
entendida como un pretendido 
adecuado funcionar , anónimo, de las
estructuras sociales: «Al resolver los
asuntos, procura no exagerar nunca
la justicia hasta olvidarte de la
caridad» (San Josemaría, Surco , 973).

La justicia y la caridad se han de
vivir especialmente en la atención a
las personas necesitadas (pobres,
enfermos, etc.). Nunca se podrá
alcanzar una situación social en que



sea superflua la atención personal a
las necesidades materiales y
espirituales del prójimo. El ejercicio
de las obras de misericordia
materiales y espirituales será
siempre necesario (cfr. Catecismo ,
2447).

«El amor -caritas- siempre será
necesario, incluso en la sociedad más
justa. No hay orden estatal, por justo
que sea, que haga superfluo el
servicio del amor. Quien intenta
desentenderse del amor se dispone a
desentenderse del hombre en cuanto
hombre. Siempre habrá sufrimiento
que necesite consuelo y ayuda.
Siempre habrá soledad. Siempre se
darán también situaciones de
necesidad material en las que es
indispensable una ayuda que
muestre un amor concreto al
prójimo. El Estado que quiere
proveer a todo, que absorbe todo en
sí mismo, se convierte en definitiva
en una instancia burocrática que no



puede asegurar lo más esencial que
el hombre afligido -cualquier ser
humano- necesita: una entrañable
atención personal» [17] .

La miseria humana atrae la
compasión de Cristo Salvador, que la
ha querido cargar sobre sí e
identificarse con los «más pequeños
de sus hermanos» ( Mt 25, 40).
También por ello, los que sufren la
miseria son objeto de un amor de 
preferencia por parte de la Iglesia,
que, desde los orígenes no ha cesado
de trabajar para aliviarlos y
defenderlos (cfr. Catecismo , 2448).

Pau Agulles

Bibliografía básica

Catecismo de la Iglesia Católica,
2401-2463.

Lecturas recomendadas



San Josemaría, Homilía Vivir cara a
Dios y cara a los hombres, en Amigos
de Dios , 154-174.

-----------------

[1] Este hecho cobra especial
relevancia moral en los casos en que,
por grave peligro, se debe hacer
recurso a bienes ajenos de primera
necesidad.

[2] En el siglo XX se han visto las
consecuencias nefastas de tal
concepción, incluso en el plano
económico y social.

[3] Cfr. Juan Pablo II, Enc. 
Centessimus annus , 1-V-1991, 10; 13;
44.

«La regulación de la economía por la
sola planificación centralizada
pervierte en su base los vínculos
sociales; su regulación únicamente
por la ley de mercado quebranta la
justicia social, porque “existen



numerosas necesidades humanas
que no pueden ser satisfechas por el
mercado” (Juan Pablo II, Enc. 
Centessimus annus , 34). Es preciso
promover una regulación razonable
del mercado y de las iniciativas
económicas, según una justa
jerarquía de valores y con vistas al
bien común» ( Catecismo , 2425).

[4] Cfr. San Josemaría, Camino , 631 y
632.

[5] La justicia distributiva impulsa a
quien gobierna la sociedad a
distribuir el bien común, a asignar
un honor o una tarea a quien lo
merece, sin ceder a favoritismos.

[6] Juan Pablo II, Enc. Sollicitudo rei
socialis , 30-XII-1987, 38.

[7] «Los que, de manera directa o
indirecta, se han apoderado de un
bien ajeno, están obligados a
restituirlo o a devolver el
equivalente en naturaleza o en



especie si la cosa ha desaparecido,
así como los frutos y beneficios que
su propietario hubiera obtenido
legítimamente de ese bien. Están
igualmente obligados a restituir, en
proporción a su responsabilidad y al
beneficio obtenido, todos los que han
participado de alguna manera en el
robo, o que se han aprovechado de él
a sabiendas; por ejemplo, quienes lo
hayan ordenado o ayudado o
encubierto» ( Catecismo , 2412).

En el caso de que no se logre
encontrar al propietario de un bien,
el poseedor en buena fe puede
mantenerlo en su poder; el poseedor
en mala fe –p. e., porque lo ha
robado- lo debe destinar a los pobres
o a obras de beneficencia.

[8] Cfr. Juan Pablo II, Enc. Sollicitudo
rei socialis , 41.

[9] Concilio Vaticano II, Const. 
Gaudium et spes , 76; cfr. Catecismo ,
2420.



[10] «La acción social puede implicar
una pluralidad de vías concretas.
Deberá atender siempre al bien
común y ajustarse al mensaje
evangélico y a la enseñanza de la
Iglesia. Pertenece a los fieles laicos
“animar, con su compromiso
cristiano, las realidades y, en ellas,
procurar ser testigos y operadores de
paz y de justicia” (Juan Pablo II, Enc. 
Sollicitudo rei socialis , 47)» ( 
Catecismo , 2442). Cfr. también Juan
Pablo II, Enc. Sollicitudo rei socialis ,
42.

«El sacerdote debe predicar (…)
cuáles son las virtudes cristianas –
todas-, y qué exigencias y
manifestaciones concretas han de
tener esas virtudes en las diversas
circunstancias de la vida de los
hombres a los que él dirige su
ministerio. Como debe también
enseñar a respetar y estimar la
dignidad y libertad con que Dios ha
creado la persona humana, y la



peculiar dignidad sobrenatural que
el cristiano recibe con el bautismo.

Ningún sacerdote que cumpla este
deber ministerial suyo podrá ser
nunca acusado –si no es por
ignorancia o por mala fe– de meterse
en política . Ni siquiera se podría
decir que, desarrollando estas
enseñanzas, interfiera en la 
específica tarea apostólica, que
corresponde a los laicos , de ordenar
cristianamente las estructuras y
quehaceres temporales» (San
Josemaría ,Conversaciones , 5).

[11] «Las tareas profesionales –
también el trabajo del hogar es una
profesión de primer orden- son
testimonio de la dignidad de la
criatura humana; ocasión de
desarrollo de la propia personalidad;
vínculo de unión con los demás;
fuente de recursos; medio de
contribuir a la mejora de la sociedad,



en la que vivimos, y de fomentar el
progreso de la humanidad entera...

- Para un cristiano, estas perspectivas
se alargan y se amplían aún más,
porque el trabajo –asumido por
Cristo como realidad redimida y
redentora– se convierte en medio y
en camino de santidad, en concreta
tarea santificable y
santificadora» (San Josemaría, Forja ,
702). Cfr. San Josemaría, Es Cristo
que pasa , 53.

[12] «Observa todos tus deberes
cívicos, sin querer sustraerte al
cumplimiento de ninguna obligación;
y ejercita todos tus derechos, en bien
de la colectividad, sin exceptuar
imprudentemente ninguno.

- También has de dar ahí testimonio
cristiano» (San Josemaría, Forja ,
697).

[13] Juan Pablo II, Enc. Centessimus
annus , 48. Cfr. Catecismo , 2431.



«Otra incumbencia del Estado es la
de vigilar y encauzar el ejercicio de
los derechos humanos en el sector
económico; pero en este campo la
primera responsabilidad no es del
Estado, sino de cada persona y de los
diversos grupos y asociaciones en
que se articula la sociedad» ( 
ibidem ).

[14] Ibidem , 37.

[15] «”El trabajo debe ser
remunerado de tal modo que se den
al hombre posibilidades de que él y
los suyos vivan dignamente su vida
material, social, cultural y espiritual,
teniendo en cuenta la tarea y la
productividad de cada uno, así como
las condiciones de la empresa y el
bien común” (Concilio Vaticano II,
Const. Gaudium et spes , 67, 2)» ( 
Catecismo , 2434).

[16] «Para llegar de la estricta justicia
a la abundancia de la caridad hay
todo un trayecto que recorrer. Y no



son muchos los que perseveran hasta
el fin. Algunos se conforman con
acercarse a los umbrales: prescinden
de la justicia, y se limitan a un poco
de beneficencia, que califican de
caridad, sin percatarse de que
aquello supone una parte pequeña
de lo que están obligados a hacer. Y
se muestran tan satisfechos de sí
mismos, como el fariseo que pensaba
haber colmado la medida de la ley
porque ayunaba dos días por semana
y pagaba el diezmo de todo cuanto
poseía (cfr. Lc 18, 12)» (San
Josemaría, Amigos de Dios , 172). Cfr. 
ibidem , 83; San Josemaría, Forja ,
502.

[17] Benedicto XVI, Enc. Deus caritas
est, 25-XII-2005, 28.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pe/article/tema-36-el-

https://opusdei.org/es-pe/article/tema-36-el-septimo-mandamiento-del-decalogo/
https://opusdei.org/es-pe/article/tema-36-el-septimo-mandamiento-del-decalogo/


septimo-mandamiento-del-decalogo/
(09/02/2026)

https://opusdei.org/es-pe/article/tema-36-el-septimo-mandamiento-del-decalogo/

	TEMA 36. El séptimo mandamiento del decálogo

