
opusdei.org

Tema 30. El pecado
personal

El pecado es una palabra, un
acto o un deseo contrarios a la
ley eterna. Es una ofensa a Dios,
que lesiona la naturaleza del
hombre y atenta contra la
solidaridad humana.

01/12/2016

PDF► El pecado personal

RTF► El pecado personal

https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/30.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/30.rtf


Serie completa► “Resúmenes de fe
cristiana”, libro electrónico gratuito
en formato PDF, Mobi y ePub

*****

1. El pecado personal: ofensa a
Dios, desobediencia a la ley divina

El pecado personal es un «acto,
palabra o deseo contrario a la ley
eterna» [1]. Esto significa que el
pecado es un acto humano , puesto
que requiere el concurso de la
libertad [2], y se expresa en actos
externos, palabras o actos internos.
Además, este acto humano es malo ,
es decir, se opone a la ley eterna de
Dios, que es la primera y suprema
regla moral, fundamento de las
demás. De modo más general, se
puede decir que el pecado es
cualquier acto humano opuesto a la
norma moral, esto es, a la recta razón
iluminada por al fe.

https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/


Se trata, por tanto, de una toma de
posición negativa con respecto a Dios
y, en contraste, un amor
desordenado a nosotros mismos. Por
eso, también se dice que el pecado es
esencialmente aversio a Deo et
conversio ad creaturas. La aversio no
representa necesariamente un odio
explícito o aversión, sino el
alejamiento de Dios, consiguiente a
la anteposición de un bien aparente
o finito al bien supremo del hombre
(conversio). San Agustín lo describe
como «el amor de sí que llega hasta
el desprecio de Dios» [3]. «Por esta
exaltación orgullosa de sí, el pecado
es diametralmente opuesto a la
obediencia de Jesús que realiza la
salvación (cfr. Flp 2, 6-9)» (Catecismo,
1850).

El pecado es el único mal en sentido
pleno. Los demás males (p. e. una
enfermedad) en sí mismos no
apartan de Dios, aunque ciertamente
son privación de algún bien.



2. Pecado mortal y pecado venial

Los pecados se pueden dividir en 
mortales o graves y veniales o leves
(Cf. 1 Jn 5, 16 s), según que el hombre
pierda totalmente la gracia de Dios o
no [4]. El pecado mortal y el pecado
venial se pueden comparar entre sí
como la muerte y la enfermedad del
alma.

«Es pecado mortal lo que tiene como
objeto una materia grave y que,
además, es cometido con pleno
conocimiento y deliberado
consentimiento» [5]. «Siguiendo la
Tradición de la Iglesia, llamamos 
pecado mortal al acto, mediante el
cual un hombre, con libertad y
conocimiento, rechaza a Dios, su ley,
la alianza de amor que Dios le
propone [ aversio a Deo], prefiriendo
volverse a sí mismo, a alguna
realidad creada y finita, a algo
contrario a la voluntad divina
(conversio ad creaturam). Esto puede



ocurrir de modo directo y formal,
como en los pecados de idolatría,
apostasía y ateísmo; o de modo
equivalente, como en todos los actos
de desobediencia a los
mandamientos de Dios en materia
grave» [6].

- Materia grave: significa que el acto
es por sí mismo incompatible con la
caridad y por tanto también con
exigencias ineludibles de las virtudes
morales o teologales.

- Pleno conocimiento (o advertencia)
del entendimiento: o sea, se conoce
que la acción que se realiza es
pecaminosa, es decir, contraria a la
ley de Dios.

- Deliberado (o perfecto) 
consentimiento de la voluntad: indica
que se quiere abiertamente esa
acción, que se sabe contraria a la ley
de Dios. Esto no significa que para
que haya pecado mortal sea
necesario querer ofender



directamente a Dios: basta que se
quiera realizar algo gravemente
contrario a su divina voluntad [7].

Las tres condiciones han de
cumplirse simultáneamente [8]. Si
falta alguna de las tres el pecado
puede ser venial. Esto se da, p. ej.,
cuando la materia no es grave,
aunque haya plena advertencia y
perfecto consentimiento; o bien,
cuando no hay plena advertencia o
perfecto consentimiento, aunque se
trate de materia grave. Lógicamente,
si no hay advertencia ni
consentimiento, faltan los requisitos
para que se pueda hablar de que una
acción es pecaminosa, pues no sería
un acto propiamente humano.

2.1. Efectos del pecado mortal

El pecado mortal «entraña la pérdida
de la caridad y la privación de la
gracia santificante, es decir, del 
estado de gracia . Si no es rescatado
por el arrepentimiento y el perdón



de Dios, causa la exclusión del Reino
de Cristo y la muerte eterna del
infierno» (Catecismo , 1861) [9].
Cuando se ha cometido un pecado
mortal, y mientras se permanezca
fuera del “estado de gracia" –sin
recuperarla en la confesión
sacramental- no se ha de recibir la
Comunión, pues no se puede querer
a la vez estar unido y alejado de
Cristo: se cometería un sacrilegio 
[10].

Al perder la unión vital con Cristo
por el pecado mortal, se pierde
también la unión con su Cuerpo
místico, la Iglesia. No se deja de
pertenecer a la Iglesia, pero se está
como miembro enfermo, sin salud,
que produce un mal a todo el cuerpo.
También se ocasiona un daño a la
sociedad humana, porque se deja de
ser luz y fermento, aunque esto
pueda pasar inadvertido.



Por el pecado mortal se pierden los
méritos adquiridos –aunque podrán
recuperarse al recibir el sacramento
de la Penitencia- y se queda
incapacitado para adquirir otros
nuevos; el hombre queda sujeto a la
esclavitud del demonio; disminuye el
deseo natural de hacer el bien y se
provoca un desorden en las
potencias y afectos.

2.2. Efectos del pecado venial

«El pecado venial debilita la caridad;
entraña un afecto desordenado a
bienes creados; impide el progreso
del alma en el ejercicio de las
virtudes y la práctica del bien moral;
merece penas temporales. El pecado
venial deliberado y que permanece
sin arrepentimiento, nos dispone
poco a poco a cometer el pecado
mortal. No obstante, el pecado venial
no nos hace contrarios a la voluntad
y la amistad divinas; no rompe la
Alianza con Dios. Es humanamente



reparable con la gracia de Dios. “No
priva de la gracia santificante, de la
amistad con Dios, de la caridad, ni,
por tanto, de la bienaventuranza
eterna" (Juan Pablo II, Ex. ap. 
Reconciliatio et paenitentia.2-12-1984,
17)» (Catecismo, 1863).

Dios nos perdona los pecados
veniales en la Confesión y también,
fuera de este Sacramento, cuando
realizamos un acto de contrición y
hacemos penitencia, doliéndonos por
no haber correspondido al infinito
amor que nos tiene.

El pecado venial deliberado, aunque
no aparte totalmente de Dios, es una
tristísima falta que enfría la amistad
con Él. Hay que tener “horror al
pecado venial deliberado". Para una
persona que quiere amar de veras a
Dios no tiene sentido consentir en
pequeñas traiciones porque no son
pecado mortal [11]; eso lleva a la 
tibieza [12].



2.3. La opción fundamental

La doctrina de la opción fundamental
[13], que rechaza la distinción
tradicional entre los pecados
mortales y los veniales, sostiene que
la pérdida de la gracia santificante
por el pecado mortal –con todo lo
que supone– compromete en tal
modo a la persona que solamente
puede ser fruto de un acto de
oposición radical y total a Dios, es
decir, un acto de opción fundamental
contra Él [14]. Así entendido, según
los defensores de esta opinión
errónea, resultaría casi imposible
incurrir en pecado mortal en el
devenir de nuestras elecciones
cotidianas; o en su caso recuperar el
estado de gracia mediante una
penitencia sincera: pues la libertad,
dicen, no sería apta para determinar,
en su capacidad ordinaria de
elección, de un modo tan singular y
decisivo, el signo de la vida moral de
la persona. Así, dicen estos autores,



al tratarse de excepciones puntuales a
una vida globalmente recta, se
podrían justificar faltas graves de
unidad y coherencia de vida
cristiana; desgraciadamente al
mismo tiempo se restaría
importancia a la capacidad de
decisión y compromiso de la persona
en el uso de su albedrío.

Muy relacionado con la anterior
doctrina está la propuesta de una 
tripartición del pecado, en veniales,
graves y mortales. Los últimos
supondrían una resolución
consciente e irrevocable de ofender a
Dios, y serían los únicos que
alejarían de Dios y cerrarían las
puertas a la vida eterna. De esta
forma, la mayoría de los pecados
que, por su materia,
tradicionalmente han sido
considerados como mortales no
serían más que graves, ya que no se
cometerían con una intención
positiva de rechazar a Dios.



La Iglesia ha señalado en numerosas
ocasiones los errores que subyacen
en estas corrientes de pensamiento.
Nos encontramos ante una doctrina
sobre la libertad en donde ésta
resulta muy debilitada, pues olvida
que en realidad quien decide es la
persona, que puede elegir modificar
sus intenciones más profundas y que
de hecho puede cambiar sus
propósitos, sus aspiraciones, sus
objetivos y su entero proyecto vital, a
través de determinados actos
particulares y cotidianos [15]. Por
otro lado, «queda siempre firme el
principio de que la distinción
esencial y decisiva está entre el
pecado que destruye la caridad y el
pecado que no mata la vida
sobrenatural; entre la vida y la
muerte no existe una vía intermedia»
[16].

2.4. Otras divisiones



a) Se puede distinguir entre el
pecado actual, que es el mismo acto
de pecar, y el habitual , que es la
mancha dejada en el alma por el
pecado actual, reato de pena y de
culpa y, en el pecado mortal,
privación de la gracia.

b) El pecado personal se distingue a
su vez del original, con el que todos
nacemos y que hemos contraído por
la desobediencia de Adán. El pecado
original inhiere en cada uno, aunque
no haya sido cometido
personalmente. Se podría comparar
a una enfermedad heredada, que se
cura por el Bautismo –al menos, por
su deseo implícito–, aunque
permanece una cierta debilidad que
inclina a cometer nuevos pecados
personales. El pecado personal, por
tanto, se comete, mientras que el
pecado original se contrae.

c) Los pecados externos son los que
se cometen con una acción que



puede ser observada desde el
exterior (homicidio, robo,
difamación, etc.). Los pecados 
internos, en cambio, permanecen en
el interior del hombre, esto es, en su
voluntad, sin manifestarse en actos
externos (ira, envidia, avaricia no
exteriorizadas, etc.). Todo pecado,
externo o interno, encuentra su
origen en un acto interno de la
voluntad: es éste el acto propiamente
moral. Los actos puramente
interiores pueden ser pecado e
incluso grave.

d) Se habla de pecados carnales o 
espirituales según se tienda
desordenadamente a un bien
sensible (o a una realidad que se
presenta bajo la apariencia de bien;
por ejemplo, la lujuria) o espiritual
(la soberbia). De por sí, los segundos
son más graves; no obstante, los
pecados carnales son por regla
general más vehementes,
precisamente porque el objeto que



atrae (una realidad sensible) es más
inmediata.

e) Pecados de comisión y de omisión:
todo pecado comporta la realización
de un acto voluntario desordenado.
Si éste se traduce en una acción, se
denomina pecado de comisión ; si por
el contrario, el acto voluntario se
traduce en el omitir algo debido, se
llama de omisión.

3. La proliferación del pecado

«El pecado crea una facilidad para el
pecado, engendra el vicio por la
repetición de actos. De ahí resultan
inclinaciones desviadas que
oscurecen la conciencia y corrompen
la valoración concreta del bien y del
mal. Así el pecado tiende a
reproducirse y a reforzarse, pero no
puede destruir el sentido moral hasta
su raíz» (Catecismo, 1865).

Llamamos capitales a los pecados
personales que especialmente



inducen a otros, pues son la cabeza
de los demás pecados. Son la
soberbia –principio de todo pecado 
ex parte aversionis (cfr. Sir 10,
12-13)-, avaricia –principio ex parte
conversionis–, lujuria, ira, gula,
envidia y pereza (cfr. Catecismo,
1866).

La pérdida del sentido del pecado es
fruto del voluntario oscurecimiento
de la conciencia que lleva al hombre
–por su soberbia– a negar que los
pecados personales sean tales e
incluso a negar que exista el pecado 
[17].

A veces no cometemos directamente
el mal pero de alguna manera
colaboramos, con mayor o menor
responsabilidad y culpa moral, a la
acción inicua de otras personas. «El
pecado es un acto personal. Pero
nosotros tenemos una
responsabilidad en los pecados
cometidos por otros cuando 



cooperamos a ellos : participando
directa y voluntariamente;
ordenándolos, aconsejándolos,
alabándolos o aprobándolos; no
revelándolos o no impidiéndolos
cuando se tiene obligación de
hacerlo; y protegiendo a los que
hacen el mal» (Catecismo, 1868).

Los pecados personales dan lugar
también a situaciones sociales
contrarias a la bondad divina que se
conocen como estructuras de pecado
[18]. Éstas no son más que expresión
y efecto de los pecados de cada
persona (cfr. Catecismo, 1869) [19].

4. Las tentaciones

En el contexto de las causas del
pecado, hemos de hablar de la
tentación, que es la incitación al mal.
«La causa del pecado está en el
corazón del hombre» (Catecismo,
1873), pero éste puede estar atraído
por la presencia de bienes aparentes.
La atracción de la tentación nunca



puede ser tan fuerte que obligue a
pecar: «No os ha sobrevenido
ninguna tentación que supere lo
humano, y fiel es Dios, que no
permitirá que seáis tentados pro
encima de vuestras fuerzas; antes
bien, junto con la tentación os dará
también la fuerza para poder
soportarla» (1 Co 10, 13). Si no se
buscan, y se aprovechan como
ocasión de esfuerzo moral, pueden
tener un significado positivo para la
vida cristiana.

Las causas de las tentaciones pueden
reducirse a tres (cfr. 1 Jn 2, 16):

- El “mundo": no como creación de
Dios, porque en este sentido es
bueno, sino en cuanto que por el
desorden del pecado solicita a la 
conversio ad creaturas, con un
ambiente materialista y pagano [20].

- El demonio: que instiga al pecado,
pero no tiene poder para hacernos



pecar. Las tentaciones del diablo se
rechazan con oración [21].

- La “carne" o concupiscencia:
desorden de las fuerzas del alma
como resultado de los pecados
(también llamada fomes peccati). Esta
tentación se vence con la
mortificación y la penitencia, y con la
decisión de no dialogar y de ser
sinceros en la dirección espiritual,
sin encubrir la tentación con
“razonadas sinrazones" [22].

Frente a la tentación, hay que luchar
por evitar el consentimiento , puesto
que supone la adhesión de la
voluntad a la complacencia , todavía
no deliberada, consiguiente a la
representación involuntaria del mal
que se da en la sugestión.

Para combatir las tentaciones es
preciso ser muy sinceros con Dios,
con uno mismo y en la dirección
espiritual. De lo contrario se corre el
riesgo de provocar la deformación de



la conciencia. La sinceridad es un
gran medio para evitar los pecados y
alcanzar la verdadera humildad:
Dios Padre sale al encuentro de
quien se confiesa pecador, revelando
aquello que la soberbia querría
ocultar como pecado.

Además, se ha de huir de las 
ocasiones de pecado, esto es, de
aquellas circunstancias que se
presentan más o menos
voluntariamente y suponen una
tentación. Hay que evitar siempre las
ocasiones libres , y cuando de trata
de ocasiones próximas (es decir, si
hay peligro serio de caer en la
tentación) y necesarias (que no se
pueden quitar), se debe hacer todo lo
posible para alejar el peligro, o dicho
de otro modo, poner los medios para
que esas ocasiones pasen de 
próximas a remotas . También –en lo
posible– hay que evitar las ocasiones 
remotas, continuas y libres, que



corroen la vida espiritual y
predisponen al pecado grave.

Pau Agulles Simó

Publicado originalmente el 21 de
noviembre de 2012

Bibliografía básica

Catecismo de la Iglesia Católica ,
1846-1876.

Juan Pablo II, Ex. ap. Reconciliatio et
paenitentia, 2-XII-1984, 14-18.

Juan Pablo II, Enc. Veritatis splendor,
6-VIII-1993, 65-70.

Lecturas recomendadas

San Josemaría, Homilía La lucha
interior, en Es Cristo que pasa, 73-82.



E. Colom, A. Rodríguez Luño, 
Elegidos en Cristo para ser santos,
Palabra, Madrid 2000, cap. XI.

A. Fernández, Teología Moral, vol. I,
Aldecoa, Burgos 19952, pp. 747-834.

[1] San Agustín, Contra Faustum
manichoeum, 22, 27: PL 42, 418. Cfr. 
Catecismo, 1849.

[2] Clásicamente se ha definido el
pecado como una desobediencia 
voluntaria a la ley de Dios: si no fuera
voluntaria, no sería pecado, puesto
que no se trataría ni siquiera de un
propio y verdadero acto humano.

[3] San Agustín, De civitate Dei, 14,
28.

[4] Cfr. Juan Pablo II, Ex. ap. 
Reconciliatio et paenitentia, 2-
XII-1984, 17.



[5] Ibidem. Cfr. Catecismo, 1857-1860.

[6] Juan Pablo II, Ex. ap. Reconciliatio
et paenitentia, 17.

[7] Se comete un pecado mortal
cuando el hombre «sabiéndolo y
queriéndolo, elige, por el motivo que
sea, algo gravemente desordenado.
En efecto, en esta elección está ya
incluido un desprecio del precepto
divino, un rechazo del amor de Dios
hacia la humanidad y hacia toda la
creación: el hombre se aleja de Dios y
pierde la caridad» ( Ibidem).

[8] Cfr. Juan Pablo II, Enc. Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, 70.

[9] A pesar de la consideración del
acto en sí, cabe señalar que el juicio
sobre las personas debemos
confiarlo sólo a la justicia y a la
misericordia de Dios (cfr. Catecismo ,
1861).



[10] Sólo quien tenga un motivo
verdaderamente grave y no
encuentre posibilidad de confesarse,
puede celebrar los sacramentos y
recibir la sagrada comunión, después
de hacer un acto de contricción
perfecta, que incluye el propósito de
confesarse cuanto antes (cfr. 
Catecismo, 1452 y 1457).

[11] Cfr. San Josemaría, Amigos de
Dios, 243; Surco, 139.

[12] Cfr. San Josemaría, Camino,
325-331.

[13] Cfr. Juan Pablo II, Enc. Veritatis
splendor, 65-70.

[14] Cfr. Ibidem, 69.

[15] Cfr. Juan Pablo II, Ex. ap. 
Reconciliatio et paenitentia, 17; 
Veritatis splendor, 70.

[16] Ibidem, 17.

[17] Cfr. Ibidem, 18.



[18] Cfr. Juan Pablo II, Enc. 
Sollicitudo rei socialis, 30-XII-1987, 36
y ss.

[19] Cfr. Juan Pablo II, Ex. ap. 
Reconciliatio et paenitentia, 16.

[20] Para combatir estas tentaciones
es preciso ir contracorriente, siempre
que sea necesario, con fortaleza, en
lugar de dejarse arrastrar por
costumbres mundanas (cfr. San
Josemaría, Camino, 376).

[21] Por ejemplo, la oración a San
Miguel Arcángel, vencedor de
Satanás (cfr. Ap 12,7 y 20,2). La
Iglesia siempre ha recomendado
también algunos sacramentales,
como el agua bendita, para combatir
las tentaciones del demonio. «De
ninguna cosa huyen más los
demonios, para no tornar, que del
agua bendita», decía Santa Teresa de
Ávila (citado en San Josemaría, 
Camino, 572).



[22] Cfr. San Josemaría, Camino, 134
y 727.

© Fundación Studium, 2016 y ©
Oficina de Información del Opus Dei,
2016.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pe/article/tema-30-el-
pecado-personal-2/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/es-pe/article/tema-30-el-pecado-personal-2/
https://opusdei.org/es-pe/article/tema-30-el-pecado-personal-2/
https://opusdei.org/es-pe/article/tema-30-el-pecado-personal-2/

	Tema 30. El pecado personal

