opusdei.org

Tema 30. El pecado
personal

El pecado es una palabra, un
acto o un deseo contrarios a la
ley eterna. Es una ofensa a Dios,
que lesiona la naturaleza del

hombre y atenta contra la
solidaridad humana.

01/12/2016

PDF» El pecado personal

RTF» El pecado personal


https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/30.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/30.rtf

Serie completas “Resumenes de fe
cristiana”, libro electrénico gratuito
en formato PDF, Mobi y ePub

ko skesksk

1. El pecado personal: ofensa a
Dios, desobediencia a la ley divina

El pecado personal es un «acto,
palabra o deseo contrario a la ley
eterna» [1]. Esto significa que el
pecado es un acto humano , puesto
que requiere el concurso de la
libertad [2], y se expresa en actos
externos, palabras o actos internos.
Ademas, este acto humano es malo,
es decir, se opone a la ley eterna de
Dios, que es la primera y suprema
regla moral, fundamento de las
demas. De modo mas general, se
puede decir que el pecado es
cualquier acto humano opuesto a la
norma moral, esto es, a la recta razon
iluminada por al fe.


https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/

Se trata, por tanto, de una toma de
posicidn negativa con respecto a Dios
y, en contraste, un amor
desordenado a nosotros mismos. Por
eso, también se dice que el pecado es
esencialmente aversio a Deo et
conversio ad creaturas. La aversio no
representa necesariamente un odio
explicito o aversion, sino el
alejamiento de Dios, consiguiente a
la anteposicion de un bien aparente
o finito al bien supremo del hombre
(conversio). San Agustin lo describe
como «el amor de si que llega hasta
el desprecio de Dios» [3]. «Por esta
exaltacion orgullosa de si, el pecado
es diametralmente opuesto a la
obediencia de Jesus que realiza la
salvacion (cfr. Flp 2, 6-9)» (Catecismo,
1850).

El pecado es el unico mal en sentido
pleno. Los demds males (p. e. una
enfermedad) en si mismos no
apartan de Dios, aunque ciertamente
son privacion de algun bien.



2. Pecado mortal y pecado venial

Los pecados se pueden dividir en
mortales o graves y veniales o leves
(Cf. 1 Jn5,16 s), segun que el hombre
pierda totalmente la gracia de Dios o
no [4]. El pecado mortal y el pecado
venial se pueden comparar entre si
como la muerte y la enfermedad del
alma.

«Es pecado mortallo que tiene como
objeto una materia grave y que,
ademas, es cometido con pleno
conocimiento y deliberado
consentimiento» [5]. «Siguiendo la
Tradicion de la Iglesia, llamamos
pecado mortal al acto, mediante el
cual un hombre, con libertad y
conocimiento, rechaza a Dios, su ley,
la alianza de amor que Dios le
propone [ aversio a Deo], prefiriendo
volverse a si mismo, a alguna
realidad creada y finita, a algo
contrario a la voluntad divina
(conversio ad creaturam). Esto puede



ocurrir de modo directo y formal,
como en los pecados de idolatria,
apostasia y ateismo; o de modo
equivalente, como en todos los actos
de desobediencia a los
mandamientos de Dios en materia
grave» [6].

- Materia grave: significa que el acto
es por si mismo incompatible con la
caridad y por tanto también con
exigencias ineludibles de las virtudes
morales o teologales.

- Pleno conocimiento (o advertencia)
del entendimiento: o sea, se conoce
que la accion que se realiza es
pecaminosa, es decir, contraria a la
ley de Dios.

- Deliberado (o perfecto)
consentimiento de la voluntad: indica
que se quiere abiertamente esa
accion, que se sabe contraria a la ley
de Dios. Esto no significa que para
que haya pecado mortal sea
necesario querer ofender



directamente a Dios: basta que se
quiera realizar algo gravemente
contrario a su divina voluntad [7].

Las tres condiciones han de
cumplirse simultaneamente [8]. Si
falta alguna de las tres el pecado
puede ser venial. Esto se da, p. €j.,
cuando la materia no es grave,
aunque haya plena advertencia y
perfecto consentimiento; o bien,
cuando no hay plena advertencia o
perfecto consentimiento, aunque se
trate de materia grave. Logicamente,
si no hay advertencia ni
consentimiento, faltan los requisitos
para que se pueda hablar de que una
accion es pecaminosa, pues no seria
un acto propiamente humano.

2.1. Efectos del pecado mortal

El pecado mortal «entrafia la pérdida
de la caridad y la privacion de la
gracia santificante, es decir, del
estado de gracia . Sino es rescatado
por el arrepentimiento y el perdon



de Dios, causa la exclusion del Reino
de Cristo y la muerte eterna del
infierno» (Catecismo , 1861) [9].
Cuando se ha cometido un pecado
mortal, y mientras se permanezca
fuera del “estado de gracia" -sin
recuperarla en la confesion
sacramental- no se ha de recibir la
Comunidn, pues no se puede querer
a la vez estar unido y alejado de
Cristo: se cometeria un sacrilegio
[10].

Al perder la union vital con Cristo
por el pecado mortal, se pierde
también la unidn con su Cuerpo
mistico, la Iglesia. No se deja de
pertenecer a la Iglesia, pero se esta
como miembro enfermo, sin salud,
que produce un mal a todo el cuerpo.
También se ocasiona un dafio a la
sociedad humana, porque se deja de
ser luz y fermento, aunque esto
pueda pasar inadvertido.



Por el pecado mortal se pierden los
meéritos adquiridos —aunque podran
recuperarse al recibir el sacramento
de la Penitencia- y se queda
incapacitado para adquirir otros
nuevos; el hombre queda sujeto a la
esclavitud del demonio; disminuye el
deseo natural de hacer el bien y se
provoca un desorden en las
potencias y afectos.

2.2. Efectos del pecado venial

«El pecado venial debilita la caridad;
entrafia un afecto desordenado a
bienes creados; impide el progreso
del alma en el ejercicio de las
virtudes y la practica del bien moral;
merece penas temporales. El pecado
venial deliberado y que permanece
sin arrepentimiento, nos dispone
poco a poco a cometer el pecado
mortal. No obstante, el pecado venial
no nos hace contrarios a la voluntad
y la amistad divinas; no rompe la
Alianza con Dios. Es humanamente



reparable con la gracia de Dios. “No
priva de la gracia santificante, de la
amistad con Dios, de la caridad, ni,
por tanto, de la bienaventuranza
eterna” (Juan Pablo II, EX. ap.
Reconciliatio et paenitentia.2-12-1984,
17)» (Catecismo, 1863).

Dios nos perdona los pecados
veniales en la Confesion y también,
fuera de este Sacramento, cuando
realizamos un acto de contricion y
hacemos penitencia, doliéndonos por
no haber correspondido al infinito
amor que nos tiene.

El pecado venial deliberado, aunque
no aparte totalmente de Dios, es una
tristisima falta que enfria la amistad
con El. Hay que tener “horror al
pecado venial deliberado”. Para una
persona que quiere amar de veras a
Dios no tiene sentido consentir en
pequerias traiciones porque no son
pecado mortal [11]; eso lleva a la
tibieza [12].



2.3. La opcion fundamental

La doctrina de la opcion fundamental
[13], que rechaza la distinciéon
tradicional entre los pecados
mortales y los veniales, sostiene que
la pérdida de la gracia santificante
por el pecado mortal —con todo lo
que supone- compromete en tal
modo a la persona que solamente
puede ser fruto de un acto de
oposicion radical y total a Dios, es
decir, un acto de opcion fundamental
contra El [14]. Asi entendido, segin
los defensores de esta opinion
erronea, resultaria casi imposible
incurrir en pecado mortal en el
devenir de nuestras elecciones
cotidianas; o en su caso recuperar el
estado de gracia mediante una
penitencia sincera: pues la libertad,
dicen, no seria apta para determinar,
en su capacidad ordinaria de
eleccion, de un modo tan singular y
decisivo, el signo de la vida moral de
la persona. Asi, dicen estos autores,



al tratarse de excepciones puntuales a
una vida globalmente recta, se
podrian justificar faltas graves de
unidad y coherencia de vida
cristiana; desgraciadamente al
mismo tiempo se restaria
importancia a la capacidad de
decision y compromiso de la persona
en el uso de su albedrio.

Muy relacionado con la anterior
doctrina esta la propuesta de una
triparticion del pecado, en veniales,
graves y mortales. Los ultimos
supondrian una resolucion
consciente e irrevocable de ofender a
Dios, y serian los unicos que
alejarian de Dios y cerrarian las
puertas a la vida eterna. De esta
forma, la mayoria de los pecados
que, por su materia,
tradicionalmente han sido
considerados como mortales no
serian mas que graves, ya que no se
cometerian con una intencion
positiva de rechazar a Dios.



La Iglesia ha sefialado en numerosas
ocasiones los errores que subyacen
en estas corrientes de pensamiento.
Nos encontramos ante una doctrina
sobre la libertad en donde ésta
resulta muy debilitada, pues olvida
que en realidad quien decide es la
persona, que puede elegir modificar
sus intenciones mas profundas y que
de hecho puede cambiar sus
propositos, sus aspiraciones, sus
objetivos y su entero proyecto vital, a
través de determinados actos
particulares y cotidianos [15]. Por
otro lado, «queda siempre firme el
principio de que la distincion
esencial y decisiva esta entre el
pecado que destruye la caridad y el
pecado que no mata la vida
sobrenatural; entre la vida y la
muerte no existe una via intermedia»
[16].

2.4. Otras divisiones



a) Se puede distinguir entre el
pecado actual, que es el mismo acto
de pecar, y el habitual , que es la
mancha dejada en el alma por el
pecado actual, reato de pena y de
culpay, en el pecado mortal,
privacion de la gracia.

b) El pecado personal se distingue a
su vez del original, con el que todos
nacemos y que hemos contraido por
la desobediencia de Adan. El pecado
original inhiere en cada uno, aunque
no haya sido cometido
personalmente. Se podria comparar
a una enfermedad heredada, que se
cura por el Bautismo —al menos, por
su deseo implicito—, aunque
permanece una cierta debilidad que
inclina a cometer nuevos pecados
personales. El pecado personal, por
tanto, se comete, mientras que el
pecado original se contrae.

c) Los pecados externos son los que
se cometen con una accién que



puede ser observada desde el
exterior (homicidio, robo,
difamacion, etc.). Los pecados
internos, en cambio, permanecen en
el interior del hombre, esto es, en su
voluntad, sin manifestarse en actos
externos (ira, envidia, avaricia no
exteriorizadas, etc.). Todo pecado,
externo o interno, encuentra su
origen en un acto interno de la
voluntad: es éste el acto propiamente
moral. Los actos puramente
interiores pueden ser pecado e
incluso grave.

d) Se habla de pecados carnales o
espirituales segun se tienda
desordenadamente a un bien
sensible (o a una realidad que se
presenta bajo la apariencia de bien;
por ejemplo, la lujuria) o espiritual
(la soberbia). De por si, los segundos
son mas graves; no obstante, los
pecados carnales son por regla
general mas vehementes,
precisamente porque el objeto que



atrae (una realidad sensible) es mas
inmediata.

e) Pecados de comision y de omision:
todo pecado comporta la realizacion
de un acto voluntario desordenado.
Si éste se traduce en una accion, se
denomina pecado de comision ; si por
el contrario, el acto voluntario se
traduce en el omitir algo debido, se
llama de omision.

3. La proliferacion del pecado

«El pecado crea una facilidad para el
pecado, engendra el vicio por la
repeticion de actos. De ahi resultan
inclinaciones desviadas que
oscurecen la conciencia y corrompen
la valoracion concreta del bien y del
mal. Asi el pecado tiende a
reproducirse y a reforzarse, pero no
puede destruir el sentido moral hasta
su raiz» (Catecismo, 1865).

Llamamos capitales a los pecados
personales que especialmente



inducen a otros, pues son la cabeza
de los demas pecados. Son la
soberbia —principio de todo pecado
ex parte aversionis (cfr. Sir 10,
12-13)-, avaricia —principio ex parte
conversionis—, lujuria, ira, gula,
envidia y pereza (cfr. Catecismo,
1866).

La pérdida del sentido del pecado es
fruto del voluntario oscurecimiento
de la conciencia que lleva al hombre
—por su soberbia— a negar que los
pecados personales sean tales e
incluso a negar que exista el pecado
[17].

A veces no cometemos directamente
el mal pero de alguna manera
colaboramos, con mayor o menor
responsabilidad y culpa moral, a la
accion inicua de otras personas. «El
pecado es un acto personal. Pero
nosotros tenemos una
responsabilidad en los pecados
cometidos por otros cuando



cooperamos a ellos : participando
directa y voluntariamente;
ordenandolos, aconsejandolos,
alabandolos o aprobandolos; no
revelandolos o no impidiéndolos
cuando se tiene obligacion de
hacerlo; y protegiendo a los que
hacen el mal» (Catecismo, 1868).

Los pecados personales dan lugar
también a situaciones sociales
contrarias a la bondad divina que se
conocen como estructuras de pecado
[18]. Estas no son mas que expresion
y efecto de los pecados de cada
persona (cfr. Catecismo, 1869) [19].

4. Las tentaciones

En el contexto de las causas del
pecado, hemos de hablar de la
tentacion, que es la incitacion al mal.
«La causa del pecado esta en el
corazon del hombre» (Catecismo,
1873), pero éste puede estar atraido
por la presencia de bienes aparentes.
La atraccion de la tentacién nunca



puede ser tan fuerte que obligue a
pecar: «No os ha sobrevenido
ninguna tentacion que supere lo
humano, y fiel es Dios, que no
permitird que sedis tentados pro
encima de vuestras fuerzas; antes
bien, junto con la tentacion os dara
también la fuerza para poder
soportarla» (1 Co 10, 13). Si no se
buscan, y se aprovechan como
ocasion de esfuerzo moral, pueden
tener un significado positivo para la
vida cristiana.

Las causas de las tentaciones pueden
reducirse a tres (cfr. 1 Jn 2, 16):

- El “mundo™: no como creacion de
Dios, porque en este sentido es
bueno, sino en cuanto que por el
desorden del pecado solicita a la
conversio ad creaturas, con un
ambiente materialista y pagano [20].

- El demonio: que instiga al pecado,
pero no tiene poder para hacernos



pecar. Las tentaciones del diablo se
rechazan con oracion [21].

- La “carne" o concupiscencia:
desorden de las fuerzas del alma
como resultado de los pecados
(también llamada fomes peccati). Esta
tentacion se vence con la
mortificacion y la penitencia, y con la
decision de no dialogar y de ser
sinceros en la direccion espiritual,
sin encubrir la tentacion con
“razonadas sinrazones" [22].

Frente a la tentacion, hay que luchar
por evitar el consentimiento , puesto
que supone la adhesion de la
voluntad a la complacencia , todavia
no deliberada, consiguiente a la
representacion involuntaria del mal
que se da en la sugestion.

Para combatir las tentaciones es
preciso ser muy sinceros con Dios,
con uno mismo y en la direccion
espiritual. De lo contrario se corre el
riesgo de provocar la deformacion de



la conciencia. La sinceridad es un
gran medio para evitar los pecados y
alcanzar la verdadera humildad:
Dios Padre sale al encuentro de
quien se confiesa pecador, revelando
aquello que la soberbia querria
ocultar como pecado.

Ademas, se ha de huir de las
ocasiones de pecado, esto es, de
aquellas circunstancias que se
presentan mas o menos
voluntariamente y suponen una
tentacion. Hay que evitar siempre las
ocasiones libres, y cuando de trata
de ocasiones proximas (es decir, si
hay peligro serio de caer en la
tentacion) y necesarias (que no se
pueden quitar), se debe hacer todo lo
posible para alejar el peligro, o dicho
de otro modo, poner los medios para
que esas ocasiones pasen de
proximas a remotas . También —en lo
posible- hay que evitar las ocasiones
remotas, continuas y libres, que



corroen la vida espiritual y
predisponen al pecado grave.

Pau Agulles Simo

Publicado originalmente el 21 de
noviembre de 2012

Bibliografia basica

Catecismo de la Iglesia Catdlica,
1846-1876.

Juan Pablo II, Ex. ap. Reconciliatio et
paenitentia, 2-X11-1984, 14-18.

Juan Pablo II, Enc. Veritatis splendor,
6-VIII-1993, 65-70.

Lecturas recomendadas

San Josemaria, Homilia La lucha
interior, en Es Cristo que pasa, 73-82.



E. Colom, A. Rodriguez Luifio,
Elegidos en Cristo para ser santos,
Palabra, Madrid 2000, cap. XI.

A. Fernandez, Teologia Moral, vol. I,
Aldecoa, Burgos 19952, pp. 747-834.

[1] San Agustin, Contra Faustum
manichoeum, 22, 27: PL 42, 418. Cfr.
Catecismo, 1849.

[2] Clasicamente se ha definido el
pecado como una desobediencia
voluntaria a la ley de Dios: si no fuera
voluntaria, no seria pecado, puesto
que no se trataria ni siquiera de un
propio y verdadero acto humano.

[3] San Agustin, De civitate Dei, 14,
28.

[4] Cfr. Juan Pablo II, Ex. ap.
Reconciliatio et paenitentia, 2-
XI1-1984, 17.



[5] Ibidem. Cfr. Catecismo, 1857-1860.

[6] Juan Pablo II, EX. ap. Reconciliatio
et paenitentia, 17.

[7] Se comete un pecado mortal
cuando el hombre «sabiéndolo y
queriéndolo, elige, por el motivo que
sea, algo gravemente desordenado.
En efecto, en esta eleccion esta ya
incluido un desprecio del precepto
divino, un rechazo del amor de Dios
hacia la humanidad y hacia toda la
creacion: el hombre se aleja de Dios y
pierde la caridad» ( Ibidem).

[8] Cfr. Juan Pablo II, Enc. Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, 70.

[9] A pesar de la consideracion del
acto en si, cabe sefialar que el juicio
sobre las personas debemos
confiarlo solo a la justicia y a la
misericordia de Dios (cfr. Catecismo ,
1861).



[10] Solo quien tenga un motivo
verdaderamente grave y no
encuentre posibilidad de confesarse,
puede celebrar los sacramentos y
recibir la sagrada comunion, después
de hacer un acto de contriccion
perfecta, que incluye el propdsito de
confesarse cuanto antes (cfr.
Catecismo, 1452 y 1457).

[11] Cfr. San Josemaria, Amigos de
Dios, 243; Surco, 139.

[12] Cfr. San Josemaria, Camino,
325-331.

[13] Cfr. Juan Pablo II, Enc. Veritatis
splendor, 65-70.

[14] Cfr. Ibidem, 69.

[15] Cfr. Juan Pablo II, EX. ap.
Reconciliatio et paenitentia, 17;
Veritatis splendor, 70.

[16] Ibidem, 17.

[17] Cfr. Ibidem, 18.



[18] Cfr. Juan Pablo II, Enc.
Sollicitudo rei socialis, 30-X11-1987, 36

y ss.

[19] Cfr. Juan Pablo II, Ex. ap.
Reconciliatio et paenitentia, 16.

[20] Para combatir estas tentaciones
es preciso ir contracorriente, siempre
que sea necesario, con fortaleza, en
lugar de dejarse arrastrar por
costumbres mundanas (cfr. San
Josemaria, Camino, 376).

[21] Por ejemplo, la oracion a San
Miguel Arcangel, vencedor de
Satanas (cfr. Ap 12,7y 20,2). La
Iglesia siempre ha recomendado
también algunos sacramentales,
como el agua bendita, para combatir
las tentaciones del demonio. «De
ninguna cosa huyen mas los
demonios, para no tornar, que del
agua bendita», decia Santa Teresa de
Avila (citado en San Josemaria,
Camino, 572).



[22] Cfr. San Josemaria, Camino, 134
y 727.

© Fundacion Studium, 2016 y ©
Oficina de Informacion del Opus Dei,
2016.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-pe/article/tema-30-el-
pecado-personal-2/ (30/01/2026)


https://opusdei.org/es-pe/article/tema-30-el-pecado-personal-2/
https://opusdei.org/es-pe/article/tema-30-el-pecado-personal-2/
https://opusdei.org/es-pe/article/tema-30-el-pecado-personal-2/

	Tema 30. El pecado personal

