opusdei.org

TEMA 28. La graciay
las virtudes

La gracia es la fuente de la obra
de santificacion; sana y eleva la
naturaleza haciéndonos
capaces de obrar como hijos de
Dios.

03/12/2012

1. La gracia

Dios ha llamado al hombre a
participar de la vida de la Santisima
Trinidad. «Esta vocacion a la vida
eterna es sobrenatural » ( Catecismo ,
1998) [1] . Para conducirnos a este fin



ultimo sobrenatural, nos concede ya
en esta tierra un inicio de esa
participacion que serd plena en el
cielo. Este don es la gracia
santificante, que consiste en una
«incoacion de la gloria» [2] . Por
tanto, la gracia santificante :

— «es el don gratuito que Dios nos
hace de su vida, infundida por el
Espiritu Santo en nuestra alma, para
sanarla del pecado y santificarla» (
Catecismo , 1999);

— «es una participacion en la vida de
Dios » ( Catecismo , 1997;cfr.2 P 1, 4),
que nos diviniza (cfr. Catecismo ,
1999);

— es, por tanto, una nueva vida ,
sobrenatural; como un nuevo
nacimiento por el que somos
constituidos en hijos de Dios por
adopcion, participes de la filiacion
natural del Hijo: «hijos en el Hijo»

[3];



— nos introduce asi en la intimidad
de la vida trinitaria. Como hijos
adoptivos, podemos llamar «Padre» a
Dios, en union con el Hijo unico (cfr.
Catecismo , 1997);

— es «gracia de Cristo», porque en la
situacion presente —es decir,
después del pecado y de la Redencion
obrada por Jesucristo— la gracia nos
llega como participacion de la gracia
de Cristo ( Catecismo , 1997): «De su
plenitud todos hemos recibido gracia
sobre gracia» (Jn 1, 16). La gracia nos
configura con Cristo (cfr. Rm 8, 29);

— es «gracia del Espiritu Santo»,
porque es infundida en el alma por el
Espiritu Santo [4] .

La gracia santificante se llama
también gracia habitual porque es
una disposicion estable que
perfecciona al alma por la infusion
de virtudes, para hacerla capaz de
vivir con Dios, de obrar por su amor
(cfr. Catecismo , 2000) [5] .



2. La justificacion

La primera obra de la gracia en
nosotros es la justificacion (cfr.
Catecismo , 1989). Se llama
justificacion al paso del estado de
pecado al estado gracia (o “de
justicia”, porque la gracia nos hace
“justos”) [6] . Esta tiene lugar en el
Bautismo, y cada vez que Dios
perdona los pecados mortales e
infunde la gracia santificante
(ordinariamente en el sacramento de
la penitencia) [7] . La justificacion «es
la obra mas excelente del amor de
Dios» ( Catecismo , 1994; cfr. Ef 2,
4-5).

3. La santificacion

Dios no niega a nadie su gracia,
porque quiere que todos los hombres
se salven (1 Tm 2, 4): todos estan
llamados a la santidad (cfr. Mt 5, 48)
[8] . La gracia «es en nosotros la
fuente de la obra de santificacion» (
Catecismo , 1999); sana y eleva



nuestra naturaleza haciéndonos
capaces de obrar como hijos de Dios
[9], y de reproducir la imagen de
Cristo (cfr. Rm 8,29): es decir, de ser,
cada uno, alter Christus , otro Cristo.
Esta semejanza con Cristo se
manifiesta en las virtudes.

La santificacion es el progreso en
santidad; consiste en la union cada
vez mas intima con Dios (cfr.
Catecismo , 2014), hasta llegar a ser
no solo otro Cristo sino ipse Christus,
el mismo Cristo [10] : es decir, una
sola cosa con Cristo, como miembro
suyo (cfr. 1 Co 12, 27). Para crecer en
santidad es necesario cooperar
libremente con la gracia, y esto
requiere esfuerzo, lucha, a causa del
desorden introducido por el pecado
(el fomes peccati). «No hay santidad
sin renuncia y sin combate
espiritual» ( Catecismo , 2015) [11] .

En consecuencia, para vencer en la
lucha ascética, ante todo hay que



pedir a Dios la gracia mediante la
oracion y la mortificacion —«la
oracion de los sentidos» [12] -y
recibirla en los sacramentos [13] .

La union con Cristo solo sera
definitiva en el Cielo. Hay que pedir
a Dios la gracia de la perseverancia
final: es decir, el don de morir en
gracia de Dios (cfr. Catecismo , 2016 y
2849).

4. Las virtudes teologales La virtud,
en general, «es una disposicion
habitual y firme a hacer el bien» (
Catecismo , 1803) [14] . «Las virtudes
teologales se refieren directamente a
Dios. Disponen a los cristianos a vivir
en relacion con la Santisima
Trinidad» ( Catecismo , 1812). «Son
infundidas por Dios en el alma de los
fieles para hacerlos capaces de obrar
como hijos de Dios» ( Catecismo ,
1813) [15] . Las virtudes teologales
son tres: fe, esperanza y caridad (cfr.
1 Co 13, 13).



La fe «es la virtud teologal por la que
creemos en Dios y en todo lo que Fl
nos ha dicho y revelado, y que la
Santa Iglesia nos propone» (
Catecismo , 1814). Por la fe «el
hombre se entrega entera y
libremente a Dios» [16],y se
esfuerza por conocer y hacer la
voluntad de Dios: «El justo vive de la
fe» (Rm1,17) [17] .

— «El discipulo de Cristo no debe
solo guardar la fe y vivir de ella, sino
también profesarla, testimoniarla
con firmeza y difundirla» (
Catecismo , 1816; cfr. Mt 10,32-33).

La esperanza «es la virtud teologal
por la que aspiramos al Reino de los
cielos y a la vida eterna como
felicidad nuestra, poniendo nuestra
confianza en las promesas de Cristo y
apoyandonos no en nuestras fuerzas,
sino en los auxilios de la gracia del
Espiritu Santo» ( Catecismo , 1817)
[18].



La caridad «es la virtud teologal por
la cual amamos a Dios sobre todas
las cosas por El mismo y a nuestro
projimo como a nosotros mismos por
amor de Dios» ( Catecismo , 1822).
Este es el mandamiento nuevo de
Jesucristo: «que os améis unos a
otros como yo os he amado» (Jn
15,12) [19] .

5. Las virtudes humanas

«Las virtudes humanas son actitudes
firmes, disposiciones estables,
perfecciones habituales del
entendimiento y de la voluntad que
regulan nuestros actos, ordenan
nuestras pasiones y guian nuestra
conducta segun la razon y la fe.
Proporcionan facilidad, dominio y
gozo para llevar una vida
moralmente buena» ( Catecismo ,
1804). Estas «se adquieren mediante
las fuerzas humanas; son los frutos y
los gérmenes de los actos



moralmente buenos» ( Catecismo ,
1804) [20] .

Entre las virtudes humanas hay
cuatro llamadas cardinales porque
todas las demas se agrupan en torno
a ellas. Son la prudencia, la justicia,
la fortaleza y la templanza (cfr.
Catecismo , 1805).

— La prudencia «es la virtud que
dispone la razon practica a discernir
en toda circunstancia nuestro
verdadero bien y a elegir los medios
rectos para realizarlo» ( Catecismo ,
1806). Es la «regla recta de la accion»
[21] .

— La justicia «es la virtud moral que
consiste en la constante y firme
voluntad de dar a Dios y al préjimo
lo que les es debido» ( Catecismo
1807) [22] .

— La fortaleza «es la virtud moral
que asegura en las dificultades la
firmeza y la constancia en la



busqueda del bien. Reafirma la
resolucion de resistir a las
tentaciones y de superar los
obstaculos en la vida moral. La
virtud de la fortaleza hace capaz de
vencer el temor, incluso a la muerte,
y de hacer frente a las pruebas y a las
persecuciones. Capacita para ir hasta
la renuncia y el sacrificio de la
propia vida por defender una causa
justa» ( Catecismo , 1808) [23] .

— La templanza «es la virtud moral
que modera la atraccion de los
placeres y procura el equilibrio en el
uso de los bienes creados. Asegura el
dominio de la voluntad sobre los
instintos» ( Catecismo , 1809). La
persona templada orienta hacia el
bien sus apetitos sensibles, y no se
deja arrastrar por las pasiones (cfr.
Sir 18, 30). En el Nuevo Testamento
es llamada "moderacion " o
"sobriedad" (cfr. Catecismo , 1809).



Con respecto a las virtudes morales,
se afirma que in medio virtus . Esto
significa que la virtud moral consiste
en un medio entre un defecto y un
exceso [24] . In medio virtus no es
una llamada a la mediocridad. La
virtud no es el término medio entre
dos 0 mas vicios, sino la rectitud de
la voluntad que —como una cumbre
— se opone a todos los abismos que
son los vicios [25] .

6. Las virtudes y la gracia. Las
virtudes cristianas

Las heridas dejadas por el pecado
original en la naturaleza humana
dificultan la adquisicion y el ejercicio
de las virtudes humanas (cfr.
Catecismo, 1811) [26] . Para
adquirirlas y practicarlas, el cristiano
cuenta con la gracia de Dios que sana
la naturaleza humana.

La gracia, ademas, al elevar la
naturaleza humana a participar de la
naturaleza divina, eleva esas



virtudes al plano sobrenatural (cfr.
Catecismo, 1810), llevando a la
persona humana a actuar segun la
recta razon iluminada por la fe: en
una palabra, a imitar a Cristo. De este
modo, las virtudes humanas llegan a
ser virtudes cristianas [27] .

7. Los dones y frutos del Espiritu
Santo

«La vida moral de los cristianos esta
sostenida por los dones del Espiritu
Santo . Estos son disposiciones
permanentes que hacen al hombre
docil para seguir los impulsos del
Espiritu Santo» ( Catecismo , 1830)
[28] . Los dones del Espiritu Santo
son (cfr. Catecismo , 1831):

1° don de sabiduria: para
comprender y juzgar con acierto
acerca de los designios divinos;

2° don de entendimiento: para la
penetracion en la verdad sobre Dios;



3° don de consejo: para juzgar y
secundar en las acciones singulares
los designios divinos;

4° don de fortaleza: para acometer
las dificultades en la vida cristiana;

5° don de ciencia: para conocer la
ordenacion de las cosas creadas a
Dios;

6° don de piedad: para comportarnos
como hijos de Dios y como hermanos
de nuestros hermanos los hombres,
siendo otros Cristos;

7° don de temor de Dios: para
rechazar todo lo que pueda ofender a
Dios, como un hijo rechaza, por
amor, lo que puede ofender a su
padre.

Los frutos del Espiritu Santo «son

perfecciones que forma en nosotros
el Espiritu Santo como primicias de
la gloria eterna» ( Catecismo , 1832).
Son actos que la accion del Espiritu



Santo produce habitualmente en el
alma. La tradicion de la Iglesia
enumera doce: «caridad, gozo, paz,
paciencia, longanimidad, bondad,
benignidad, mansedumbre, fidelidad,
modestia, continencia, castidad» ( Ga
5, 22-23).

8. Influencia de las pasiones en la
vida moral

Por la union sustancial del alma y del
cuerpo, nuestra vida espiritual —el
conocimiento intelectual y el libre
querer de la voluntad— se encuentra
bajo el influjo (para bien o para mal)
de la sensibilidad. Este influjo se
manifiesta en las pasiones que son
«impulsos de la sensibilidad que
inclinan a obrar o a no obrar en
razon de lo que es sentido o
imaginado como bueno o como
malo» ( Catecismo , 1763). Las
pasiones son movimientos del apetito
sensible (irascible y concupiscible).
Se pueden llamar también, en



sentido amplio, “sentimientos” o
“emociones” [29] .

Son pasiones, por ejemplo, el amor,
la ira, el temor, etc. «La mas
fundamental es el amor despertado
por la atraccion del bien. El amor
causa el deseo del bien ausente y la
esperanza de obtenerlo. Este
movimiento culmina en el placer y el
gozo del bien poseido. La
aprehension del mal causa el odio, la
aversion y el temor ante el mal que
puede sobrevenir. Este movimiento
culmina en la tristeza a causa del mal
presente o en la ira que se opone a
él» ( Catecismo , 1765).

Las pasiones influyen mucho en la
vida moral. «<En si mismas, no son
buenas ni malas» ( Catecismo , 1767).
«Son moralmente buenas cuando
contribuyen a una accion buena, y
malas en el caso contrario» (
Catecismo , 1768) [30] . Pertenece a la
perfeccion humana el que las



pasiones estén reguladas por la
razon y dominadas por la voluntad
[31] . Después del pecado original, las
pasiones no se encuentran sometidas
al imperio de la razon, y con
frecuencia inclinan a realizar lo que
no es bueno [32] . Para encauzarlas
habitualmente al bien se necesita la
ayuda de la gracia, que sana las
heridas del pecado, y la lucha
ascética.

La voluntad, si es buena, utiliza las
pasiones ordenandolas al bien [33] .
En cambio, la mala voluntad, que
sigue al egoismo, sucumbe a las
pasiones desordenadas o las usa para
el mal (cfr. Catecismo , 1768).

Paul O’Callaghan

Bibliografia basica Catecismo de la
Iglesia Catdlica , 1762-1770,
1803-1832 y 1987-2005.

Lecturas recomendadas



San Josemaria, Homilia Virtudes
humanas , en Amigos de Dios , 73-92.

[1] Esta vocacidn «depende
enteramente de la iniciativa gratuita
de Dios, porque sélo El puede
revelarse y darse a si mismo.
Sobrepasa las capacidades de la
inteligencia y las fuerzas de la
voluntad humana, como las de toda
creatura (cfr. 1 Co 2, 7-9)» (
Catecismo , 1998).

[2] Santo Tomds de Aquino, Summa
Theologiae , 1I-11, q. 24, a. 3, ad 2.

[3] Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et spes , 22. Cfr. Rm 8, 14-17;
Ga4,5-6;1Jn 3, 1.

[4] Todo don creado procede del Don
increado, que es el Espiritu Santo. «El
amor de Dios se ha derramado en
nuestros corazones por el Espiritu



Santo que nos ha sido dado» (Rm 5,
5. Cfr. Ga 4, 6).

[5] Se debe distinguir entre la gracia
habitual y las gracias actuales , «que
designan las intervenciones divinas
que estan en el origen de la
conversion o en el curso de la obra
de la santificacion» (cfr. ibidem ).

[6] «La justificacion entrafia el
perdon de los pecados, la
santificacion y la renovacion del
hombre interior» (Concilio de Trento:
DS 1528).

[7] En los adultos, este paso es fruto
de la mocidn de Dios (gracia actual) y
de la libertad del hombre. «Movido
por la gracia actual, el hombre se
vuelve a Dios y se aparta del pecado,
acogiendo asi el perdon y la justicia
de lo alto [la gracia santificante]» (
Catecismo , 1989).

[8] Esta verdad ha querido
recordarla el Sefior, con especial



fuerza y novedad, por medio de las
ensefianzas de san Josemaria, desde
el 2 de octubre de 1928. La Iglesia la
ha proclamado en el Concilio
Vaticano II (1962-65): «Todos los
fieles, de cualquier estado o régimen
de vida, son llamados a la plenitud
de la vida cristiana y a la perfeccion
de la caridad» (Concilio Vaticano II,
Const. Lumen gentium , 40).

[9] Cfr. Santo Tomads de Aquino,
Summa Theologiae , 111, q. 2, a. 12, c.

[10] Cfr. San Josemaria, Es Cristo que
pasa, 104.

[11] Pero la gracia «no se opone de
ninguna manera a nuestra libertad
cuando ésta corresponde al sentido
de la verdad y del bien que Dios ha
puesto en el corazon del hombre» (
Catecismo , 1742). Al contrario, «la
gracia responde a las aspiraciones
profundas de la libertad humana, y
la perfecciona» ( Catecismo , 2022).



En el estado actual de la naturaleza
humana, herida por el pecado, la
gracia es necesaria para vivir
siempre de acuerdo con la ley moral
natural.

[12] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, 9.

[13] Para alcanzar la gracia de Dios
contamos con la intercesiéon de
nuestra Madre Maria Santisima,
Medianera de todas las gracias, y
también con la de San José, los
Angeles y los Santos.

[14] Los vicios son, por el contrario,
habitos morales que siguen a las
obras malas, e inclinan a repetirlas y
a empeorar.

[15] De modo analogo a como el alma
humana obra a través de sus
potencias (entendimiento y
voluntad), el cristiano en gracia de
Dios obra a través de las virtudes
teologales, que son como las



potencias de la "nueva naturaleza"
elevada por la gracia.

[16] Concilio Vaticano II, Const. Dei
Verbum , 5.

[17] La fe se manifiesta en obras: la
fe viva «actua por la caridad» ( Ga 5,
6), mientras que «la fe sin obras esta
muerta» ( St 2, 26), aunque el don de
la fe permanece en el que no ha
pecado directamente contra ella (Cfr.
Concilio de Trento: DS 1545).

[18] Cfr. Hb 10, 23; Tt 3, 6-7. «La
virtud de la esperanza corresponde
al anhelo de felicidad puesto por Dios
en el corazon de todo hombre» (
Catecismo , 1818): 1o purifica y lo
eleva; protege del desaliento; dilata el
corazon en la espera de la
bienaventuranza eterna; preserva
del egoismo y conduce a la alegria
(cfr. ibidem ).

Debemos esperar la gloria del cielo
prometida por Dios a los que le aman



(cfr. Rm 8, 28-30) y hacen su voluntad
(cfr. Mt 7, 21), seguros de que con la
gracia de Dios podemos «perseverar
hasta el fin» (cfr. Mt 10, 22) (cfr.
Catecismo , 1821).

[19] — La caridad es superior a todas
las virtudes (cfr. 1 Co 13, 13). «Si no
tengo caridad, nada soy... nada me
sirve» (1 Co 13, 1-3).

— «El ejercicio de todas las virtudes
esta animado e inspirado por la
caridad» ( Catecismo, 1827). Es la
forma de todas las virtudes : 1as
“informa” o “vivifica”, porque las
orienta al amor de Dios; sin la
caridad, las demas virtudes estan
muertas .

— La caridad purifica nuestra
facultad humana de amar y la eleva
a la perfeccion sobrenatural del
amor divino (cfr. Catecismo , 1827).
Hay un orden en la caridad. La
caridad se manifiesta también en la



correccion fraterna (cfr. Catecismo ,
1829).

[20] Como se explicard en el apartado
siguiente, el cristiano desarrolla estas
virtudes con la ayuda de la gracia de
Dios que, al sanar la naturaleza, da
fuerza para practicarlas, y las ordena
a un fin mas alto.

[21] Santo Tomas de Aquino, Summa
Theologiae , 1I-11, q. 47, a. 2, c. Lleva a
juzgar rectamente sobre el modo de
obrar: no retrae de la accion. «No se
confunde ni con la timidez o el
temor, ni con la doblez o la
disimulacion. Es llamada “auriga
virtutum”: conduce las otras virtudes
indicandoles regla y medida. Gracias
a esta virtud aplicamos sin error los
principios morales a los casos
particulares y superamos las dudas
sobre el bien que debemos hacer y el
mal que debemos evitar» (
Catecismo , 1806).



[22] El hombre no puede dar a Dios
lo que le debe o 1o justo en sentido
estricto. Por eso, la justicia para con
Dios se llama mas propiamente
“virtud de la religion”, «puesto que a
Dios le basta con que cumplamos a
medida de nuestras

posibilidades» (Santo Tomas de
Aquino, Summa Theologiae , I1I-11, q.
57,a.1, ad 3).

[23] «<En el mundo tendreéis
tribulacion . Pero confiad: Yo he
vencido al mundo» (Jn 16, 33).

[24] Por ejemplo, la laboriosidad
consiste en trabajar todo lo que se
debe, que es un medio entre un
menos y un mas. Se opone a la
laboriosidad trabajar menos de lo
debido, perder el tiempo, etc. Y
también se opone trabajar sin
medida, sin respetar todo lo demas
que también se debe hacer (deberes
de piedad, de caridad, etc.).



[25] El principio in medio virtus es
valido solo para las virtudes morales,
las cuales tienen por objeto los
medios para alcanzar el fin, y en los
medios hay siempre una medida. En
cambio no es valido en el caso de las
virtudes teologales, que estudiamos
en el apartado anterior. Estas
virtudes (fe, esperanza y caridad)
tienen directamente a Dios por
objeto. Por eso, no cabe un exceso:
no es posible “creer demasiado” o
“esperar demasiado en Dios” o
“amarle en exceso”.

[26] La naturaleza humana esta
herida por el pecado. Por esto tiene
inclinaciones que no son naturales,
sino consecuencia del pecado. Del
mismo modo que no es natural
cojear, sino consecuencia de una
enfermedad, y no seria natural
aunque todo el mundo cojeara,
tampoco son naturales las heridas
que ha dejado el pecado original y los
pecados personales en el alma:



tendencia a la soberbia, a la pereza, a
la sensualidad, etc. Con la ayuda de
la gracia y con el esfuerzo personal
estas heridas se pueden ir sanando,
de modo que el hombre sea y se
comporte como corresponde a su
naturaleza y a su condicion de hijo
de Dios. Esta salud se consigue por
medio de las virtudes. De modo
semejante, la enfermedad se agrava
por los vicios.

[27] En este sentido, hay una
prudencia que es virtud humana, y
una prudencia sobrenatural, que es
virtud infundida por Dios en el alma,
junto con la gracia. Para que la
virtud sobrenatural pueda producir
fruto —actos buenos— necesita la
correspondiente virtud humana (esto
mismo sucede con las demas
virtudes cardinales: la virtud
sobrenatural de la justicia, requiere
la virtud humana de la justicia; y 1o
mismo la fortaleza y la templanza).
Dicho de otra manera, la perfeccion



cristiana —la santidad— exige y
comporta la perfeccion humana.

[28] Se puede anadir, para ayudar a
comprender la funcion de los Dones
del Espiritu Santo en la vida moral, la
siguiente explicacion clasica: asi
como la naturaleza humana tiene
unas potencias (inteligencia y
voluntad) que permiten realizar las
operaciones de entender y querer,
asi la naturaleza elevada por la
gracia tiene unas potencias que le
permiten realizar actos
sobrenaturales. Estas potencias son
las virtudes teologales (fe, esperanza
y caridad). Son como los remos de
una barca, que permiten avanzar en
direccion al fin sobrenatural. Sin
embargo, este fin nos supera de tal
modo, que no bastan las virtudes
teologales para llegar a alcanzarlo.
Dios concede, junto con la gracia, los
dones del Espiritu Santo, que son
nuevas perfecciones del alma que
permiten que sea movida por el



mismo Espiritu Santo. Son como la
vela de una barca, que le permite
avanzar con el soplo del viento. Los
dones nos perfeccionan en orden a
hacernos mas dociles a la accion del
Espiritu Santo, que se convierte asi
en motor de nuestro obrar.

[29] Hay que tener en cuenta que
también se habla de “sentimientos” o
“emociones” suprasensibles o
espirituales, que no son propiamente
“pasiones” porque no conllevan
movimientos del apetito sensible.

[30] Por ejemplo, hay una ira buena,
que se indigna ante el mal, y también
hay una ira mala, descontrolada o
que impulsa al mal (como sucede en
la venganza); hay temor bueno y hay
un temor malo, que paraliza para
hacer el bien; etc.

[31] Cfr. Santo Tomas de Aquino,
Summa Theologiae , I-11, q. 24,aa. 1y
3.



[32] En ocasiones pueden dominar de
tal modo a la persona, que la
responsabilidad moral se reduce al
minimo.

[33] «La perfeccion moral consiste en
que el hombre no sea movido al bien
solo por su voluntad, sino también
por su apetito sensible segun estas
palabras del salmo: “Mi corazon y mi
carne gritan de alegria hacia el Dios
vivo” ( Ps 84,3)» ( Catecismo , 1770).
«Las pasiones son malas si el amor es
malo, buenas si es bueno» (San
Agustin, De civitate Dei , 14,7).

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-pe/article/tema-28-la-
gracia-y-las-virtudes/ (11/01/2026)


https://opusdei.org/es-pe/article/tema-28-la-gracia-y-las-virtudes/
https://opusdei.org/es-pe/article/tema-28-la-gracia-y-las-virtudes/
https://opusdei.org/es-pe/article/tema-28-la-gracia-y-las-virtudes/

	TEMA 28. La gracia y las virtudes

