
opusdei.org

Tema 28. La gracia y
las virtudes

La gracia es la fuente de la obra
de santificación; sana y eleva la
naturaleza haciéndonos
capaces de obrar como hijos de
Dios.

03/12/2016

PDF► La gracia y las virtudes

RTF► La gracia y las virtudes

Serie completa► “Resúmenes de fe
cristiana”, libro electrónico gratuito
en formato PDF, Mobi y ePub

https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/28.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/28.rtf
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/


*****

1. La gracia

Dios ha llamado al hombre a
participar de la vida de la Santísima
Trinidad. «Esta vocación a la vida
eterna es sobrenatural » (Catecismo,
1998) [1]. Para conducirnos a este fin
último sobrenatural, nos concede ya
en esta tierra un inicio de esa
participación que será plena en el
cielo. Este don es la gracia
santificante, que consiste en una
«incoación de la gloria» [2]. Por
tanto, la gracia santificante:

— «es el don gratuito que Dios nos
hace de su vida, infundida por el
Espíritu Santo en nuestra alma, para
sanarla del pecado y
santificarla» (Catecismo, 1999);

— «es una participación en la vida de
Dios » (Catecismo, 1997; cfr. 2 P 1, 4),
que nos diviniza (cfr. Catecismo,
1999);



— es, por tanto, una nueva vida,
sobrenatural; como un nuevo
nacimiento por el que somos
constituidos en hijos de Dios por
adopción, partícipes de la filiación
natural del Hijo: «hijos en el Hijo» 
[3];

— nos introduce así en la intimidad
de la vida trinitaria. Como hijos
adoptivos, podemos llamar «Padre» a
Dios, en unión con el Hijo único (cfr. 
Catecismo, 1997);

— es «gracia de Cristo», porque en la
situación presente —es decir,
después del pecado y de la Redención
obrada por Jesucristo— la gracia nos
llega como participación de la gracia
de Cristo (Catecismo, 1997): «De su
plenitud todos hemos recibido gracia
sobre gracia» (Jn 1, 16). La gracia nos
configura con Cristo (cfr. Rm 8, 29);

— es «gracia del Espíritu Santo»,
porque es infundida en el alma por el
Espíritu Santo [4].



La gracia santificante se llama
también gracia habitual porque es
una disposición estable que
perfecciona al alma por la infusión
de virtudes, para hacerla capaz de
vivir con Dios, de obrar por su amor
(cfr. Catecismo , 2000) [5].

2. La justificación

La primera obra de la gracia en
nosotros es la justificación (cfr. 
Catecismo, 1989). Se llama
justificación al paso del estado de
pecado al estado gracia (o “de
justicia”, porque la gracia nos hace
“justos”) [6]. Ésta tiene lugar en el
Bautismo, y cada vez que Dios
perdona los pecados mortales e
infunde la gracia santificante
(ordinariamente en el sacramento de
la penitencia) [7]. La justificación «es
la obra más excelente del amor de
Dios» (Catecismo, 1994; cfr. Ef 2, 4-5).

3. La santificación



Dios no niega a nadie su gracia,
porque quiere que todos los hombres
se salven (1 Tm 2, 4): todos están
llamados a la santidad (cfr. Mt 5, 48) 
[8]. La gracia «es en nosotros la
fuente de la obra de
santificación» (Catecismo, 1999); sana
y eleva nuestra naturaleza
haciéndonos capaces de obrar como
hijos de Dios [9], y de reproducir la
imagen de Cristo (cfr. Rm 8,29): es
decir, de ser, cada uno, alter
Christus , otro Cristo. Esta semejanza
con Cristo se manifiesta en las
virtudes.

La santificación es el progreso en
santidad; consiste en la unión cada
vez más íntima con Dios (cfr. 
Catecismo, 2014), hasta llegar a ser
no sólo otro Cristo sino ipse Christus ,
el mismo Cristo [10]: es decir, una
sola cosa con Cristo, como miembro
suyo (cfr. 1 Co 12, 27). Para crecer en
santidad es necesario cooperar
libremente con la gracia, y esto



requiere esfuerzo, lucha, a causa del
desorden introducido por el pecado
(el fomes peccati). «No hay santidad
sin renuncia y sin combate
espiritual» (Catecismo, 2015) [11].

En consecuencia, para vencer en la
lucha ascética, ante todo hay que
pedir a Dios la gracia mediante la
oración y la mortificación —«la
oración de los sentidos» [12] – y
recibirla en los sacramentos [13].

La unión con Cristo sólo será
definitiva en el Cielo. Hay que pedir
a Dios la gracia de la perseverancia
final: es decir, el don de morir en
gracia de Dios (cfr. Catecismo, 2016 y
2849).

4. Las virtudes teologales

La virtud, en general, «es una
disposición habitual y firme a hacer
el bien» (Catecismo , 1803) [14]. «Las 
virtudes teologales se refieren
directamente a Dios. Disponen a los



cristianos a vivir en relación con la
Santísima Trinidad» (Catecismo,
1812). «Son infundidas por Dios en el
alma de los fieles para hacerlos
capaces de obrar como hijos de
Dios» (Catecismo, 1813) [15]. Las
virtudes teologales son tres: fe,
esperanza y caridad (cfr. 1 Co 13, 13).

La fe «es la virtud teologal por la que
creemos en Dios y en todo lo que Él
nos ha dicho y revelado, y que la
Santa Iglesia nos
propone» (Catecismo, 1814). Por la fe
«el hombre se entrega entera y
libremente a Dios» [16], y se esfuerza
por conocer y hacer la voluntad de
Dios: «El justo vive de la fe» ( Rm
1,17) [17].

— «El discípulo de Cristo no debe
sólo guardar la fe y vivir de ella, sino
también profesarla, testimoniarla
con firmeza y difundirla» (Catecismo,
1816; cfr. Mt 10,32-33).



La esperanza «es la virtud teologal
por la que aspiramos al Reino de los
cielos y a la vida eterna como
felicidad nuestra, poniendo nuestra
confianza en las promesas de Cristo y
apoyándonos no en nuestras fuerzas,
sino en los auxilios de la gracia del
Espíritu Santo» (Catecismo, 1817) 
[18].

La caridad «es la virtud teologal por
la cual amamos a Dios sobre todas
las cosas por Él mismo y a nuestro
prójimo como a nosotros mismos por
amor de Dios» (Catecismo, 1822). Este
es el mandamiento nuevo de
Jesucristo: «que os améis unos a
otros como yo os he amado» (Jn
15,12) [19].

5. Las virtudes humanas

«Las virtudes humanas son actitudes
firmes, disposiciones estables,
perfecciones habituales del
entendimiento y de la voluntad que
regulan nuestros actos, ordenan



nuestras pasiones y guían nuestra
conducta según la razón y la fe.
Proporcionan facilidad, dominio y
gozo para llevar una vida
moralmente buena» (Catecismo,
1804). Éstas «se adquieren mediante
las fuerzas humanas; son los frutos y
los gérmenes de los actos
moralmente buenos» (Catecismo,
1804) [20].

Entre las virtudes humanas hay
cuatro llamadas cardinales porque
todas las demás se agrupan en torno
a ellas. Son la prudencia, la justicia,
la fortaleza y la templanza (cfr. 
Catecismo, 1805).

— La prudencia «es la virtud que
dispone la razón práctica a discernir
en toda circunstancia nuestro
verdadero bien y a elegir los medios
rectos para realizarlo» ( Catecismo,
1806). Es la «regla recta de la acción» 
[21].



— La justicia «es la virtud moral que
consiste en la constante y firme
voluntad de dar a Dios y al prójimo
lo que les es debido» (Catecismo,
1807) [22].

— La fortaleza «es la virtud moral
que asegura en las dificultades la
firmeza y la constancia en la
búsqueda del bien. Reafirma la
resolución de resistir a las
tentaciones y de superar los
obstáculos en la vida moral. La
virtud de la fortaleza hace capaz de
vencer el temor, incluso a la muerte,
y de hacer frente a las pruebas y a las
persecuciones. Capacita para ir hasta
la renuncia y el sacrificio de la
propia vida por defender una causa
justa» (Catecismo, 1808) [23].

— La templanza «es la virtud moral
que modera la atracción de los
placeres y procura el equilibrio en el
uso de los bienes creados. Asegura el
dominio de la voluntad sobre los



instintos» (Catecismo, 1809). La
persona templada orienta hacia el
bien sus apetitos sensibles, y no se
deja arrastrar por las pasiones (cfr. 
Sir 18, 30). En el Nuevo Testamento
es llamada "moderación " o
"sobriedad" (cfr. Catecismo, 1809).

Con respecto a las virtudes morales,
se afirma que in medio virtus. Esto
significa que la virtud moral consiste
en un medio entre un defecto y un
exceso [24]. In medio virtus no es una
llamada a la mediocridad. La virtud
no es el término medio entre dos o
más vicios, sino la rectitud de la
voluntad que —como una cumbre—
se opone a todos los abismos que son
los vicios [25].

6. Las virtudes y la gracia. Las
virtudes cristianas

Las heridas dejadas por el pecado
original en la naturaleza humana
dificultan la adquisición y el ejercicio
de las virtudes humanas (cfr. 



Catecismo, 1811) [26]. Para
adquirirlas y practicarlas, el cristiano
cuenta con la gracia de Dios que sana
la naturaleza humana.

La gracia, además, al elevar la
naturaleza humana a participar de la
naturaleza divina, eleva esas
virtudes al plano sobrenatural (cfr. 
Catecismo, 1810), llevando a la
persona humana a actuar según la
recta razón iluminada por la fe: en
una palabra, a imitar a Cristo. De este
modo, las virtudes humanas llegan a
ser virtudes cristianas [27].

7. Los dones y frutos del Espíritu
Santo

«La vida moral de los cristianos está
sostenida por los dones del Espíritu
Santo . Estos son disposiciones
permanentes que hacen al hombre
dócil para seguir los impulsos del
Espíritu Santo» (Catecismo, 1830) 
[28]. Los dones del Espíritu Santo son
(cfr. Catecismo, 1831):



1º don de sabiduría: para
comprender y juzgar con acierto
acerca de los designios divinos;

2º don de entendimiento: para la
penetración en la verdad sobre Dios;

3º don de consejo: para juzgar y
secundar en las acciones singulares
los designios divinos;

4º don de fortaleza: para acometer
las dificultades en la vida cristiana;

5º don de ciencia: para conocer la
ordenación de las cosas creadas a
Dios;

6º don de piedad: para comportarnos
como hijos de Dios y como hermanos
de nuestros hermanos los hombres,
siendo otros Cristos;

7º don de temor de Dios: para
rechazar todo lo que pueda ofender a
Dios, como un hijo rechaza, por



amor, lo que puede ofender a su
padre.

Los frutos del Espíritu Santo «son
perfecciones que forma en nosotros
el Espíritu Santo como primicias de
la gloria eterna» (Catecismo, 1832).
Son actos que la acción del Espíritu
Santo produce habitualmente en el
alma. La tradición de la Iglesia
enumera doce: «caridad, gozo, paz,
paciencia, longanimidad, bondad,
benignidad, mansedumbre, fidelidad,
modestia, continencia, castidad» (Ga
5, 22-23).

8. Influencia de las pasiones en la
vida moral

Por la unión sustancial del alma y del
cuerpo, nuestra vida espiritual —el
conocimiento intelectual y el libre
querer de la voluntad— se encuentra
bajo el influjo (para bien o para mal)
de la sensibilidad. Este influjo se
manifiesta en las pasiones que son
«impulsos de la sensibilidad que



inclinan a obrar o a no obrar en
razón de lo que es sentido o
imaginado como bueno o como
malo» (Catecismo, 1763). Las
pasiones son movimientos del apetito
sensible (irascible y concupiscible).
Se pueden llamar también, en
sentido amplio, “sentimientos” o
“emociones” [29].

Son pasiones, por ejemplo, el amor,
la ira, el temor, etc. «La más
fundamental es el amor despertado
por la atracción del bien. El amor
causa el deseo del bien ausente y la
esperanza de obtenerlo. Este
movimiento culmina en el placer y el
gozo del bien poseído. La
aprehensión del mal causa el odio, la
aversión y el temor ante el mal que
puede sobrevenir. Este movimiento
culmina en la tristeza a causa del mal
presente o en la ira que se opone a
él» (Catecismo, 1765).



Las pasiones influyen mucho en la
vida moral. «En sí mismas, no son
buenas ni malas» ( Catecismo, 1767).
«Son moralmente buenas cuando
contribuyen a una acción buena, y
malas en el caso
contrario» (Catecismo, 1768) [30].
Pertenece a la perfección humana el
que las pasiones estén reguladas por
la razón y dominadas por la voluntad
[31]. Después del pecado original, las
pasiones no se encuentran sometidas
al imperio de la razón, y con
frecuencia inclinan a realizar lo que
no es bueno [32]. Para encauzarlas
habitualmente al bien se necesita la
ayuda de la gracia, que sana las
heridas del pecado, y la lucha
ascética.

La voluntad, si es buena, utiliza las
pasiones ordenándolas al bien [33].
En cambio, la mala voluntad, que
sigue al egoísmo, sucumbe a las
pasiones desordenadas o las usa para
el mal (cfr. Catecismo, 1768).



Paul O’Callaghan

Publicado originalmente el 21 de
noviembre de 2012

Bibliografía básica

Catecismo de la Iglesia Católica,
1762-1770, 1803-1832 y 1987-2005.

Lecturas recomendadas

San Josemaría, Homilía Virtudes
humanas, en Amigos de Dios, 73-92.

[1] Esta vocación «depende
enteramente de la iniciativa gratuita
de Dios, porque sólo Él puede
revelarse y darse a sí mismo.
Sobrepasa las capacidades de la
inteligencia y las fuerzas de la



voluntad humana, como las de toda
creatura (cfr. 1 Co 2, 7-9)» (Catecismo,
1998).

[2] Santo Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, II-II, q. 24, a. 3, ad 2.

[3] Concilio Vaticano II, Const. 
Gaudium et spes, 22. Cfr. Rm 8, 14-17; 
Ga 4, 5-6; 1 Jn 3, 1.

[4] Todo don creado procede del Don
increado, que es el Espíritu Santo. «El
amor de Dios se ha derramado en
nuestros corazones por el Espíritu
Santo que nos ha sido dado» ( Rm 5,
5. Cfr. Ga 4, 6).

[5] Se debe distinguir entre la gracia
habitual y las gracias actuales , «que
designan las intervenciones divinas
que están en el origen de la
conversión o en el curso de la obra
de la santificación» (cfr. ibidem).

[6] «La justificación entraña el
perdón de los pecados, la



santificación y la renovación del
hombre interior» (Concilio de Trento:
DS 1528).

[7] En los adultos, este paso es fruto
de la moción de Dios (gracia actual) y
de la libertad del hombre. «Movido
por la gracia actual, el hombre se
vuelve a Dios y se aparta del pecado,
acogiendo así el perdón y la justicia
de lo alto [la gracia
santificante]» (Catecismo , 1989).

[8] Esta verdad ha querido
recordarla el Señor, con especial
fuerza y novedad, por medio de las
enseñanzas de san Josemaría, desde
el 2 de octubre de 1928. La Iglesia la
ha proclamado en el Concilio
Vaticano II (1962-65): «Todos los
fieles, de cualquier estado o régimen
de vida, son llamados a la plenitud
de la vida cristiana y a la perfección
de la caridad» (Concilio Vaticano II,
Const. Lumen gentium, 40).



[9] Cfr. Santo Tomás de Aquino, 
Summa Theologiae, III, q. 2, a. 12, c.

[10] Cfr. San Josemaría, Es Cristo que
pasa, 104.

[11] Pero la gracia «no se opone de
ninguna manera a nuestra libertad
cuando ésta corresponde al sentido
de la verdad y del bien que Dios ha
puesto en el corazón del
hombre» (Catecismo, 1742). Al
contrario, «la gracia responde a las
aspiraciones profundas de la libertad
humana, y la
perfecciona» (Catecismo, 2022).

En el estado actual de la naturaleza
humana, herida por el pecado, la
gracia es necesaria para vivir
siempre de acuerdo con la ley moral
natural.

[12] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, 9.



[13] Para alcanzar la gracia de Dios
contamos con la intercesión de
nuestra Madre María Santísima,
Medianera de todas las gracias, y
también con la de San José, los
Ángeles y los Santos.

[14] Los vicios son, por el contrario,
hábitos morales que siguen a las
obras malas, e inclinan a repetirlas y
a empeorar.

[15] De modo análogo a como el alma
humana obra a través de sus
potencias (entendimiento y
voluntad), el cristiano en gracia de
Dios obra a través de las virtudes
teologales, que son como las
potencias de la "nueva naturaleza"
elevada por la gracia.

[16] Concilio Vaticano II, Const. Dei
Verbum, 5.

[17] La fe se manifiesta en obras: la
fe viva «actúa por la caridad» (Ga 5,
6), mientras que «la fe sin obras está



muerta» (St 2, 26), aunque el don de
la fe permanece en el que no ha
pecado directamente contra ella (Cfr.
Concilio de Trento: DS 1545).

[18] Cfr. Hb 10, 23; Tt 3, 6-7. «La
virtud de la esperanza corresponde
al anhelo de felicidad puesto por Dios
en el corazón de todo
hombre» (Catecismo, 1818): lo
purifica y lo eleva; protege del
desaliento; dilata el corazón en la
espera de la bienaventuranza eterna;
preserva del egoísmo y conduce a la
alegría (cfr. ibidem).

Debemos esperar la gloria del cielo
prometida por Dios a los que le aman
(cfr. Rm 8, 28-30) y hacen su voluntad
(cfr. Mt 7, 21), seguros de que con la
gracia de Dios podemos «perseverar
hasta el fin» (cfr. Mt 10, 22) (cfr. 
Catecismo, 1821).

[19] — La caridad es superior a todas
las virtudes (cfr. 1 Co 13, 13). «Si no



tengo caridad, nada soy... nada me
sirve» (1 Co 13, 1-3).

— «El ejercicio de todas las virtudes
está animado e inspirado por la
caridad» (Catecismo , 1827). Es la 
forma de todas las virtudes: las
“informa” o “vivifica”, porque las
orienta al amor de Dios; sin la
caridad, las demás virtudes están 
muertas.

— La caridad purifica nuestra
facultad humana de amar y la eleva
a la perfección sobrenatural del
amor divino (cfr. Catecismo, 1827).
Hay un orden en la caridad. La
caridad se manifiesta también en la
corrección fraterna (cfr. Catecismo,
1829).

[20] Como se explicará en el apartado
siguiente, el cristiano desarrolla estas
virtudes con la ayuda de la gracia de
Dios que, al sanar la naturaleza, da
fuerza para practicarlas, y las ordena
a un fin más alto.



[21] Santo Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, II-II, q. 47, a. 2, c. Lleva a
juzgar rectamente sobre el modo de
obrar: no retrae de la acción. «No se
confunde ni con la timidez o el
temor, ni con la doblez o la
disimulación. Es llamada “auriga
virtutum”: conduce las otras virtudes
indicándoles regla y medida. Gracias
a esta virtud aplicamos sin error los
principios morales a los casos
particulares y superamos las dudas
sobre el bien que debemos hacer y el
mal que debemos evitar» (Catecismo,
1806).

[22] El hombre no puede dar a Dios
lo que le debe o lo justo en sentido
estricto. Por eso, la justicia para con
Dios se llama más propiamente
“virtud de la religión”, «puesto que a
Dios le basta con que cumplamos a
medida de nuestras
posibilidades» (Santo Tomás de
Aquino, Summa Theologiae, II-II, q.
57, a. 1, ad 3).



[23] «En el mundo tendréis
tribulación . Pero confiad: Yo he
vencido al mundo» (Jn 16, 33).

[24] Por ejemplo, la laboriosidad
consiste en trabajar todo lo que se
debe, que es un medio entre un
menos y un más. Se opone a la
laboriosidad trabajar menos de lo
debido, perder el tiempo, etc. Y
también se opone trabajar sin
medida, sin respetar todo lo demás
que también se debe hacer (deberes
de piedad, de caridad, etc.).

[25] El principio in medio virtus es
válido sólo para las virtudes morales,
las cuales tienen por objeto los
medios para alcanzar el fin, y en los
medios hay siempre una medida. En
cambio no es válido en el caso de las
virtudes teologales, que estudiamos
en el apartado anterior. Estas
virtudes (fe, esperanza y caridad)
tienen directamente a Dios por
objeto. Por eso, no cabe un exceso:



no es posible “creer demasiado” o
“esperar demasiado en Dios” o
“amarle en exceso”.

[26] La naturaleza humana está
herida por el pecado. Por esto tiene
inclinaciones que no son naturales,
sino consecuencia del pecado. Del
mismo modo que no es natural
cojear, sino consecuencia de una
enfermedad, y no sería natural
aunque todo el mundo cojeara,
tampoco son naturales las heridas
que ha dejado el pecado original y los
pecados personales en el alma:
tendencia a la soberbia, a la pereza, a
la sensualidad, etc. Con la ayuda de
la gracia y con el esfuerzo personal
estas heridas se pueden ir sanando,
de modo que el hombre sea y se
comporte como corresponde a su
naturaleza y a su condición de hijo
de Dios. Esta salud se consigue por
medio de las virtudes. De modo
semejante, la enfermedad se agrava
por los vicios.



[27] En este sentido, hay una
prudencia que es virtud humana, y
una prudencia sobrenatural, que es
virtud infundida por Dios en el alma,
junto con la gracia. Para que la
virtud sobrenatural pueda producir
fruto —actos buenos— necesita la
correspondiente virtud humana (esto
mismo sucede con las demás
virtudes cardinales: la virtud
sobrenatural de la justicia, requiere
la virtud humana de la justicia; y lo
mismo la fortaleza y la templanza).
Dicho de otra manera, la perfección
cristiana —la santidad— exige y
comporta la perfección humana.

[28] Se puede añadir, para ayudar a
comprender la función de los Dones
del Espíritu Santo en la vida moral, la
siguiente explicación clásica: así
como la naturaleza humana tiene
unas potencias (inteligencia y
voluntad) que permiten realizar las
operaciones de entender y querer,
así la naturaleza elevada por la



gracia tiene unas potencias que le
permiten realizar actos
sobrenaturales. Estas potencias son
las virtudes teologales (fe, esperanza
y caridad). Son como los remos de
una barca, que permiten avanzar en
dirección al fin sobrenatural. Sin
embargo, este fin nos supera de tal
modo, que no bastan las virtudes
teologales para llegar a alcanzarlo.
Dios concede, junto con la gracia, los
dones del Espíritu Santo, que son
nuevas perfecciones del alma que
permiten que sea movida por el
mismo Espíritu Santo. Son como la
vela de una barca, que le permite
avanzar con el soplo del viento. Los
dones nos perfeccionan en orden a
hacernos más dóciles a la acción del
Espíritu Santo, que se convierte así
en motor de nuestro obrar.

[29] Hay que tener en cuenta que
también se habla de “sentimientos” o
“emociones” suprasensibles o
espirituales, que no son propiamente



“pasiones” porque no conllevan
movimientos del apetito sensible.

[30] Por ejemplo, hay una ira buena,
que se indigna ante el mal, y también
hay una ira mala, descontrolada o
que impulsa al mal (como sucede en
la venganza); hay temor bueno y hay
un temor malo, que paraliza para
hacer el bien; etc.

[31] Cfr. Santo Tomás de Aquino, 
Summa Theologiae, I-II, q. 24, aa. 1 y
3.

[32] En ocasiones pueden dominar de
tal modo a la persona, que la
responsabilidad moral se reduce al
mínimo.

[33] «La perfección moral consiste en
que el hombre no sea movido al bien
sólo por su voluntad, sino también
por su apetito sensible según estas
palabras del salmo: “Mi corazón y mi
carne gritan de alegría hacia el Dios
vivo” (Ps 84,3)» (Catecismo, 1770).



«Las pasiones son malas si el amor es
malo, buenas si es bueno» (San
Agustín, De civitate Dei, 14,7).

© Fundación Studium, 2016 y ©
Oficina de Información del Opus Dei,
2016.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pe/article/tema-28-la-
gracia-y-las-virtudes-2/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/es-pe/article/tema-28-la-gracia-y-las-virtudes-2/
https://opusdei.org/es-pe/article/tema-28-la-gracia-y-las-virtudes-2/
https://opusdei.org/es-pe/article/tema-28-la-gracia-y-las-virtudes-2/

	Tema 28. La gracia y las virtudes

