opusdei.org

TEMA 27. La
moralidad de los
actos humanos

El obrar es moralmente bueno
cuando las elecciones libres
estan conformes con el
verdadero bien del hombre.

04/12/2012

1. Moralidad de los actos humanos

«Los actos humanos, es decir,
libremente realizados tras un juicio
de conciencia, son calificables
moralmente: son buenos o malos» (
Catecismo , 1749). «El obrar es



moralmente bueno cuando las
elecciones de la libertad estan
conformes con el verdadero bien del
hombre y expresan asi la ordenacion
voluntaria de la persona hacia su fin
ultimo, es decir, Dios mismo» [1] .
«La moralidad de los actos humanos
depende:

— del objeto elegido;
— del fin que se busca o la intencion;
— de las circunstancias de la accion.

El objeto, la intencion y las
circunstancias son las “fuentes” o
elementos constitutivos de la
moralidad de los actos humanos» (
Catecismo , 1750).

2. El objeto moral

El objeto moral «es el fin proximo de
una eleccion deliberada que
determina el acto de querer de la
persona que actua» [2] . El valor



moral de los actos humanos (el que
sean buenos o malos) depende ante
todo de la conformidad del objeto o
del acto querido con el bien de la
persona, segun el juicio de la recta
razon [3] . Solo si el acto humano es
bueno por su objeto, es “ordenable”
al fin ultimo [4] .

Hay actos que son intrinsecamente
malos porque son malos «siempre y
por si mismos, es decir, por su objeto,
independientemente de las ulteriores
intenciones de quien actda y de las
circunstancias» [5] .

El proporcionalismo y el
consecuencialismo son teorias
erroneas sobre la nocion y la
formacion del objeto moral de una
accion, segun las cuales hay que
determinarlo en base a la
“proporcion” entre los bienes y
males que se persiguen, o a las
“consecuencias” que pueden
derivarse [6] .



3. La intencion

En el obrar humano «el fin es el
término primero de la intencion y
designa el objetivo buscado en una
accion. La intencion es un
movimiento de la voluntad hacia un
fin; mira al término del obrar» (
Catecismo, 1752) [7] . Un acto que,
por su objeto, es “ordenable” a Dios,
«alcanza su perfeccion ultima y
decisiva cuando la voluntad lo
ordena efectivamente a Dios» [8] . La
intencion del sujeto que actua «es un
elemento esencial en la calificaciéon
moral de la accion» ( Catecismo ,
1752).

La intencion «no se limita a la
direccion de cada una de nuestras
acciones tomadas aisladamente, sino
que puede también ordenar varias
acciones hacia un mismo objetivo;
puede orientar toda la vida hacia el
fin ultimo» ( Catecismo , 1752) [9] .
«Una misma accion puede estar,



pues, inspirada por varias
intenciones» ( ibidem ).

«Una intencién buena no hace ni
bueno ni justo un comportamiento
en si mismo desordenado. El fin no
justifica los medios» ( Catecismo,
1753) [10] . «Por el contrario, una
intencion mala sobreafiadida (como
la vanagloria) convierte en malo un
acto que, de suyo, puede ser bueno
(como la limosna; cfr. Mt 6, 2-4)» (
Catecismo , 1753).

4. Las circunstancias

Las circunstancias «son los elementos
secundarios de un acto moral.
Contribuyen a agravar o a disminuir
la bondad o la malicia moral de los
actos humanos (por ejemplo, la
cantidad de dinero robado). Pueden
también atenuar o aumentar la
responsabilidad del que obra (como
actuar por miedo a la muerte)» (
Catecismo , 1754). Las circunstancias
«no pueden hacer ni buena ni justa



una accion que de suyo es mala» (
ibidem ).

«El acto moralmente bueno supone a
la vez la bondad del objeto, del fin y
de las circunstancias» ( Catecismo ,
1755) [11] .

5. Las acciones indirectamente
voluntarias

«Una accion puede ser
indirectamente voluntaria cuando
resulta de una negligencia respecto a
lo que se habria debido conocer o
hacer» ( Catecismo , 1736) [12] .

«Un efecto puede ser tolerado sin ser
querido por el que actua, por
ejemplo, el agotamiento de una
madre a la cabecera de su hijo
enfermo. El efecto malo no es
imputable si no ha sido querido ni
como fin ni como medio de la accion,
como la muerte acontecida al
auxiliar a una persona en peligro.
Para que el efecto malo sea



imputable, es preciso que sea
previsible y que el que actua tenga la
posibilidad de evitarlo, por ejemplo,
en el caso de un homicidio cometido
por un conductor en estado de
embriaguez» ( Catecismo , 1737).

También se dice que un efecto ha
sido realizado con “voluntad
indirecta” cuando no se deseaba ni
como fin ni como medio para otra
cosa, pero se sabe que acompafia de
modo necesario a aquello que se
quiere realizar [13] . Esto tiene
importancia en la vida moral, porque
sucede a veces que hay acciones que
tienen dos efectos, uno bueno y otro
malo, y puede ser licito realizarlas
para obtener el efecto bueno
(querido directamente), aunque no
se pueda evitar el malo (que, por
tanto, se quiere solo indirectamente).
Se trata a veces de situaciones muy
delicadas, en las que lo prudente es
pedir consejo a quien puede darlo.



Un acto es voluntario (y, por tanto,
imputable) in causa cuando no se
elige por si mismo, pero se sigue
frecuentemente ( in multis ) de una
conducta directamente querida. Por
ejemplo, quien no guarda
convenientemente la vista ante
imagenes obscenas es responsable
(porque lo ha querido in causa ) del
desorden (no directamente elegido)
de su imaginacion; y quien lucha por
vivir la presencia de Dios quiere in
causa los actos de amor que realiza
sin, aparentemente, proponérselo.

6. La responsabilidad

«La libertad hace al hombre
responsable de sus actos en la
medida en que éstos son
voluntarios» ( Catecismo , 1734). El
ejercicio de la libertad comporta
siempre una responsabilidad ante
Dios: en todo acto libre de alguna
manera aceptamos o rechazamos la
voluntad de Dios. «El progreso en la



virtud, el conocimiento del bien, y la
ascesis acrecientan el dominio de la
voluntad sobre los propios actos» (
Catecismo , 1734).

«La imputabilidad y la
responsabilidad de una accion
pueden quedar disminuidas e incluso
suprimidas a causa de la ignorancia,
la inadvertencia, la violencia, el
temor, los habitos, las afecciones
desordenadas y otros factores
psiquicos o sociales» ( Catecismo ,
1735).

7. El mérito

«El término “mérito” designa en
general la retribucion debida por
parte de una comunidad o una
sociedad a la accion de uno de sus
miembros, considerada como obra
buena u obra mala, digna de
recompensa o de sancion. El mérito
corresponde a la virtud de la justicia
conforme al principio de igualdad
que la rige» ( Catecismo , 2006) [14] .



El hombre no tiene, por si mismo,
meérito ante Dios, por sus buenas
obras (cfr. Catecismo , 2007). Sin
embargo, «la adopcion filial,
haciéndonos participes por la gracia
de la naturaleza divina, puede
conferirnos, segun la justicia gratuita
de Dios, un verdadero mérito . Se
trata de un derecho por gracia, el
pleno derecho del amor, que nos
hace “coherederos” de Cristo y
dignos de obtener la herencia
prometida de la vida eterna» (
Catecismo , 2009) [15] .

«El mérito del hombre ante Dios en
la vida cristiana proviene de que
Dios ha dispuesto libremente asociar
al hombre a la obra de su gracia » (
Catecismo , 2008) [16] .

Francisco Diaz Bibliografia basica

Catecismo de la Iglesia Catdlica ,
1749-1761.



Juan Pablo II, Enc. Veritatis splendor ,
6-VIII-1993, 71-83.

Lecturas recomendadas

San Josemaria, Homilia El respeto
cristiano a la persona y a su libertad,
en Es Cristo que pasa , 67-72.

[1] Juan Pablo II, Enc. Veritatis
splendor , 6-VIII-1993, 72. «La
pregunta inicial del dialogo del joven
con Jesus: “¢Qué he de hacer de
bueno para conseguir la vida
eterna?” ( Mt 19,16) evidencia
inmediatamente el vinculo esencial
entre el valor moral de un acto y el
fin ultimo del hombre (...). La
respuesta de Jesus remitiendo a los
Mandamientos manifiesta también
que el camino hacia el fin esta
marcado por el respeto de las leyes
divinas, las cuales tutelan el bien
humano. Solo el acto conforme al



bien puede ser camino que conduce
a la vida» ( ibidem ).

[2] Juan Pablo II, Enc. Veritatis
splendor , 78. Cfr. Catecismo , 1751.
Para saber cudl es el objeto moral de
un acto, «hay que situarse en la
perspectiva de la persona que actua.
En efecto, el objeto del acto del
querer es un comportamiento
elegido libremente. Y en cuanto es
conforme con el orden de la razon, es
causa de la bondad de la voluntad
(...). Asi pues, no se puede tomar
como objeto de un determinado acto
moral, un proceso o un evento de
orden fisico solamente, que se valora
en cuanto origina un determinado
estado de cosas en el mundo
externo» ( ibidem). No se debe
confundir el “objeto fisico” con el
“objeto moral” de la accion (una
misma accion fisica puede ser objeto
de actos morales diversos; p. ej.
cortar con un bisturi, puede ser una



operacion quirurgica, o puede ser un
homicidio).

[3] «<La moralidad del acto humano
depende sobre todo y
fundamentalmente del objeto elegido
racionalmente por la voluntad
deliberada» (Juan Pablo II, Enc.
Veritatis splendor , 78).

[4] Cfr. ibidem , 78 y 79.

[5] Ibidem , 80; cfr. Catecismo , 1756.
El Concilio Vaticano II sefiala varios
ejemplos: atentados a la vida
humana , como «los homicidios de
cualquier género, los genocidios, el
aborto, la eutanasia y el mismo
suicidio voluntario»; atentados a la
integridad de la persona humana ,
como «las mutilaciones, las torturas
corporales y mentales, incluso los
intentos de coaccidn psicoldgicar;
ofensas a la dignidad humana como
«las condiciones infrahumanas de
vida, los encarcelamientos
arbitrarios, las deportaciones, la



esclavitud, la prostitucion, la trata de
blancas y de jovenes; también las
condiciones ignominiosas de trabajo
en las que los obreros son tratados
como meros instrumentos de lucro,
no como personas libresy
responsables». «Todas estas cosas y
otras semejantes son ciertamente
oprobios que, al corromper la
civilizacion humana, deshonran mas
a quienes los practican que a quienes
padecen la injusticia y son
totalmente contrarios al honor
debido al Creador» (Concilio Vaticano
I1, Const. Gaudium et spes , 27).

Pablo VI, refiriéndose a las practicas
contraceptivas, ensefidé que nunca es
licito «hacer objeto de un acto
positivo de la voluntad lo que es
intrinsecamente desordenado y por
lo mismo indigno de la persona
humana, aunque con ello se quisiese
salvaguardar o promover el bien
individual, familiar o social» (Pablo



VI, Enc. Humanae vitae , 25-VII-1968,
14).

[6] Estas teorias no afirman que «se
puede hacer un mal para obtener un
bien», sino que no se puede decir que
haya comportamientos que son
siempre malos, porque depende en
cada caso de la “proporcion” entre
bienes y males, o de las
“consecuencias” (cfr. Juan Pablo II,
Enc. Veritatis splendor , 75).

Por ejemplo, un proporcionalista no
sostendria que “se puede hacer una
estafa por un fin bueno”, sino que
examinaria silo que se hace es o no
es una estafa (si lo “objetivamente
elegido” es una estafa o no) teniendo
en cuenta todas las circunstancias, y
la intencion. Al final podria decir que
no es una estafa lo que en realidad si
que lo es, y podria justificar esa
accion (o cualquier otra).

[7] El objeto moral se refiere a lo que
la voluntad quiere con el acto



concreto (por ejemplo: matar a una
persona, dar una limosna), mientras
que la intencion se refiere al por qué
lo quiere (por ejemplo: para cobrar
una herencia, para quedar bien
delante de otros o para ayudar a un
pobre).

[8] Juan Pablo II, Enc. Veritatis
splendor , 78.

[9] Por ejemplo, un servicio que se
hace a alguien tiene por fin ayudar al
projimo, pero puede estar inspirado
al mismo tiempo por el amor de Dios
como fin ultimo de todas nuestras
acciones, o se puede hacer por
interés propio o para satisfacer la
vanidad (cfr. Catecismo , 1752).

[10] «Sucede frecuentemente que el
hombre actiia con buena intencion,
pero sin provecho espiritual porque
le falta la buena voluntad. Por

ejemplo, uno roba para ayudar a los
pobres: en este caso, si bien la

intencion es buena, falta la rectitud



de la voluntad porque las obras son
malas. En conclusion, la buena
intencién no autoriza a hacer
ninguna obra mala. “Algunos dicen:
hagamos el mal para que venga el
bien. Estos bien merecen la propia
condena” (Rm 3, 8)» (Santo Tomas de
Aquino, In duo praecepta caritatis :
Opuscula theologica , 11, n. 1168).

[11] Es decir, para que un acto libre
se ordene al verdadero fin ultimo, se
requiere:

a) que sea, en si mismo, ordenable al
fin: es la bondad objetiva, o por el
objeto , del acto moral

b) que sea ordenable al fin en las
circunstancias de lugar, tiempo, etc.,
en que se realiza.

c) que la voluntad del sujeto
efectivamente lo ordene al verdadero
ultimo fin: es la bondad subjetiva, o
por la intencion .



[12] «Por ejemplo, un accidente
provocado por la ignorancia del
codigo de la circulacion» (

Catecismo , 1736). Al ignorar —se
entiende que voluntariamente,
culpablemente— normas
elementales del cédigo circulacion, se
puede decir que se quieren de modo
indirecto las consecuencias de esa
ignorancia.

[13] Por ejemplo, el que toma una
pastilla para curarse el catarro,
sabiendo que le dara algo de suerio,
lo que quiere directamente es curar
el catarro, e indirectamente el suefio.
Propiamente hablando, los efectos
indirectos de una accion no se
“quieren”, sino que se toleran o
permiten en cuanto inevitablemente
unidos a lo que se necesita hacer.

[14] La culpa es, en consecuencia, la
responsabilidad que contraemos
ante Dios al pecar, haciéndonos
merecedores de castigo.



[15] Cfr. Concilio de Trento: DS 1546.

[16] Cuando el cristiano obra bien,
«la accion paternal de Dios es lo
primero, en cuanto que El impulsa, y
el libre obrar del hombre es lo
segundo en cuanto que éste colabora,
de suerte que los méritos de las obras
buenas deben atribuirse a la gracia
de Dios en primer lugar, y al fiel
cristiano, seguidamente» ( ibidem ).

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-pe/article/tema-27-la-
moralidad-de-los-actos-humanos/
(09/01/2026)


https://opusdei.org/es-pe/article/tema-27-la-moralidad-de-los-actos-humanos/
https://opusdei.org/es-pe/article/tema-27-la-moralidad-de-los-actos-humanos/
https://opusdei.org/es-pe/article/tema-27-la-moralidad-de-los-actos-humanos/

	TEMA 27. La moralidad de los actos humanos

