opusdei.org

TEMA 2. La
Revelacion

Dios se ha revelado como Ser
personal, a través de una
historia de salvacioén, creando y
educando a un pueblo para que
fuese custodio de su Palabra 'y
para preparar en €l la
Encarnacion de Jesucristo.

30/12/2012

1. Dios se revela a los hombres

«Dispuso Dios en su sabiduria
revelarse a SI mismo y dar a conocer
el misterio de su voluntad, mediante



el cual los hombres, por medio de
Cristo, Verbo encarnado, tienen
acceso al Padre en el Espiritu Santo y
se hacen consortes de la naturaleza
divina. En consecuencia, por esta
revelacioén, Dios invisible habla a los
hombres como amigos, movido por
su gran amor y mora con ellos, para
invitarlos a la comunicacion consigo
y recibirlos en su compaiiia» [1] (cfr.
Catecismo , 51).

La revelacion de Dios tiene como su
primer paso la creacién, donde El
ofrece un perenne testimonio de si
mismo [2] (cfr. Catecismo , 288). A
través de las criaturas Dios se ha
manifestado y se manifiesta a los
hombres de todos los tiempos,
haciéndoles conocer su bondad y sus
perfecciones. Entre estas, el ser
humano, imagen y semejanza de
Dios, es la criatura que en mayor
grado revela a Dios. Sin embargo,
Dios ha querido revelarse como Ser
personal, a través de una historia de



salvacion, creando y educando a un
pueblo para que fuese custodio de su
Palabra dirigida a los hombres y para
preparar en él la Encarnacion de su
Verbo, Jesucristo [3] (cfr. Catecismo ,
54-64). En El, Dios revela el misterio
de su vida trinitaria: el proyecto del
Padre de recapitular en su Hijo todas
las cosas y de elegir y adoptar a todos
los hombres como hijos en Su Hijo
(cfr. Ef1,3-10; Col 1,13-20),
reuniéndolos para participar de Su
eterna vida divina por medio del
Espiritu Santo. Dios se revela y
cumple su plan de salvacion
mediante las misiones del Hijo y del
Espiritu Santo en la historia [4] .

Son contenido de la Revelacion tanto
las verdades naturales, que el ser
humano podria conocer también
mediante la sola razon, como las
verdades que exceden la razon
humana y que pueden ser conocidas
solamente por la libre y gratuita
bondad con que Dios se revela.



Objeto principal de la Revelacion
divina no son verdades abstractas
sobre el mundo y el hombre: su
nucleo substancial es el ofrecimiento
por parte de Dios del misterio de su
vida personal y la invitacion a tomar
parte en ella.

La Revelacion divina se realiza con
palabras y obras; es de modo
inseparable misterio y evento;
manifiesta al mismo tiempo una
dimension objetiva (palabra que
revela verdad y ensefianzas) y
subjetiva (palabra personal que
ofrece testimonio de si e invita al
dialogo). Esta Revelacion, por tanto,
se comprende y se transmite como
verdad y como vida [5] (cfr.
Catecismo , 52-53).

Ademas de las obras y los signos
externos con los que se revela, Dios
concede el impulso interior de su
gracia para que los hombres puedan
adherirse con el corazon a las



verdades reveladas (cfr. Mt 16,17; Jn
6,44). Esta intima revelacién de Dios
en los corazones de los fieles no debe
confundirse con las llamadas
“revelaciones privadas”, las cuales,
aunque son acogidas por la tradicion
de santidad de la Iglesia, no
transmiten ningun contenido nuevo
y original sino que recuerdan a los
hombres la unica Revelacion de Dios
realizada en Jesucristo, y exhortan a
ponerla en practica (cfr. Catecismo ,
67).

2. La Sagrada Escritura, testimonio
de la Revelacion

El pueblo de Israel, bajo inspiracion y
mandato de Dios, a lo largo de los
siglos ha puesto por escrito el
testimonio de la Revelacion de Dios
en su historia, relacionandola
directamente con la revelacion del
unico y verdadero Dios hecha a
nuestros Padres. A través de la
Sagrada Escritura, las palabras de



Dios se manifiestan con palabras
humanas, hasta asumir, en el Verbo
Encarnado, la misma naturaleza
humana. Ademas de las Escrituras de
Israel, acogidas por la Iglesia, y
conocidas como Antiguo o Primer
Testamento, los apdstoles y los
primeros discipulos pusieron
también ellos por escrito el
testimonio de la Revelacion de Dios
tal y como se ha realizado
plenamente en Su Verbo, de cuyo
pasar terreno fueron testigos, de
modo particular del misterio pascual
de su muerte y resurreccion, dando
asi origen a los libros del Nuevo
Testamento.

La verdad de que el Dios, del cual las
Escrituras de Israel dan testimonio,
es el unico y verdadero Dios, creador
del cielo y de la tierra, se pone en
evidencia, en particular, en los
“libros sapienciales”. Su contenido
supera los confines del pueblo de
Israel para suscitar el intereés por la



experiencia comun del género
humano ante los grandes temas de la
existencia, desde el sentido del
cosmos hasta el sentido de la vida del
hombre (Sabiduria); desde los
interrogantes sobre la muerte y lo
que viene tras ella hasta el
significado de la actividad humana
sobre la tierra (Qoelet); desde las
relaciones familiares y sociales hasta
la virtud que debe regularlas para
vivir segun los planes de Dios
creador y alcanzar asi la plenitud de
la propia humanidad (Proverbios,
Siracide, etc.).

Dios es el autor de la Sagrada
Escritura, que los autores sagrados
(hagiografos), también ellos autores
del texto, han redactado con la
inspiracion del Espiritu Santo. Para
su composicion, El «eligié a hombres,
que utilizé usando de sus propias
facultades y medios, de forma que
obrando El en ellos y por ellos,
escribieron, como verdaderos



autores, todo y sélo lo que El queria»
[6] (cfr. Catecismo , 106). Todo lo que
los escritores sagrados afirman
puede considerarse afirmado por el
Espiritu Santo: «hay que confesar
que los libros de la Escritura ensefian
firmemente, con fidelidad y sin
error, la verdad que Dios quiso
consignar en las sagradas letras» [7] .

Para comprender correctamente la
Sagrada Escritura hay que tener
presente los sentidos de la Escritura
—literal y espiritual; este ultimo
reconocible también en alegorico,
moral y anagogico— y los diversos
géneros literarios en los que han sido
redactados los diferentes libros o
partes de los mismos (cfr. Catecismo ,
110, 115-117). En particular, la
Sagrada Escritura debe ser leida en la
Iglesia, o sea, a la luz de su tradicion
viva y de la analogia de la fe (cfr.
Catecismo , 111-114): la Escritura
debe ser leida y comprendida en el



mismo Espiritu en el cual ha sido
escrita.

Los diversos estudiosos que se
esfuerzan para interpretary
profundizar el contenido de la
Escritura proponen sus resultados a
partir de su personal autoridad
cientifica. Al Magisterio de la Iglesia
le corresponde la funciéon de
formular una interpretacion
auténtica, vinculante para los fieles,
basada sobre la autoridad del
Espiritu que asiste al ministerio
docente del Romano Pontifice y de
los Obispos en comunion con é€l.
Gracias a esta asistencia divina, la
Iglesia, ya desde los primeros siglos,
reconocio qué libros contenian el
testimonio de la Revelacion, en el
Antiguo y en el Nuevo Testamento,
formulando asi el “canon” de la
Sagrada Escritura (cfr. Catecismo,
120-127).



Una recta interpretacion de la
Sagrada Escritura, reconociendo los
diferentes sentidos y géneros
literarios presentes en ella, es
necesaria cuando los autores
sagrados describen aspectos del
mundo que pertenecen también al
ambito de las ciencias naturales: la
formacion de los elementos del
cosmos, la aparicion de las diversas
formas de vida sobre la tierra, el
origen del género humano, los
fenomenos naturales en general.
Debe evitarse el error del
fundamentalismo, que no se separa
del sentido literal y del género
historico, cuando seria licito hacerlo.
También debe evitarse el error de
quien considera las narraciones
biblicas como formas puramente
mitoldgicas, sin ningun contenido de
verdad que transmitir sobre la
historia de los acontecimientos y su
radical dependencia de la voluntad
de Dios [8] .



3. La Revelacion como historia de
la salvacion culminada en Cristo

Como dialogo entre Dios y los
hombres, a través del cual Fl les
invita a participar de Su vida
personal, la Revelacion se manifiesta
desde el inicio con un caracter de
“alianza” que da origen a una
“historia de la salvacion”.
«Queriendo abrir el camino de la
salvacion sobrenatural, se manifesto,
ademas, personalmente a nuestros
primeros padres ya desde el
principio. Después de su caida alento
en ellos la esperanza de la salvacion,
con la promesa de la redencion, y
tuvo incesante cuidado del género
humano, para dar la vida eterna a
todos los que buscan la salvacion con
la perseverancia en las buenas obras.
En su tiempo llamé a Abraham para
hacerlo padre de un gran pueblo, al
que luego instruyo por los Patriarcas,
por Moisés y por los Profetas para
que lo reconocieran Dios unico, vivo



y verdadero, Padre providente y
justo juez, y para que esperaran al
Salvador prometido, y de esta forma,
a través de los siglos, fue preparando
el camino del Evangelio» [9] .

Iniciada ya con la creacion de
nuestros primeros padres y la
elevacion a la vida de la gracia, que
les permitia participar de la
intimidad divina, y luego prefigurada
en el pacto cosmico con Nog, la
alianza de Dios con el hombre se
revela de modo explicito con
Abraham y después, de manera
particular, con Moisés, al cual Dios
entrega las Tablas de la Alianza.
Tanto la numerosa descendencia
prometida a Abraham, en la cual
serian bendecidas todas has naciones
de la tierra, como la ley entregada a
Moisés, con los sacrificios y el
sacerdocio que acomparian al culto
divino, son preparaciones y figura de
la nueva y eterna alianza sellada en
Jesucristo, Hijo de Dios, realizada y



revelada en su Encarnacion y en su
sacrificio pascual. La alianza en
Cristo redime del pecado de los
primeros padres, que rompieron con
su desobediencia el primer
ofrecimiento de alianza por parte de
Dios creador.

La historia de la salvacion se
manifiesta como una grandiosa
pedagogia divina que apunta hacia
Cristo. Los profetas, cuya funcion era
recordar la alianza y sus exigencias
morales, hablan especialmente de £l
el Mesias prometido. Ellos anuncian
la economia de una nueva alianza,
espiritual y eterna, escrita en los
corazones; serd Cristo el que la
revelara con las Bienaventuranzas y
las ensefianzas del evangelio,
promulgando el mandamiento de la
caridad, realizacion y cumplimiento
de toda la Ley.

Jesucristo es simultaneamente
mediador y plenitud de la



Revelacion; Fl es el Revelador, la
Revelacion y el contenido de la
misma, en cuanto Verbo de Dios
hecho carne: «Dios, que habia ya
hablado en los tiempos antiguos
muchas veces y de diversos modos a
nuestros padres por medio de los
profetas, ultimamente, en nuestros
dias, nos ha hablado por medio de su
Hijo, que ha sido constituido
heredero de todas las cosas y por
medio del cual ha sido hecho
también el mundo» ( Hb 1,1-2). Dios,
en Su Verbo, ha dicho todo y de modo
concluyente: «La economia cristiana,
por tanto, como alianza nuevay
definitiva, nunca cesara, y no hay
que esperar ya ninguna revelacion
publica antes de la gloriosa
manifestacion de nuestro Sefior
Jesucristo» [10] (cfr. Catecismo ,
65-66). De modo particular, la
realizacion y plenitud de la
Revelacion divina se manifiestan en
el misterio pascual de Jesucristo, es
decir, en su pasion, muerte y



resurrecciéon, como Palabra
definitiva en la cual Dios ha
manifestado la totalidad de su amor
de condescendencia y ha renovado el
mundo. Solamente en Jesucristo, Dios
revela el hombre a si mismo, y le
hace comprender cual es su dignidad
y altisima vocacion [11] .

La fe, en cuanto virtud es la
respuesta del hombre a la revelacion
divina, una adhesion personal a Dios
en Cristo, motivada por sus palabras
y por las obras que El realiza. La
credibilidad de la revelacion se
apoya sobre todo en la credibilidad
de la persona de Jesucristo, en toda
su vida. Su posicion de mediador,
plenitud y fundamento de la
credibilidad de la Revelacion,
diferencian la persona de Jesucristo
de cualquier otro fundador de una
religion, que no solicita de sus
seguidores que tengan fe en él, ni
pretende ser la plenitud y realizacion
de lo que Dios quiere revelar, sino



solamente se propone como
mediador para hacer que los
hombres conozcan tal revelacion.

4. La transmision de la Revelacion
divina

La Revelacion divina esta contenida
en las Sagradas Escrituras y en la
Tradicion, que constituyen un unico
deposito donde se custodia la palabra
de Dios [12] . Estas son
interdependientes entre si: la
Tradicion transmite e interpreta la
Escritura, y ésta, a su vez, verifica y
convalida cuanto se vive en la
Tradicion [13] (cfr. Catecismo ,
80-82).

La Tradicion, fundada sobre la
predicacion apostdlica, testimonia y
transmite de modo vivo y dindmico
cuanto la Escritura ha recogido a
través de un texto fijado. «Esta
Tradicion, que deriva de los
Apostoles, progresa en la Iglesia con
la asistencia del Espiritu Santo:



puesto que va creciendo en la
comprension de las cosas y de las
palabras transmitidas, ya por la
contemplacion y el estudio de los
creyentes, que las meditan en su
corazon y, ya por la percepcion
intima que experimentan de las
cosas espirituales, ya por el anuncio
de aquellos que con la sucesion del
episcopado recibieron el carisma
cierto de la verdad» [14] .

Las ensefianzas del Magisterio de la
Iglesia, las de los Padres de la Iglesia,
la oracion de la Liturgia, el sentir
comun de los fieles que viven en
gracia de Dios, y también realidades
cotidianas como la educacion en la fe
transmitida por parte de los padres a
sus hijos o el apostolado cristiano,
contribuyen a la transmision de la
Revelacion divina. De hecho, lo que
fue recibido por los apostoles y
transmitido a sus sucesores, los
Obispos, comprende «todo 1o
necesario para que el Pueblo de Dios



viva santamente y aumente su fe, y
de esta forma la Iglesia, en su
doctrina, en su vida y en su culto
perpetua y transmite a todas las
generaciones todo lo que ella es, todo
lo que cree» [15] . La gran Tradicion
apostolica debe distinguirse de las
diversas tradiciones, teoldgicas,
litargicas, disciplinares, etc. cuyo
valor puede ser limitado e incluso
provisional (cfr. Catecismo , 83).

La realidad conjunta de la
Revelacion divina como verdad y
como vida implica que el objeto de la
transmision no sea solamente una
ensefianza, sino también un estilo de
vida: doctrina y ejemplo son
inseparables. Lo que se transmite es,
efectivamente, una experiencia viva,
la del encuentro con Cristo
resucitado y lo que este evento ha
significado y sigue significando para
la vida de cada uno. Por este motivo,
al hablar de la transmision de la
Revelacion, la Iglesia habla de fides et



mores , fe y costumbres, doctrina y
conducta.

5. El Magisterio de la Iglesia,
custodio e intérprete autorizado
de la Revelacion

«El oficio de interpretar
auténticamente la Palabra de Dios
escrita o transmitida ha sido
confiado exclusivamente al
Magisterio vivo de la Iglesia, cuya
autoridad se ejercita en nombre de
Jesucristo» [16] , es decir, a los
obispos en comunion con el sucesor
de Pedro, el obispo de Roma. Este
oficio del Magisterio de la Iglesia es
un servicio a la palabra divina y
tiene como fin la salvacion de las
almas. Por tanto «este Magisterio,
evidentemente, no esta sobre la
palabra de Dios, sino que la sirve,
ensefiando solamente lo que le ha
sido confiado, por mandato divino y
con la asistencia del Espiritu Santo la
oye con piedad, la guarda con



exactitud y la expone con fidelidad, y
de este unico depdsito de la fe saca
todo lo que propone como verdad
revelada por Dios que se ha de creer»
[17] . Las ensefianzas del Magisterio
de la Iglesia representan el lugar mas
importante donde esta contenida la
Tradicion apostolica: el Magisterio es,
respecto a esta tradicion, como su
dimension sacramental.

La Sagrada Escritura, la Sagrada
Tradicion y el Magisterio de la Iglesia
constituyen, por tanto, una cierta
unidad, de modo que ninguna de
estas realidades puede subsistir sin
las otras [18] . El fundamento de esta
unidad es el Espiritu Santo, Autor de
la Escritura, protagonista de la
Tradicion viva de la Iglesia, guia del
Magisterio, al que asiste con sus
carismas. En su origen, las iglesias de
la Reforma protestante quisieron
seguir la sola Scriptura , dejando su
interpretacion a los fieles
individualmente: tal posicion ha



dado lugar a la gran dispersion de las
confesiones protestantes y se ha
revelado poco sostenible, ya que todo
texto tiene necesidad de un contexto,
concretamente una Tradicion, en
cuyo seno ha nacido, se lea e
interprete. También el
fundamentalismo separa la Escritura
de la Tradicion y del Magisterio,
buscando erréneamente mantener la
unidad de interpretacion anclandose
de modo exclusivo en el sentido
literal (cfr. Catecismo , 108).

Al enseriar el contenido del deposito
revelado, la Iglesia es sujeto de una
infalibilidad in docendo , fundada
sobre las promesas de Jesucristo
acerca de su indefectibilidad; es
decir, que se realizara sin fallar la
mision de salvacion a ella confiada
(cfr. Mt 16,18; Mt 28,18-20; Jn
14,17.26). Este magisterio infalible se
ejercita: a) cuando los Obispos se
reunen en Concilio ecuménico en
union con el sucesor de Pedro,



cabeza del colegio apostolico; b)
cuando el Romano Pontifice
promulga alguna verdad ex
cathedra , o empleando un tenor en
las expresiones y un género de
documento que hacen referencia
explicita a su mandato petrino
universal, promulga una especifica
ensefianza que considera necesaria
para el bien del pueblo de Dios; ¢)
cuando los Obispos de la Iglesia, en
union con el sucesor de Pedro, son
unanimes al profesar la misma
doctrina o ensefianza, aunque no se
encuentren reunidos en el mismo
lugar. Si bien la predicacion de un
Obispo que propone aisladamente
una especifica ensefianza no goza del
carisma de infalibilidad, los fieles
estan igualmente obligados a una
respetuosa obediencia, asi como
deben observar las ensefianzas
provenientes del Colegio episcopal o
del Romano Pontifice, aunque no
sean formulados de modo definitivo
e irreformable [19] .



6. La inmutabilidad del depdsito de
la Revelacion

La ensefianza dogmatica de la Iglesia
(dogma quiere decir doctrina,
ensefianza) esta presente desde los
primeros siglos. Los principales
contenidos de la predicaciéon
apostolica fueron puestos por escrito,
dando origen a las profesiones de fe
exigidas a todos aquellos que
recibian el bautismo, contribuyendo
asi a definir la identidad de la fe
cristiana. Los dogmas crecen en
numero con el desarrollo historico de
la Iglesia: no porque cambie o
aumente la doctrina, aquello en lo
que hay que creer, sino porque hay
frecuentemente la necesidad de
dilucidar algun error o de ayudar a
la fe del pueblo de Dios con
oportunas profundizaciones
definiendo aspectos de modo claroy
preciso. Cuando el Magisterio de la
Iglesia propone un nuevo dogma no
estd creando nada nuevo, sino



solamente explicitando cuanto ya
esta contenido en el depdsito
revelado. «E1 Magisterio de la Iglesia
ejerce plenamente la autoridad que
tiene de Cristo cuando define
dogmas, es decir, cuando propone, de
una forma que obliga al pueblo
cristiano a una adhesion irrevocable
de fe, verdades contenidas en la
Revelacion divina o también cuando
propone de manera definitiva
verdades que tienen con ellas un
vinculo necesario» ( Catecismo , 88).

La ensefianza dogmatica de la
Iglesia, como por ejemplo los
articulos del Credo, es inmutable,
puesto que manifiesta el contenido
de una Revelacion recibida de Dios y
no hecha por los hombres. Los
dogmas, sin embargo, admitieron y
admiten un desarrollo homogéneo,
ya sea porque el conocimiento de la
fe se va profundizando con el
tiempo, ya sea porque en culturasy
épocas diversas surgen problemas



nuevos, a los cuales el Magisterio de
la Iglesia debe aportar respuestas
que estén de acuerdo con la palabra
de Dios, explicitando cuanto esta
implicitamente contenido en ella
[20] .

Fidelidad y progreso, verdad e
historia, no son realidades en
conflicto en relacion a la Revelacion
[21] : Jesucristo, siendo la Verdad
increada es también el centro y
cumplimiento de la historia; el
Espiritu Santo, Autor del depdsito de
la revelacion es garante de su
fidelidad, y también Aquel que hace
profundizar en su sentido a lo largo
de la historia, conduciendo «a la
verdad completa» (cfr. Jn 16,13).
«Aunque la Revelacion esta
establecida, no esta completamente
explicitada. Toca a la fe cristiana
captar gradualmente todo su alcance
a lo largo de los siglos» (cfr.
Catecismo , 66).



Los factores de desarrollo del dogma
son los mismos que hacen progresar
la Tradicion viva de la Iglesia: la
predicacion de los Obispos, el estudio
de los fieles, la oracion y meditacion
de la palabra de Dios, la experiencia
de las cosas espirituales, el ejemplo
de los santos. Frecuentemente el
Magisterio recoge y ensefia de modo
autorizado cosas que
precedentemente han sido
estudiadas por los tedlogos, creidas
por los fieles, predicadas y vividas
por los santos.

Giuseppe Tanzella-Nitti Bibliografia
basica Catecismo de la Iglesia
Catolica , 50-133.

Concilio Vaticano II, Const. Dei
Verbum , 1-20.

Juan Pablo II, Enc. Fides et ratio , 14-
IX-1988, 7-15.




[1] Concilio Vaticano II, Const. Dei
Verbum , 2.

[2] Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
Dei Verbum , 3; Juan Pablo II, Enc.
Fides et ratio , 14-1X-1988, 19.

[3] Cfr. Concilio Vaticano I, Const. Dei
Filius , 24-1V-1870, DH 3004.

[4] Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
Lumen gentium , 2-4; Decr. Ad gentes ,
2-4.

[5] Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
Dei Verbum , 2.

[6] Concilio Vaticano II, Const. Dei
Verbum , 11.

[7] Ibidem .

[8] Se pueden encontrar elementos
interesantes para una correcta
interpretacion de la relacion con las
ciencias en Leon XIII, Enc.
Providentissimus Deus , 18-XI-1893;
Benedicto XV, Enc. Spiritus



Paraclitus , 15-1X-1920 y Pio XII, Enc.
Humani generis , 12-VII-1950.

[9] Concilio Vaticano II, Const. Dei
Verbum , 3.

[10] Concilio Vaticano II, Const. Dei
Verbum , 4.

[11] Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et spes, 22.

[12] «Permitidme esta insistencia
machacona, las verdades de fe y de
moral no se determinan por mayoria
de votos: componen el depdsito —
depositum fidei- entregado por
Cristo a todos los fieles y confiado, en
su exposicion y ensefianza
autorizada, al Magisterio de la
Iglesia», san Josemaria, Homilia El fin
sobrenatural de la Iglesia , en Amar a
la Iglesia , 15.

[13] Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
Dei Verbum , 9.



[14] Concilio Vaticano II, Const . Dei
Verbum , 8.

[15] Ibidem . Cfr. Concilio de Trento,
Decr. Sacrosancta , 8-1V-1546, DH
1501.

[16] Concilio Vaticano II, Const. Dei
Verbum , 10.

[17] Ibidem .
[18] Cfr. Ibidem .

[19] Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
Lumen gentium , 25; Concilio
Vaticano I, Const. Pastor aeternus,
18-VII-1870, DH 3074.

[20] «Es conveniente, por tanto, que,
a través de todos los tiempos y de
todas las edades, crezca y progrese la
inteligencia, la ciencia y la sabiduria
de cada una de las personas y del
conjunto de los hombres, tanto por
parte de la Iglesia entera, como por
parte de cada uno de sus miembros.



Pero este crecimiento debe seguir su
propia naturaleza, es decir, debe
estar de acuerdo con las lineas del
dogma y debe seguir el dinamismo
de una unica e idéntica doctrina»,
san Vicente de Lerins,
Commonitorium , 23.

[21] Cfr. Juan Pablo II, Enc. Fides et
ratio, 11-12, 87.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-pe/article/tema-2-la-
revelacion/ (07/01/2026)


https://opusdei.org/es-pe/article/tema-2-la-revelacion/
https://opusdei.org/es-pe/article/tema-2-la-revelacion/
https://opusdei.org/es-pe/article/tema-2-la-revelacion/

	TEMA 2. La Revelación

