
opusdei.org

TEMA 2. La
Revelación

Dios se ha revelado como Ser
personal, a través de una
historia de salvación, creando y
educando a un pueblo para que
fuese custodio de su Palabra y
para preparar en él la
Encarnación de Jesucristo.

30/12/2012

1. Dios se revela a los hombres

«Dispuso Dios en su sabiduría
revelarse a Sí mismo y dar a conocer
el misterio de su voluntad, mediante



el cual los hombres, por medio de
Cristo, Verbo encarnado, tienen
acceso al Padre en el Espíritu Santo y
se hacen consortes de la naturaleza
divina. En consecuencia, por esta
revelación, Dios invisible habla a los
hombres como amigos, movido por
su gran amor y mora con ellos, para
invitarlos a la comunicación consigo
y recibirlos en su compañía» [1] (cfr. 
Catecismo , 51).

La revelación de Dios tiene como su
primer paso la creación, donde Él
ofrece un perenne testimonio de sí
mismo [2] (cfr. Catecismo , 288). A
través de las criaturas Dios se ha
manifestado y se manifiesta a los
hombres de todos los tiempos,
haciéndoles conocer su bondad y sus
perfecciones. Entre estas, el ser
humano, imagen y semejanza de
Dios, es la criatura que en mayor
grado revela a Dios. Sin embargo,
Dios ha querido revelarse como Ser
personal, a través de una historia de



salvación, creando y educando a un
pueblo para que fuese custodio de su
Palabra dirigida a los hombres y para
preparar en él la Encarnación de su
Verbo, Jesucristo [3] (cfr. Catecismo ,
54-64). En Él, Dios revela el misterio
de su vida trinitaria: el proyecto del
Padre de recapitular en su Hijo todas
las cosas y de elegir y adoptar a todos
los hombres como hijos en Su Hijo
(cfr. Ef 1,3-10; Col 1,13-20),
reuniéndolos para participar de Su
eterna vida divina por medio del
Espíritu Santo. Dios se revela y
cumple su plan de salvación
mediante las misiones del Hijo y del
Espíritu Santo en la historia [4] .

Son contenido de la Revelación tanto
las verdades naturales, que el ser
humano podría conocer también
mediante la sola razón, como las
verdades que exceden la razón
humana y que pueden ser conocidas
solamente por la libre y gratuita
bondad con que Dios se revela.



Objeto principal de la Revelación
divina no son verdades abstractas
sobre el mundo y el hombre: su
núcleo substancial es el ofrecimiento
por parte de Dios del misterio de su
vida personal y la invitación a tomar
parte en ella.

La Revelación divina se realiza con
palabras y obras; es de modo
inseparable misterio y evento;
manifiesta al mismo tiempo una
dimensión objetiva (palabra que
revela verdad y enseñanzas) y
subjetiva (palabra personal que
ofrece testimonio de sí e invita al
diálogo). Esta Revelación, por tanto,
se comprende y se transmite como
verdad y como vida [5] (cfr. 
Catecismo , 52-53).

Además de las obras y los signos
externos con los que se revela, Dios
concede el impulso interior de su
gracia para que los hombres puedan
adherirse con el corazón a las



verdades reveladas (cfr. Mt 16,17; Jn
6,44). Esta íntima revelación de Dios
en los corazones de los fieles no debe
confundirse con las llamadas
“revelaciones privadas”, las cuales,
aunque son acogidas por la tradición
de santidad de la Iglesia, no
transmiten ningún contenido nuevo
y original sino que recuerdan a los
hombres la única Revelación de Dios
realizada en Jesucristo, y exhortan a
ponerla en práctica (cfr. Catecismo ,
67).

2. La Sagrada Escritura, testimonio
de la Revelación

El pueblo de Israel, bajo inspiración y
mandato de Dios, a lo largo de los
siglos ha puesto por escrito el
testimonio de la Revelación de Dios
en su historia, relacionándola
directamente con la revelación del
único y verdadero Dios hecha a
nuestros Padres. A través de la
Sagrada Escritura, las palabras de



Dios se manifiestan con palabras
humanas, hasta asumir, en el Verbo
Encarnado, la misma naturaleza
humana. Además de las Escrituras de
Israel, acogidas por la Iglesia, y
conocidas como Antiguo o Primer
Testamento, los apóstoles y los
primeros discípulos pusieron
también ellos por escrito el
testimonio de la Revelación de Dios
tal y como se ha realizado
plenamente en Su Verbo, de cuyo
pasar terreno fueron testigos, de
modo particular del misterio pascual
de su muerte y resurrección, dando
así origen a los libros del Nuevo
Testamento.

La verdad de que el Dios, del cual las
Escrituras de Israel dan testimonio,
es el único y verdadero Dios, creador
del cielo y de la tierra, se pone en
evidencia, en particular, en los
“libros sapienciales”. Su contenido
supera los confines del pueblo de
Israel para suscitar el interés por la



experiencia común del género
humano ante los grandes temas de la
existencia, desde el sentido del
cosmos hasta el sentido de la vida del
hombre (Sabiduría); desde los
interrogantes sobre la muerte y lo
que viene tras ella hasta el
significado de la actividad humana
sobre la tierra (Qoelet); desde las
relaciones familiares y sociales hasta
la virtud que debe regularlas para
vivir según los planes de Dios
creador y alcanzar así la plenitud de
la propia humanidad (Proverbios,
Sirácide, etc.).

Dios es el autor de la Sagrada
Escritura, que los autores sagrados
(hagiógrafos), también ellos autores
del texto, han redactado con la
inspiración del Espíritu Santo. Para
su composición, Él «eligió a hombres,
que utilizó usando de sus propias
facultades y medios, de forma que
obrando Él en ellos y por ellos,
escribieron, como verdaderos



autores, todo y sólo lo que Él quería» 
[6] (cfr. Catecismo , 106). Todo lo que
los escritores sagrados afirman
puede considerarse afirmado por el
Espíritu Santo: «hay que confesar
que los libros de la Escritura enseñan
firmemente, con fidelidad y sin
error, la verdad que Dios quiso
consignar en las sagradas letras» [7] .

Para comprender correctamente la
Sagrada Escritura hay que tener
presente los sentidos de la Escritura
—literal y espiritual; este último
reconocible también en alegórico,
moral y anagógico— y los diversos
géneros literarios en los que han sido
redactados los diferentes libros o
partes de los mismos (cfr. Catecismo ,
110, 115-117). En particular, la
Sagrada Escritura debe ser leída en la
Iglesia, o sea, a la luz de su tradición
viva y de la analogía de la fe (cfr. 
Catecismo , 111-114): la Escritura
debe ser leída y comprendida en el



mismo Espíritu en el cual ha sido
escrita.

Los diversos estudiosos que se
esfuerzan para interpretar y
profundizar el contenido de la
Escritura proponen sus resultados a
partir de su personal autoridad
científica. Al Magisterio de la Iglesia
le corresponde la función de
formular una interpretación
auténtica, vinculante para los fieles,
basada sobre la autoridad del
Espíritu que asiste al ministerio
docente del Romano Pontífice y de
los Obispos en comunión con él.
Gracias a esta asistencia divina, la
Iglesia, ya desde los primeros siglos,
reconoció qué libros contenían el
testimonio de la Revelación, en el
Antiguo y en el Nuevo Testamento,
formulando así el “canon” de la
Sagrada Escritura (cfr. Catecismo ,
120-127).



Una recta interpretación de la
Sagrada Escritura, reconociendo los
diferentes sentidos y géneros
literarios presentes en ella, es
necesaria cuando los autores
sagrados describen aspectos del
mundo que pertenecen también al
ámbito de las ciencias naturales: la
formación de los elementos del
cosmos, la aparición de las diversas
formas de vida sobre la tierra, el
origen del género humano, los
fenómenos naturales en general.
Debe evitarse el error del
fundamentalismo, que no se separa
del sentido literal y del género
histórico, cuando sería lícito hacerlo.
También debe evitarse el error de
quien considera las narraciones
bíblicas como formas puramente
mitológicas, sin ningún contenido de
verdad que transmitir sobre la
historia de los acontecimientos y su
radical dependencia de la voluntad
de Dios [8] .



3. La Revelación como historia de
la salvación culminada en Cristo

Como diálogo entre Dios y los
hombres, a través del cual Él les
invita a participar de Su vida
personal, la Revelación se manifiesta
desde el inicio con un carácter de
“alianza” que da origen a una
“historia de la salvación”.
«Queriendo abrir el camino de la
salvación sobrenatural, se manifestó,
además, personalmente a nuestros
primeros padres ya desde el
principio. Después de su caída alentó
en ellos la esperanza de la salvación,
con la promesa de la redención, y
tuvo incesante cuidado del género
humano, para dar la vida eterna a
todos los que buscan la salvación con
la perseverancia en las buenas obras.
En su tiempo llamó a Abraham para
hacerlo padre de un gran pueblo, al
que luego instruyó por los Patriarcas,
por Moisés y por los Profetas para
que lo reconocieran Dios único, vivo



y verdadero, Padre providente y
justo juez, y para que esperaran al
Salvador prometido, y de esta forma,
a través de los siglos, fue preparando
el camino del Evangelio» [9] .

Iniciada ya con la creación de
nuestros primeros padres y la
elevación a la vida de la gracia, que
les permitía participar de la
intimidad divina, y luego prefigurada
en el pacto cósmico con Noé, la
alianza de Dios con el hombre se
revela de modo explícito con
Abraham y después, de manera
particular, con Moisés, al cual Dios
entrega las Tablas de la Alianza.
Tanto la numerosa descendencia
prometida a Abraham, en la cual
serían bendecidas todas has naciones
de la tierra, como la ley entregada a
Moisés, con los sacrificios y el
sacerdocio que acompañan al culto
divino, son preparaciones y figura de
la nueva y eterna alianza sellada en
Jesucristo, Hijo de Dios, realizada y



revelada en su Encarnación y en su
sacrificio pascual. La alianza en
Cristo redime del pecado de los
primeros padres, que rompieron con
su desobediencia el primer
ofrecimiento de alianza por parte de
Dios creador.

La historia de la salvación se
manifiesta como una grandiosa
pedagogía divina que apunta hacia
Cristo. Los profetas, cuya función era
recordar la alianza y sus exigencias
morales, hablan especialmente de Él,
el Mesías prometido. Ellos anuncian
la economía de una nueva alianza,
espiritual y eterna, escrita en los
corazones; será Cristo el que la
revelará con las Bienaventuranzas y
las enseñanzas del evangelio,
promulgando el mandamiento de la
caridad, realización y cumplimiento
de toda la Ley.

Jesucristo es simultáneamente
mediador y plenitud de la



Revelación; Él es el Revelador, la
Revelación y el contenido de la
misma, en cuanto Verbo de Dios
hecho carne: «Dios, que había ya
hablado en los tiempos antiguos
muchas veces y de diversos modos a
nuestros padres por medio de los
profetas, últimamente, en nuestros
días, nos ha hablado por medio de su
Hijo, que ha sido constituido
heredero de todas las cosas y por
medio del cual ha sido hecho
también el mundo» ( Hb 1,1-2). Dios,
en Su Verbo, ha dicho todo y de modo
concluyente: «La economía cristiana,
por tanto, como alianza nueva y
definitiva, nunca cesará, y no hay
que esperar ya ninguna revelación
pública antes de la gloriosa
manifestación de nuestro Señor
Jesucristo» [10] (cfr. Catecismo ,
65-66). De modo particular, la
realización y plenitud de la
Revelación divina se manifiestan en
el misterio pascual de Jesucristo, es
decir, en su pasión, muerte y



resurrección, como Palabra
definitiva en la cual Dios ha
manifestado la totalidad de su amor
de condescendencia y ha renovado el
mundo. Solamente en Jesucristo, Dios
revela el hombre a sí mismo, y le
hace comprender cuál es su dignidad
y altísima vocación [11] .

La fe, en cuanto virtud es la
respuesta del hombre a la revelación
divina, una adhesión personal a Dios
en Cristo, motivada por sus palabras
y por las obras que Él realiza. La
credibilidad de la revelación se
apoya sobre todo en la credibilidad
de la persona de Jesucristo, en toda
su vida. Su posición de mediador,
plenitud y fundamento de la
credibilidad de la Revelación,
diferencian la persona de Jesucristo
de cualquier otro fundador de una
religión, que no solicita de sus
seguidores que tengan fe en él, ni
pretende ser la plenitud y realización
de lo que Dios quiere revelar, sino



solamente se propone como
mediador para hacer que los
hombres conozcan tal revelación.

4. La transmisión de la Revelación
divina

La Revelación divina está contenida
en las Sagradas Escrituras y en la
Tradición, que constituyen un único
depósito donde se custodia la palabra
de Dios [12] . Éstas son
interdependientes entre sí: la
Tradición transmite e interpreta la
Escritura, y ésta, a su vez, verifica y
convalida cuanto se vive en la
Tradición [13] (cfr. Catecismo ,
80-82).

La Tradición, fundada sobre la
predicación apostólica, testimonia y
transmite de modo vivo y dinámico
cuanto la Escritura ha recogido a
través de un texto fijado. «Esta
Tradición, que deriva de los
Apóstoles, progresa en la Iglesia con
la asistencia del Espíritu Santo:



puesto que va creciendo en la
comprensión de las cosas y de las
palabras transmitidas, ya por la
contemplación y el estudio de los
creyentes, que las meditan en su
corazón y, ya por la percepción
íntima que experimentan de las
cosas espirituales, ya por el anuncio
de aquellos que con la sucesión del
episcopado recibieron el carisma
cierto de la verdad» [14] .

Las enseñanzas del Magisterio de la
Iglesia, las de los Padres de la Iglesia,
la oración de la Liturgia, el sentir
común de los fieles que viven en
gracia de Dios, y también realidades
cotidianas como la educación en la fe
transmitida por parte de los padres a
sus hijos o el apostolado cristiano,
contribuyen a la transmisión de la
Revelación divina. De hecho, lo que
fue recibido por los apóstoles y
transmitido a sus sucesores, los
Obispos, comprende «todo lo
necesario para que el Pueblo de Dios



viva santamente y aumente su fe, y
de esta forma la Iglesia, en su
doctrina, en su vida y en su culto
perpetúa y transmite a todas las
generaciones todo lo que ella es, todo
lo que cree» [15] . La gran Tradición
apostólica debe distinguirse de las
diversas tradiciones, teológicas,
litúrgicas, disciplinares, etc. cuyo
valor puede ser limitado e incluso
provisional (cfr. Catecismo , 83).

La realidad conjunta de la
Revelación divina como verdad y
como vida implica que el objeto de la
transmisión no sea solamente una
enseñanza, sino también un estilo de
vida: doctrina y ejemplo son
inseparables. Lo que se transmite es,
efectivamente, una experiencia viva,
la del encuentro con Cristo
resucitado y lo que este evento ha
significado y sigue significando para
la vida de cada uno. Por este motivo,
al hablar de la transmisión de la
Revelación, la Iglesia habla de fides et



mores , fe y costumbres, doctrina y
conducta.

5. El Magisterio de la Iglesia,
custodio e intérprete autorizado
de la Revelación

«El oficio de interpretar
auténticamente la Palabra de Dios
escrita o transmitida ha sido
confiado exclusivamente al
Magisterio vivo de la Iglesia, cuya
autoridad se ejercita en nombre de
Jesucristo» [16] , es decir, a los
obispos en comunión con el sucesor
de Pedro, el obispo de Roma. Este
oficio del Magisterio de la Iglesia es
un servicio a la palabra divina y
tiene como fin la salvación de las
almas. Por tanto «este Magisterio,
evidentemente, no está sobre la
palabra de Dios, sino que la sirve,
enseñando solamente lo que le ha
sido confiado, por mandato divino y
con la asistencia del Espíritu Santo la
oye con piedad, la guarda con



exactitud y la expone con fidelidad, y
de este único depósito de la fe saca
todo lo que propone como verdad
revelada por Dios que se ha de creer»
[17] . Las enseñanzas del Magisterio
de la Iglesia representan el lugar más
importante donde está contenida la
Tradición apostólica: el Magisterio es,
respecto a esta tradición, como su
dimensión sacramental.

La Sagrada Escritura, la Sagrada
Tradición y el Magisterio de la Iglesia
constituyen, por tanto, una cierta
unidad, de modo que ninguna de
estas realidades puede subsistir sin
las otras [18] . El fundamento de esta
unidad es el Espíritu Santo, Autor de
la Escritura, protagonista de la
Tradición viva de la Iglesia, guía del
Magisterio, al que asiste con sus
carismas. En su origen, las iglesias de
la Reforma protestante quisieron
seguir la sola Scriptura , dejando su
interpretación a los fieles
individualmente: tal posición ha



dado lugar a la gran dispersión de las
confesiones protestantes y se ha
revelado poco sostenible, ya que todo
texto tiene necesidad de un contexto,
concretamente una Tradición, en
cuyo seno ha nacido, se lea e
interprete. También el
fundamentalismo separa la Escritura
de la Tradición y del Magisterio,
buscando erróneamente mantener la
unidad de interpretación anclándose
de modo exclusivo en el sentido
literal (cfr. Catecismo , 108).

Al enseñar el contenido del depósito
revelado, la Iglesia es sujeto de una
infalibilidad in docendo , fundada
sobre las promesas de Jesucristo
acerca de su indefectibilidad; es
decir, que se realizará sin fallar la
misión de salvación a ella confiada
(cfr. Mt 16,18; Mt 28,18-20; Jn
14,17.26). Este magisterio infalible se
ejercita: a) cuando los Obispos se
reúnen en Concilio ecuménico en
unión con el sucesor de Pedro,



cabeza del colegio apostólico; b)
cuando el Romano Pontífice
promulga alguna verdad ex
cathedra , o empleando un tenor en
las expresiones y un género de
documento que hacen referencia
explícita a su mandato petrino
universal, promulga una específica
enseñanza que considera necesaria
para el bien del pueblo de Dios; c)
cuando los Obispos de la Iglesia, en
unión con el sucesor de Pedro, son
unánimes al profesar la misma
doctrina o enseñanza, aunque no se
encuentren reunidos en el mismo
lugar. Si bien la predicación de un
Obispo que propone aisladamente
una específica enseñanza no goza del
carisma de infalibilidad, los fieles
están igualmente obligados a una
respetuosa obediencia, así como
deben observar las enseñanzas
provenientes del Colegio episcopal o
del Romano Pontífice, aunque no
sean formulados de modo definitivo
e irreformable [19] .



6. La inmutabilidad del depósito de
la Revelación

La enseñanza dogmática de la Iglesia
( dogma quiere decir doctrina,
enseñanza) está presente desde los
primeros siglos. Los principales
contenidos de la predicación
apostólica fueron puestos por escrito,
dando origen a las profesiones de fe
exigidas a todos aquellos que
recibían el bautismo, contribuyendo
así a definir la identidad de la fe
cristiana. Los dogmas crecen en
número con el desarrollo histórico de
la Iglesia: no porque cambie o
aumente la doctrina, aquello en lo
que hay que creer, sino porque hay
frecuentemente la necesidad de
dilucidar algún error o de ayudar a
la fe del pueblo de Dios con
oportunas profundizaciones
definiendo aspectos de modo claro y
preciso. Cuando el Magisterio de la
Iglesia propone un nuevo dogma no
está creando nada nuevo, sino



solamente explicitando cuanto ya
está contenido en el depósito
revelado. «El Magisterio de la Iglesia
ejerce plenamente la autoridad que
tiene de Cristo cuando define
dogmas, es decir, cuando propone, de
una forma que obliga al pueblo
cristiano a una adhesión irrevocable
de fe, verdades contenidas en la
Revelación divina o también cuando
propone de manera definitiva
verdades que tienen con ellas un
vínculo necesario» ( Catecismo , 88).

La enseñanza dogmática de la
Iglesia, como por ejemplo los
artículos del Credo, es inmutable,
puesto que manifiesta el contenido
de una Revelación recibida de Dios y
no hecha por los hombres. Los
dogmas, sin embargo, admitieron y
admiten un desarrollo homogéneo,
ya sea porque el conocimiento de la
fe se va profundizando con el
tiempo, ya sea porque en culturas y
épocas diversas surgen problemas



nuevos, a los cuales el Magisterio de
la Iglesia debe aportar respuestas
que estén de acuerdo con la palabra
de Dios, explicitando cuanto está
implícitamente contenido en ella 
[20] .

Fidelidad y progreso, verdad e
historia, no son realidades en
conflicto en relación a la Revelación 
[21] : Jesucristo, siendo la Verdad
increada es también el centro y
cumplimiento de la historia; el
Espíritu Santo, Autor del depósito de
la revelación es garante de su
fidelidad, y también Aquel que hace
profundizar en su sentido a lo largo
de la historia, conduciendo «a la
verdad completa» (cfr. Jn 16,13).
«Aunque la Revelación está
establecida, no está completamente
explicitada. Toca a la fe cristiana
captar gradualmente todo su alcance
a lo largo de los siglos» (cfr. 
Catecismo , 66).



Los factores de desarrollo del dogma
son los mismos que hacen progresar
la Tradición viva de la Iglesia: la
predicación de los Obispos, el estudio
de los fieles, la oración y meditación
de la palabra de Dios, la experiencia
de las cosas espirituales, el ejemplo
de los santos. Frecuentemente el
Magisterio recoge y enseña de modo
autorizado cosas que
precedentemente han sido
estudiadas por los teólogos, creídas
por los fieles, predicadas y vividas
por los santos.

Giuseppe Tanzella-Nitti Bibliografía
básica Catecismo de la Iglesia
Católica , 50-133.

Concilio Vaticano II, Const. Dei
Verbum , 1-20.

Juan Pablo II, Enc. Fides et ratio , 14-
IX-1988, 7-15.

----------------------------



[1] Concilio Vaticano II, Const. Dei
Verbum , 2.

[2] Cfr. Concilio Vaticano II , Const. 
Dei Verbum , 3; Juan Pablo II, Enc. 
Fides et ratio , 14-IX-1988, 19.

[3] Cfr. Concilio Vaticano I, Const. Dei
Filius , 24-IV-1870, DH 3004.

[4] Cfr. Concilio Vaticano II, Const. 
Lumen gentium , 2-4; Decr. Ad gentes ,
2-4.

[5] Cfr. Concilio Vaticano II , Const. 
Dei Verbum , 2.

[6] Concilio Vaticano II , Const. Dei
Verbum , 11.

[7] Ibidem .

[8] Se pueden encontrar elementos
interesantes para una correcta
interpretación de la relación con las
ciencias en León XIII, Enc. 
Providentissimus Deus , 18-XI-1893;
Benedicto XV, Enc. Spiritus



Paraclitus , 15-IX-1920 y Pío XII, Enc. 
Humani generis , 12-VII-1950.

[9] Concilio Vaticano II , Const. Dei
Verbum , 3.

[10] Concilio Vaticano II , Const. Dei
Verbum , 4.

[11] Cfr. Concilio Vaticano II, Const. 
Gaudium et spes, 22.

[12] «Permitidme esta insistencia
machacona, las verdades de fe y de
moral no se determinan por mayoría
de votos: componen el depósito –
depositum fidei– entregado por
Cristo a todos los fieles y confiado, en
su exposición y enseñanza
autorizada, al Magisterio de la
Iglesia», san Josemaría, Homilía El fin
sobrenatural de la Iglesia , en Amar a
la Iglesia , 15.

[13] Cfr. Concilio Vaticano II , Const.
Dei Verbum , 9.



[14] Concilio Vaticano II , Const . Dei
Verbum , 8.

[15] Ibidem . Cfr. Concilio de Trento,
Decr. Sacrosancta , 8-IV-1546, DH
1501.

[16] Concilio Vaticano II , Const. Dei
Verbum , 10.

[17] Ibidem .

[18] Cfr. Ibidem .

[19] Cfr. Concilio Vaticano II, Const. 
Lumen gentium , 25; Concilio
Vaticano I, Const. Pastor aeternus ,
18-VII-1870, DH 3074.

[20] «Es conveniente, por tanto, que,
a través de todos los tiempos y de
todas las edades, crezca y progrese la
inteligencia, la ciencia y la sabiduría
de cada una de las personas y del
conjunto de los hombres, tanto por
parte de la Iglesia entera, como por
parte de cada uno de sus miembros.



Pero este crecimiento debe seguir su
propia naturaleza, es decir, debe
estar de acuerdo con las líneas del
dogma y debe seguir el dinamismo
de una única e idéntica doctrina»,
san Vicente de Lerins ,
Commonitorium , 23.

[21] Cfr. Juan Pablo II, Enc. Fides et
ratio , 11-12, 87.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pe/article/tema-2-la-
revelacion/ (07/01/2026)

https://opusdei.org/es-pe/article/tema-2-la-revelacion/
https://opusdei.org/es-pe/article/tema-2-la-revelacion/
https://opusdei.org/es-pe/article/tema-2-la-revelacion/

	TEMA 2. La Revelación

