
opusdei.org

Tema 19. La
Eucaristía

La Eucaristía es el memorial de
la Pascua de Cristo, la
actualización de su único
sacrificio, en la liturgia de la
Iglesia.

13/12/2016

PDF► La Eucaristía

RTF► La Eucaristía

Serie completa► “Resúmenes de fe
cristiana”, libro electrónico gratuito
en formato PDF, Mobi y ePub

https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/19.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/19.rtf
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/


*****

1. Naturaleza sacramental de la
Santísima Eucaristía

1.1. ¿Qué es la Eucaristía?

La Eucaristía es el sacramento que
hace presente, en la celebración
litúrgica de la Iglesia, la Persona de
Jesucristo (todo Cristo: Cuerpo,
Sangre, Alma y Divinidad) y su
sacrificio redentor, en la plenitud del
Misterio Pascual de su pasión,
muerte y resurrección. Esta
presencia no es estática o pasiva
(como la de un objeto en un lugar)
sino activa, porque el Señor se hace
presente con el dinamismo de su
amor salvador: en la Eucaristía Él
nos invita a acoger la salvación que
nos ofrece y a recibir el don de su
Cuerpo y de su Sangre como
alimento de vida eterna,
permitiéndonos entrar en comunión
con Él —con su Persona y su
sacrificio— y en comunión con todos



los miembros de su Cuerpo Místico
que es la Iglesia.

En efecto, como afirma el Concilio
Vaticano II, «Nuestro Salvador, en la
Última Cena, la noche en que fue
entregado, instituyó el sacrificio
eucarístico de su Cuerpo y su Sangre,
para perpetuar por los siglos, hasta
su vuelta, el sacrificio de la cruz y
confiar así a su Esposa amada, la
Iglesia, el memorial de su muerte y
resurrección, sacramento de piedad,
signo de unidad, vínculo de amor,
banquete pascual “en el que se recibe
a Cristo, el alma se llena de gracia y
se nos da una prenda de la gloria
futura”» [1].

1.2. Los nombres con los que se
designa este sacramento

La Eucaristía es denominada, tanto
por la Sagrada Escritura como por la
Tradición de la Iglesia, con diversos
nombres, que reflejan los múltiples
aspectos de este sacramento y



expresan su inconmensurable
riqueza, pero ninguno agota su
sentido. Veamos los más
significativos:

a) unos nombres recuerdan el origen
del rito: Eucaristía [2], Fracción del
Pan, Memorial de la pasión, muerte y
resurrección del Señor, Cena del
Señor;

b) otros subrayan el carácter
sacrificial de la Eucaristía: Santo
Sacrificio, Santo Sacrificio de la Misa, 
Sacramento del Altar, Hostia (= 
Víctima inmolada);

c) otros intentan expresar la realidad
de la presencia de Cristo bajo las
especies consagradas: Sacramento del
Cuerpo y de la Sangre de Cristo, Pan
del Cielo (cfr. Jn 6,32-35; Jn 6,51-58), 
Santísimo Sacramento (porque
contiene al Santo de los Santos, la
misma santidad de Dios encarnado);



d) otros hacen referencia a los
efectos causados por la Eucaristía en
cada fiel y en toda la Iglesia: Pan de
Vida, Pan de los hijos, Cáliz de
salvación, Viático (para que no
desfallezcamos en el camino a Casa), 
Comunión. Este último nombre
indica que mediante la Eucaristía nos
unimos a Cristo (comunión personal
con Jesucristo) y a todos los
miembros de su Cuerpo Místico
(comunión eclesial, en Jesucristo);

e) otros designan toda la celebración
eucarística con el término que indica,
en el rito latino, la despedida de los
fieles después de la comunión: Misa, 
Santa Misa;

Entre todos estos nombres el término
Eucaristía es el que ha ido
prevaleciendo cada vez más en la
Iglesia de Occidente, hasta ser la
expresión común con la que se
designa tanto la acción litúrgica de la
Iglesia, que celebra el memorial del



Señor, como el sacramento del
Cuerpo y de la Sangre de Cristo.

En Oriente la celebración eucarística,
sobre todo a partir del siglo X, es
designada habitualmente con la
expresión Santa y Divina Liturgia.

1.3. La Eucaristía en el orden
sacramental de la Iglesia

«El amor de la Trinidad a los
hombres hace que, de la presencia de
Cristo en la Eucaristía, nazcan para
la Iglesia y para la humanidad todas
las gracias» [3]. La Eucaristía es el
sacramento más excelso, porque en
él «se contiene todo el bien espiritual
de la Iglesia, es decir, Cristo mismo,
nuestra Pascua y pan vivo, que por
su carne vivificada y vivificante por
el Espíritu Santo, da la vida a los
hombres» [4]. Los otros sacramentos,
si bien poseen una virtud
santificadora que proviene de Cristo,
no son como la Eucaristía, que hace
presente verdaderamente, realmente



y sustancialmente la misma Persona
de Cristo —el Hijo encarnado y
glorificado del Padre Eterno—, con la
potencia salvífica de su amor
redentor, para que los hombres
puedan entrar en comunión con Él y
vivan por Él y en Él (cfr. Jn 6,56-57).

Además, la Eucaristía constituye la
cumbre hacia la que convergen todos
los demás sacramentos en orden al
crecimiento espiritual de cada uno
de los creyentes y de toda la Iglesia.
En este sentido el Concilio Vaticano II
afirma que la Eucaristía es fuente y
cima de la vida cristiana, el centro de
toda la vida de la Iglesia [5]. Todos
los demás sacramentos y todas las
obras de la Iglesia se ordenan a la
Eucaristía porque su fin es llevar a
los fieles a la unión con Cristo,
presente en este sacramento (cfr. 
Catecismo, 1324).

No obstante contenga a Cristo, fuente
a través de la cual la vida divina llega



a la humanidad, y aun siendo el fin
hacia el que todos los demás
sacramentos se ordenan, la
Eucaristía no substituye a ninguno
de ellos (ni al bautismo, ni a la
confirmación, ni a la penitencia, ni a
la unción de los enfermos), y puede
ser consagrada sólo por un ministro
válidamente ordenado. Cada
sacramento tiene su papel en el
conjunto sacramental y en la vida
misma de la Iglesia. En este sentido
la Eucaristía se considera el tercer
sacramento de la iniciación cristiana.
Desde los primeros siglos del
cristianismo el bautismo y la
confirmación han sido considerados
como preparación a la participación
en la Eucaristía, como disposiciones
para entrar en comunión
sacramental con el Cuerpo de Cristo
y con su sacrificio, y para insertarse
más vitalmente en el misterio de
Cristo y de su Iglesia.



2. La promesa de la Eucaristía y su
institución por Jesucristo

2.1. La promesa

El Señor anunció la Eucaristía
durante su vida pública, en la
Sinagoga de Cafarnaún, ante quienes
le habían seguido después de ser
testigos del milagro de la
multiplicación de los panes, con el
que sació a la multitud (cfr. Jn
6,1-13). Jesús aprovechó aquél signo
para revelar su identidad y su
misión, y para prometer la
Eucaristía: «En verdad, en verdad os
digo que Moisés no os dio el pan del
cielo, sino que mi Padre os da el
verdadero pan del cielo. Porque el
pan de Dios es el que ha bajado del
cielo y da la vida al mundo. —Señor,
danos siempre de este pan—, le
dijeron ellos. Jesús les respondió: —
Yo soy el pan de vida… Yo soy el pan
vivo que ha bajado del cielo. Si
alguno come este pan vivirá



eternamente; y el pan que yo daré es
mi carne para la vida del mundo… El
que come mi carne y bebe mi sangre
tiene vida eterna, y yo le resucitaré
en el último día. Porque mi carne es
verdadera comida y mi sangre es
verdadera bebida. El que come mi
carne y bebe mi sangre permanece
en mí y yo en él. Igual que el Padre
que me envió vive y yo vivo por el
Padre, así, aquel que me come vivirá
por mí» (cfr. Jn 6,32-35.51.54-57).

2.2. La institución y su contexto
pascual

Jesucristo instituyó este sacramento
en la Última Cena. Los tres
evangelios sinópticos (cfr. Mt
26,17-30; Mc 14,12-26; Lc 22,7-20) y
san Pablo (cfr. 1 Co 11,23-26) nos han
transmitido el relato de la
institución. He aquí la síntesis de la
narración que ofrece el Catecismo de
la Iglesia Católica: «Llegó el día de los
Azimos, en el que se había de



inmolar el cordero de Pascua; (Jesús)
envió a Pedro y a Juan, diciendo: “Id
y preparadnos la Pascua para que la
comamos”... fueron... y prepararon
la Pascua. Llegada la hora, se puso a
la mesa con los Apóstoles; y les dijo:
“Con ansia he deseado comer esta
Pascua con vosotros antes de
padecer; porque os digo que ya no la
comeré más hasta que halle su
cumplimiento en el Reino de Dios”...
Y tomó pan, dio gracias, lo partió y se
lo dio diciendo: “Esto es mi Cuerpo
que va a ser entregado por vosotros. 
Haced esto en recuerdo mío [en
conmemoración mía; como memorial
mío]”. De igual modo, después de
cenar, el cáliz, diciendo: “Este cáliz es
la Nueva Alianza en mi Sangre, que
va a ser derramada por
vosotros”» (Catecismo, 1339).

Jesús celebró pues la Última Cena en
el contexto de la Pascua judía, pero la
Cena del Señor posee una novedad
absoluta: en el centro no se



encuentra el cordero de la Antigua
Pascua, sino Cristo mismo, su Cuerpo
entregado (ofrecido en sacrificio al
Padre, en favor de los hombres)… y
su Sangre derramada por muchos
para remisión de los pecados (cfr. 
Catecismo, 1339). Podemos pues
decir que Jesús, más que celebrar la
Antigua Pascua, anunció y realizó —
anticipándola sacramentalmente— la
Nueva Pascua.

2.3. Significado y contenido del
mandato del Señor

El precepto explícito de Jesús: «Haced
esto en conmemoración mía [como
memorial mío]» (Lc 22,19; 1 Co
11,24-25), evidencia el carácter
propiamente institucional de la
Última Cena. Con dicho mandato nos
pide que correspondamos a su don y
que lo representemos
sacramentalmente (que lo volvamos
a realizar, que reiteremos su
presencia: la presencia de su Cuerpo



entregado y de su Sangre derramada,
es decir, de su sacrificio en remisión
de nuestros pecados).

— «Haced esto». De este modo
designó quienes pueden celebrar la
Eucaristía (los Apóstoles y sus
sucesores en el sacerdocio), les confió
la potestad de celebrarla y determinó
los elementos fundamentales del rito:
los mismos que Él empleó (por tanto
en la celebración de la Eucaristía es
necesaria la presencia del pan y del
vino, la plegaría de acción de gracias
y de bendición, la consagración de
los dones en el Cuerpo y la Sangre
del Señor, la distribución y la
comunión con este Santísimo
Sacramento.

— «En conmemoración mía [como
memorial mío]». De este modo Cristo
ordenó a los Apóstoles (y en ellos a
sus sucesores en el sacerdocio), que
celebraran un nuevo “memorial”,
que sustituía al de la Antigua Pascua.



Este rito memorial tiene una
particular eficacia: no sólo ayuda a
“recordar” a la comunidad creyente
el amor redentor de Cristo, sus
palabras y gestos durante la Última
Cena, sino que, además, como
sacramento de la Nueva Ley, hace
objetivamente presente la realidad
significada: a Cristo, “nuestra
Pascua” (1 Co 5,7), y a su sacrificio
redentor.

3. La celebración litúrgica de la
Eucaristía

La Iglesia, obediente al mandato del
Señor, celebró enseguida la
Eucaristía en Jerusalén (cfr. Hch
2,42-48), en Tróade (cfr. Hch 20,7-11)
en Corinto (cfr. 1 Co 10,14,21; 1 Co 11,
20-34), y en todos los lugares a donde
llegaba el cristianismo. «Era sobre
todo “el primer día de la semana”, es
decir, el domingo, el día de la
resurrección de Jesús, cuando los
cristianos se reunían para “partir el



pan” (Hch 20,7). Desde entonces
hasta nuestros días la celebración de
la Eucaristía se ha perpetuado, de
suerte que hoy la encontramos por
todas partes en la Iglesia, con la
misma estructura
fundamental» (Catecismo, 1343).

3.1. La estructura fundamental de
la celebración

Fiel al mandato de Jesús, la Iglesia,
guiada por el “Espíritu de verdad” ( 
Jn 16,13), que es el Espíritu Santo,
cuando celebra la Eucaristía no hace
otra cosa que conformarse al rito
eucarístico realizado por el Señor en
la Última Cena. Los elementos
esenciales de las sucesivas
celebraciones eucarísticas no pueden
ser otros que aquellos de la
Eucaristía originaria, es decir: a) La
asamblea de los discípulos de Cristo,
por Él convocada y reunida en torno
a Él; y b) La actuación del nuevo rito
memorial.



La asamblea eucarística

Desde los comienzos de la vida de la
Iglesia, la asamblea cristiana que
celebra la Eucaristía se manifiesta
jerárquicamente estructurada:
habitualmente está constituida por el
obispo o por un presbítero (que
preside sacerdotalmente la
celebración eucarística y actúa in
persona Christi Capitis Ecclesiae), por
el diácono, por otros ministros y por
los fieles, unidos por el vínculo de la
fe y del bautismo. Todos los
miembros de esta asamblea están
llamados a participar
conscientemente, devotamente y
activamente en la liturgia
eucarística, cada uno según su modo
propio: el sacerdote celebrante, el
diácono, los lectores, los que
presentan las ofrendas, el ministro
de la comunión y el pueblo entero,
cuyo “Amén” manifiesta su real
participación (cfr. Catecismo, 1348).
Por tanto, cada uno deberá cumplir



el propio ministerio, sin que haya
confusión entre el sacerdocio
ministerial, el sacerdocio común de
los fieles y el ministerio del diácono y
de otros posibles ministros.

El papel del sacerdocio ministerial en
la celebración de la Eucaristía es
esencial. Sólo el sacerdote
válidamente ordenado puede
consagrar la Santísima Eucaristía,
pronunciando in persona Christi (es
decir, en la identificación específica
sacramental con el Sumo y Eterno
Sacerdote, Jesucristo), las palabras de
la consagración (cfr. Catecismo,
1369). Por otra parte, ninguna
comunidad cristiana está capacitada
para darse por sí sola el ministerio
ordenado. «Éste es un don que se
recibe a través de la sucesión
episcopal que se remonta a los
Apóstoles. Es el obispo quien
establece un nuevo presbítero
mediante el sacramento del Orden,



otorgándole el poder de consagrar la
Eucaristía» [6].

El desarrollo de la celebración

La actuación del rito memorial se
desarrolla, desde los orígenes de la
Iglesia, en dos grandes momentos,
que forman un solo acto de culto: la
“Liturgia de la Palabra” (que
comprende la proclamación y la
escucha-acogida de la Palabra de
Dios), y la “Liturgia Eucarística” (que
comprende la presentación del pan y
del vino, la anáfora o plegaria
eucarística —con las palabras de la
consagración— y la comunión. Estas
dos partes principales están
delimitadas por los ritos de
introducción y de conclusión (cfr. 
Catecismo, 1349-1355). Nadie puede
quitar o añadir a su antojo nada de lo
que ha sido establecido por la Iglesia
en la Liturgia de la Santa Misa [7].

La constitución del signo sacramental



Los elementos esenciales y
necesarios para constituir el signo
sacramental de la Eucaristía son: por
una parte, el pan de harina de trigo 
[8] y el vino de uvas [9]; y, por otra,
las palabras consagratorias, que el
sacerdote celebrante pronuncia in
persona Christi , en el contexto de la
«Plegaria Eucarística». Gracias a la
virtud de las palabras del Señor y a la
potencia del Espíritu Santo, el pan y
el vino se convierten en signos
eficaces, con plenitud ontológica y no
solo de significado, de la presencia
del “Cuerpo entregado” y de la
“Sangre derramada” de Cristo, es
decir, de su Persona y de su sacrificio
redentor (cfr. Catecismo, 1333 y
1375).

Ángel García Ibáñez

Publicado originalmente el 21 de
noviembre de 2012



Bibliografía básica

Catecismo de la Iglesia Católica,
1322-1355.

Juan Pablo II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17-IV-2003, 11-20; 47-52.

Benedicto XVI, Ex. Ap. Sacramentum
caritatis, 22-II-2007, 6-13; 16-29;
34-65.

Congregación para el Culto Divino y
la Disciplina de los Sacramentos,
Instrucción Redemptionis
Sacramentum, 25-III-2004, 48-79.

Lecturas recomendadas

San Josemaría, Homilía La Eucaristía,
misterio de fe y de amor, en Es Cristo
que pasa, 83-94.

J. Ratzinger, La Eucaristía centro de
la vida. Dios está cerca de nosotros,
Edicep, Valencia 2003, pp. 29-44;
61-80; 135-144.



J. Echevarría, Eucaristía y vida
cristiana, Rialp, Madrid 2005, pp.
17-48.

J.R. Villar – F.M. Arocena – L. Touze, 
Eucaristía , en C. Izquierdo (dir.), 
Diccionario de Teología, Eunsa,
Pamplona 2006, pp. 355-356; 362-366.

[1] Concilio Vaticano II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, 47.

[2] El término eucaristía significa 
acción de gracias, y remite a las
palabras de Jesús en la Última Cena:
«Y tomando pan, dio gracias [es
decir, pronunció una plegaria
eucarística y de alabanza a Dios
Padre], lo partió y se lo dio
diciendo… » (Lc 22,19; cfr. 1 Co
11,24).

[3] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
86.



[4] Concilio Vaticano II, Decreto 
Presbyterorum Ordinis, 5.

[5] Cfr. Concilio Vaticano II, Const. 
Lumen gentium, 11.

[6] Juan Pablo II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia, 29.

[7] Cfr. Concilio Vaticano II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, 22;
Congregación para el Culto Divino y
la Disciplina de los Sacramentos,
Instrucción Redemptionis
Sacramentum, 14-18.

[8] Cfr. Misal Romano, Institutio
generalis, n. 320. En el rito latino el
pan debe ser ácimo, es decir, no
fermentado; cfr. Ibidem.

[9] Cfr. Misal Romano, Institutio
generalis, n. 319. En la Iglesia latina
al vino se añade un poco de agua; cfr.
Ibidem. Las palabras que dice el
sacerdote al añadir agua al vino,
manifiestan el sentido de este rito:



«Que por el misterio de este agua y
de este vino, participemos de la
divinidad del que se dignó hacerse
partícipe de nuestra
humanidad» (Misal Romano, 
Ofertorio). Para los Padres de la
Iglesia este rito significa también la
unión de la Iglesia con Cristo en el
sacrificio eucarístico; cfr. San
Cipriano, Ep . 63,13: CSEL 3,711.

© Fundación Studium, 2016 y ©
Oficina de Información del Opus Dei,
2016.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pe/article/tema-19-la-
eucaristia-2/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/es-pe/article/tema-19-la-eucaristia-2/
https://opusdei.org/es-pe/article/tema-19-la-eucaristia-2/
https://opusdei.org/es-pe/article/tema-19-la-eucaristia-2/

	Tema 19. La Eucaristía

