
opusdei.org

TEMA 18. El
bautismo y la
confirmación

El bautismo otorga al cristiano
la justificación. Con la
confirmación se completa el
patrimonio bautismal con los
dones sobrenaturales de la
madurez cristiana.

14/12/2012

Bautismo 1. Fundamentos bíblicos e
institución

De entre las numerosas
prefiguraciones



veterotestamentarias del bautismo,
se destacan el diluvio universal, la
travesía del mar Rojo, y la
circuncisión, por encontrarse
explícitamente mencionadas en el
Nuevo Testamento aludiendo a este
sacramento (cfr. 1 P 3,20-21; 1 Co
10,1; Col 2,11-12). Con el Bautista el
rito del agua, aun sin eficacia
salvadora, se une a la preparación
doctrinal, a la conversión y al deseo
de la gracia, pilares del futuro
catecumenado.

Jesús es bautizado en las aguas del
Jordán al inicio de su ministerio
público (cfr. Mt 3,13-17), no por
necesidad, sino por solidaridad
redentora. En esa ocasión, queda
definitivamente indicada el agua
como elemento material del signo
sacramental. Se abren además los
cielos, desciende el Espíritu en forma
de paloma y la voz de Dios Padre
confirma la filiación divina de Cristo:
acontecimientos que revelan en la



Cabeza de la futura Iglesia lo que se
realizará luego sacramentalmente en
sus miembros.

Más adelante tiene lugar el
encuentro con Nicodemo, durante el
cual Jesús afirma el vínculo
pneumatológico que existe entre el
agua bautismal y la salvación, de
donde sigue su necesidad: «el que no
nazca de agua y de Espíritu no puede
entrar en el Reino de Dios» ( Jn 3,5).

El misterio pascual confiere al
bautismo su valor salvífico; Jesús, en
efecto, «había hablado ya de su
pasión que iba a sufrir en Jerusalén
como de un "Bautismo" con que
debía ser bautizado ( Mc 10,38; cfr. 
Lc 12,50). La sangre y el agua que
brotaron del costado traspasado de
Jesús crucificado (cfr. Jn 19,34) son
figuras del Bautismo y de la
Eucaristía, sacramentos de la vida
nueva» ( Catecismo , 1225).



Antes de subir a los cielos, el Señor
dice a los apóstoles: «Id, pues, y
haced discípulos a todas las gentes
bautizándolas en el nombre del
Padre y del Hijo y del Espíritu Santo,
y enseñándoles a guardar todo lo que
yo os he mandado» ( Mt 28,19-20).
Este mandato es fielmente seguido a
partir de Pentecostés y señala el
objetivo primario de la
evangelización, que sigue siendo
actual.

Comentando estos textos, dice Santo
Tomás de Aquino que la institución
del bautismo fue múltiple: respecto a
la materia, en el bautismo de Cristo;
su necesidad fue afirmada en Jn 3,5;
su uso comenzó cuando Jesús envió a
sus discípulos a predicar y bautizar;
su eficacia proviene de la pasión; su
difusión fue impuesta en Mt 28, 19 
[1] .

2. La justificación y los efectos del
bautismo



Leemos en Rm 6,3-4: «¿O es que
ignoráis que cuantos fuimos
bautizados en Cristo Jesús, fuimos
bautizados en su muerte? Fuimos,
pues, con él sepultados por el
bautismo en la muerte, a fin de que,
al igual que Cristo fue resucitado de
entre los muertos por medio de la
gloria del Padre, así también
nosotros vivamos una vida nueva».
El bautismo, que reproduce en el fiel
el paso de Jesucristo por la tierra y su
acción salvadora, otorga al cristiano
la justificación. Esto mismo apunta 
Col 2,12: «Sepultados con él en el
bautismo, con él también habéis
resucitado por la fe en la acción de
Dios, que resucitó de entre los
muertos». Se añade ahora la
incidencia de la fe, con la cual, junto
al rito del agua, nos «revestimos de
Cristo», como confirma Ga 3,26-27:
«Pues todos sois hijos de Dios por la
fe en Cristo Jesús. En efecto, todos los
bautizados en Cristo os habéis
revestido de Cristo».



Esta realidad de justificación por el
bautismo se traduce en efectos
concretos en el alma del cristiano,
que la teología presenta como efectos
sanantes y elevantes. Los primeros se
refieren al perdón de los pecados,
como pone en relieve la predicación
petrina: «Pedro les contestó:
“Convertíos y que cada uno de
vosotros se haga bautizar en el
nombre de Jesucristo, para remisión
de vuestros pecados; y recibiréis el
don del Espíritu Santo” ( Hch 2,38).
Esto incluye el pecado original y, en
los adultos, todos los pecados
personales. Se remite también la
totalidad de la pena temporal y
eterna. Permanecen sin embargo en
el bautizado «ciertas consecuencias
temporales del pecado, como los
sufrimientos, la enfermedad, la
muerte o las fragilidades inherentes
a la vida como las debilidades de
carácter, etc., así como una
inclinación al pecado que la



Tradición llama concupiscencia , o
"fomes peccati"» ( Catecismo , 1264).

El aspecto elevante consiste en la
efusión del Espíritu Santo; en efecto,
«en un solo Espíritu hemos sido
todos bautizados» (1 Co 12,13).
Porque se trata del mismo «Espíritu
de Cristo» ( Rm 8,9), recibimos «un
espíritu de hijos adoptivos» ( Rm
8,15), como hijos en el Hijo. Dios
confiere al bautizado la gracia
santificante, las virtudes teologales y
morales y los dones del Espíritu
Santo.

Junto a esta realidad de gracia «el
bautismo imprime en el cristiano un
sello espiritual indeleble ( character )
de su pertenencia a Cristo. Este sello
no es borrado por ningún pecado,
aunque el pecado impida al bautismo
dar frutos de salvación» ( Catecismo ,
1272).

Como fuimos bautizados en un solo
Espíritu «para no formar más que un



cuerpo» (1 Co 12,13), la
incorporación a Cristo es
contemporáneamente incorporación
a la Iglesia, y en ella quedamos
vinculados con todos los cristianos,
también con aquellos que no están
en comunión plena con la Iglesia
Católica.

Recordemos, finalmente, que los
bautizados son «linaje elegido,
sacerdocio real, nación santa, pueblo
adquirido, para anunciar las
alabanzas de Aquel que os ha
llamado de las tinieblas a su
admirable luz» (1 P 2,9): participan,
pues, del sacerdocio común de los
fieles, quedando «”obligados a
confesar delante de los hombres la fe
que recibieron de Dios por medio de
la Iglesia” (LG 11) y a participar en la
actividad apostólica y misionera del
Pueblo de Dios» ( Catecismo , 1270).

3. Necesidad



La catequesis neotestamentaria
afirma categóricamente de Cristo
que «no hay bajo el cielo otro
nombre dado a los hombres por el
que nosotros debamos salvarnos». Y
puesto que ser «bautizados en Cristo»
equivale a ser «revestido de Cristo» ( 
Gal 3,27), deben entenderse en toda
su fuerza aquellas palabras de Jesús
según las cuales «El que crea y sea
bautizado, se salvará; el que no crea,
se condenará» ( Mc 16,16). De aquí
deriva la fe da la Iglesia sobre la
necesidad del bautismo para la
salvación.

Corresponde entender esto último
según la cuidadosa formulación del
magisterio: «El Bautismo es
necesario para la salvación en
aquellos a los que el Evangelio ha
sido anunciado y han tenido la
posibilidad de pedir este sacramento
(cfr. Mc 16,16). La Iglesia no conoce
otro medio que el Bautismo para
asegurar la entrada en la



bienaventuranza eterna; por eso está
obligada a no descuidar la misión
que ha recibido del Señor de hacer
"renacer del agua y del espíritu" a
todos los que pueden ser bautizados. 
Dios ha vinculado la salvación al
sacramento del Bautismo, pero su
intervención salvífica no queda
reducida a los sacramentos » ( 
Catecismo , 1257).

Existen, en efecto, situaciones
especiales en las cuales los frutos
principales del bautismo pueden
adquirirse sin la mediación
sacramental. Mas justamente porque
no hay signo sacramental, no existe
certeza de la gracia conferida. Lo que
la tradición eclesial ha llamado
bautismo de sangre y bautismo de
deseo no son «actos recibidos», sino
un conjunto de circunstancias que
concurren en un sujeto,
determinando las condiciones para
que pueda hablarse de salvación. Se
entiende así «la firme convicción de



que quienes padecen la muerte por
razón de la fe, sin haber recibido el
Bautismo, son bautizados por su
muerte con Cristo y por Cristo» ( 
Catecismo , 1258). En modo análogo,
la Iglesia afirma que «todo hombre
que, ignorando el evangelio de Cristo
y su Iglesia, busca la verdad y hace la
voluntad de Dios según él la conoce,
puede ser salvado. Se puede suponer
que semejantes personas habrían
deseado explícitamente el Bautismo si
hubiesen conocido su necesidad» ( 
Catecismo , 1260).

Las situaciones de bautismo de
sangre y de deseo no incluyen la de
los niños muertos sin bautismo. A
ellos «la Iglesia sólo puede confiarlos
a la misericordia divina, como hace
en el rito de las exequias por ellos»;
pero es justamente la fe en la
misericordia de Dios, que quiere que
todos los hombres se salven (cfr. 1 
Tm 2,4), lo que nos permite confiar
en que haya un camino de salvación



para los niños que mueren sin
bautismo (cfr. Catecismo , 1261).

4. Celebración litúrgica

Los «ritos de acogida» intentan
discernir debidamente la voluntad
de los candidatos, o de sus padres, de
recibir el sacramento y de asumir sus
consecuencias. Siguen las lecturas
bíblicas, que ilustran el misterio
bautismal, y son comentadas en la
homilía. Se invoca luego la
intercesión de los santos, en cuya
comunión el candidato será
integrado; con la oración de
exorcismo y la unción con el óleo de
catecúmenos se significa la
protección divina contra las insidias
del maligno. A continuación se
bendice el agua con fórmulas de alto
contenido catequético, que dan
forma litúrgica al nexo agua-Espíritu.
La fe y la conversión se hacen
presentes mediante la profesión



trinitaria y la renuncia a Satanás y al
pecado.

Se entra ahora en la fase sacramental
del rito, «mediante el baño del agua
en virtud de la palabra» ( Ef 5,26). La
ablución, sea por infusión que por
emersión, se debe realizar en modo
tal que el agua corra por la cabeza,
significando así el verdadero lavado
del alma. La materia válida del
Sacramento es el agua tenida como
tal según el común juicio de los
hombres. Mientras el ministro
derrama tres veces el agua sobre la
cabeza del candidato, o la sumerge,
pronuncia las palabras: «NN, yo te
bautizo en el nombre del Padre, y del
Hijo, y del Espíritu Santo».

Los ritos posbautismales (o
explicativos) ilustran el misterio
realizado. Se unge la cabeza del
candidato (si no sigue
inmediatamente la confirmación),
para significar su participación en el



sacerdocio común y evocar la futura
crismación. Se entrega una vestidura
blanca como exhortación a
conservar la inocencia bautismal y
como símbolo de la nueva vida
conferida. La candela encendida en
el cirio pascual simboliza la luz de
Cristo, entregada para vivir como
hijos de la luz. El rito del effeta,
realizado en las orejas y en la boca
del candidato, quiere significar la
actitud de escucha y de proclamación
de la palabra de Dios. Finalmente, la
recitación del Padrenuestro ante el
altar –en los adultos, dentro de la
liturgia eucarística– pone de
manifiesto la nueva condición de hijo
de Dios.

5. Ministro y sujeto

Ministro ordinario es el obispo y el
presbítero y, en la Iglesia latina,
también el diácono. En caso de
necesidad, puede bautizar cualquier
hombre o mujer, incluso no cristiano,



con tal de que tenga la intención de
realizar lo que la Iglesia cree cuando
así actúa.

El bautismo está destinado a todos
los hombres y mujeres que aun no lo
hayan recibido. Las cualidades
necesarias del candidato dependen
de su condición de niño o adulto. Los
primeros, que no han llegado aun al
uso de razón, han de recibir el
sacramento durante los primeros
días de vida, apenas lo permita su
salud y la de la madre: proceder de
otro modo es, con expresión fuerte
de San Josemaría, «un grave atentado
contra la justicia y contra la caridad» 
[2] . En efecto, como puerta a la vida
de la gracia , el bautismo es un
evento absolutamente gratuito, para
cuya validez basta que no sea
rechazado; por otra parte, la fe del
candidato, que es necesariamente fe
eclesial, se hace presente en la fe de
la Iglesia. Existen, sin embargo,
determinados límites a la praxis del



bautismo de los niños: es ilícita si
falta el consenso de los padres, o no
existe garantía suficiente de la futura
educación en la fe católica. En vista
de esto último se designan los
padrinos, elegidos entre personas de
vida ejemplar.

Los candidatos adultos se preparan a
través del catecumenado,
estructurado según las diversas
praxis locales, con vista a recibir en
la misma ceremonia también la
confirmación y la primera
Comunión. Durante este período se
busca excitar el deseo de la gracia, lo
que incluye la intención de recibir el
sacramento, que es condición de
validez. Ello va unido a la instrucción
doctrinal, que progresivamente
impartida busca suscitar en el
candidato la virtud sobrenatural de
la fe, y a la verdadera conversión del
corazón, lo que puede pedir cambios
radicales en la vida del candidato.



Confirmación 1. Fundamentos
bíblicos e históricos

Las profecías sobre el Mesías habían
anunciado que «reposará sobre él el
espíritu de Yahvéh» ( Is 11,2), y esto
estaría unido a su elección como
enviado: «He aquí a mi siervo a
quien yo sostengo, mi elegido en
quien se complace mi alma. He
puesto mi espíritu sobre él: dictará
ley a las naciones» ( Is 42,1). El texto
profético es aún más explícito
cuando es puesto en labios del
Mesías: «El espíritu del Señor Yahvéh
está sobre mí, por cuanto me ha
ungido Yahvéh. A anunciar la buena
nueva a los pobres me ha enviado» ( 
Is 61,1).

Algo similar se anuncia también para
el entero pueblo de Dios; a sus
miembros Dios dice: «infundiré mi
espíritu en vosotros y haré que os
conduzcáis según mis preceptos» ( Ez
36,27); y en Jl 3,2 se acentúa la



universalidad de esta difusión:
«hasta en los siervos y las siervas
derramaré mi espíritu en aquellos
días».

En el misterio de la Encarnación se
realiza la profecía mesiánica (cfr. Lc
1,35), confirmada, completada y
públicamente manifestada en la
unción del Jordán (cfr. Lc 3,21-22),
cuando desciende sobre Cristo el
Espíritu en forma de paloma y la voz
del Padre actualiza la profecía de
elección. El mismo Señor se presenta
al comienzo de su ministerio como el
ungido de Yahvéh en quien se
cumplen las profecías (cfr. Lc
4,18-19), y se deja guiar por el
Espíritu (cfr. Lc 4,1; 4,14; 10,21) hasta
el mismo momento de su muerte (cfr.
Hb 9,14).

Antes de ofrecer su vida por
nosotros, Jesús promete el envío del
Espíritu (cfr. Jn 14,16; 15,26; 16,13),
como efectivamente sucede en



Pentecostés (cfr. Hch 2,1-4), en
referencia explícita a la profecía de
Joel (cfr. Hch 2,17-18), dando así
inicio a la misión universal de la
Iglesia.

El mismo Espíritu derramado en
Jerusalén sobre los apóstoles es por
ellos comunicado a los bautizados
mediante la imposición de las manos
y la oración (cfr. Hch 8,14-17; 19,6);
esta praxis llega a ser tan conocida
en la Iglesia primitiva, que es
atestiguada en la Carta a los Hebreos
como parte de la «enseñanza
elemental» y de «los temas
fundamentales» ( Hb 6,1-2). Este
cuadro bíblico se completa con la
tradición paulina y joánica que
vincula los conceptos de «unción» y
«sello» con el Espíritu infundido
sobre los cristianos (cfr. 2 Co 1,21-22; 
Ef 1,13; 1 Jn 2,20.27). Esto último
encontró expresión litúrgica ya en
los más antiguos documentos, con la



unción del candidato con óleo
perfumado.

Estos mismos documentos atestiguan
la unidad ritual primitiva de los tres
sacramentos de iniciación,
conferidos durante la celebración
pascual presidida por el obispo en la
catedral. Cuando el cristianismo se
difunde fuera de las ciudades y el
bautismo de los niños pasa a ser
masivo, ya no es posible seguir la
praxis primitiva. Mientras en
occidente se reserva la confirmación
al obispo, separándola del bautismo,
en oriente se conserva la unidad de
los sacramentos di iniciación,
conferidos contemporáneamente al
recién nacido por el presbítero. A
ello se une en oriente una
importancia creciente de la unción
con el myron, que se extiende a
diversas partes del cuerpo; en
occidente la imposición de las manos
pasa a ser una imposición general
sobre todos los confirmandos,



mientras que cada uno recibe la
unción en la frente.

2. Significación litúrgica y efectos
sacramentales

El crisma , compuesto de aceite de
oliva y bálsamo, es consagrado por el
obispo o patriarca, y sólo por él,
durante la misa crismal. La unción
del confirmando con el santo crisma
es signo de su consagración. «Por la
Confirmación, los cristianos, es decir,
los que son ungidos, participan más
plenamente en la misión de
Jesucristo y en la plenitud del
Espíritu Santo que éste posee, a fin
de que toda su vida desprenda "el
buen olor de Cristo" (cfr. 2 Co 2,15).
Por medio de esta unción, el
confirmando recibe "la marca", el
sello del Espíritu Santo» ( Catecismo ,
1294-1295).

Esta unción es litúrgicamente
precedida, cuando se realiza
separadamente del bautismo, con la



renovación de las promesas del
bautismo y la profesión de fe de los
confirmandos. «Así aparece
claramente que la Confirmación
constituye una prolongación del
Bautismo» ( Catecismo , 1298). Sigue
a continuación, en la liturgia
romana, la extensio manuum para
todos los confirmandosdel obispo,
mientras pronuncia una oración de
alto contenido epiclético (es decir, de
invocación y súplica). Se llega así al
rito específicamente sacramental,
que se realiza «por la unción del
santo crisma en la frente, hecha
imponiendo la mano, y con estas
palabras: "Recibe por esta señal el
don del Espíritu Santo"». En las
Iglesias orientales, la unción se hace
sobre las partes más significativas
del cuerpo, acompañando cada una
por la fórmula: «Sello del don que es
el Espíritu Santo» ( Catecismo , 1300).
El rito se concluye con el beso de paz,
como manifestación de comunión



eclesial con el obispo (cfr. Catecismo ,
1301).

Así pues, la confirmación posee una
unidad intrínseca con el bautismo,
aunque no se exprese
necesariamente en el mismo rito.
Con ella el patrimonio bautismal del
candidato se completa con los dones
sobrenaturales característicos de la
madurez cristiana. La Confirmación
se confiere una única vez, pues
«imprime en el alma una marca
espiritual indeleble , el "carácter", que
es el signo de que Jesucristo ha
marcado al cristiano con el sello de
su Espíritu revistiéndolo de la fuerza
de lo alto para que sea su testigo» ( 
Catecismo , 1304). Por ella, los
cristianos reciben con particular
abundancia los dones del Espíritu
Santo, quedan más estrechamente
vínculados a la Iglesia, «y de esta
forma se obligan con mayor
compromiso a difundir y defender la
fe, con su palabra y sus obras» [3] .



3. Ministro y sujeto

En cuanto sucesores de los apóstoles,
solo los obispos son «los ministros
originarios de la confirmación» [4] .
En el rito latino, el ministro ordinario
es esclusivamente el obispo; un
presbítero puede confirmar
válidamente sólo en los casos
previstos por la legislación general
(bautismo de adultos, acogida en la
comunión católica, equiparación
episcopal, peligro de muerte), o
cuando recibe la facultad específica,
o cuando es asociado
momentáneamente a estos efectos
por el obispo. En las Iglesias
orientales es ministro ordinario
también el presbítero, el cual debe
usar siempre el crisma consagrado
por el patriarca u obispo.

Como sacramento de iniciación, la
confirmación está destinada a todos
los cristianos, no solo a algunos
escogidos. En el rito latino es



conferida una vez que el candidato
ha llegado al uso de razón: la edad
concreta depende de las praxis
locales, las cuales deben respetar su
carácter de iniciación. Se requiere la
previa instrucción, una verdadera
intención y el estado de gracia.

Philip Goyret

Bibliografía básica Catecismo de la
Iglesia Católica , 1212-1321.

Compendio del Catecismo de la Iglesia
Católica , 251-270.

------------------------

[1] Cfr. Santo Tomás, In IV Sent. , d.3,
q.1, a.5, sol.2.

[2] San Josemaría, Es Cristo que pasa ,
78.

[3] Concilio Vaticano II, Const. Lumen
Gentium , 11.

[4] Ibidem, 26.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pe/article/tema-18-el-
bautismo-y-la-confirmacion/

(10/01/2026)

https://opusdei.org/es-pe/article/tema-18-el-bautismo-y-la-confirmacion/
https://opusdei.org/es-pe/article/tema-18-el-bautismo-y-la-confirmacion/
https://opusdei.org/es-pe/article/tema-18-el-bautismo-y-la-confirmacion/

	TEMA 18. El bautismo y la confirmación

